
IMRE S Á N D O R 

HÁBORÚS ÉLET
M E G Ú J H O D Á S
NEMZETNEVELÉS

A    „ S T Ú D I U M “ K I A D Á S A B U D A P E S T



Felelős kiadó: Imre Sándor

Minerva Irodalmi és Nyomdai  Műintézet R. T., Kolozsvár.   14492.   Felelős vezető;   Major József



ELŐSZÓ

Az új háború eseményei, itthoni élményei és a jövő bizony-
talansága miatt a becsületes ember benső kényszerítést érez most
arra, hogy mindennapi dolgain kívül is tegyen valamit a közerő
fokozására. Természetes, hogy ezt ki-ki a saját munkaköre és
gondolatvilága szerint igyekszik megtenni. Különböző foglalkozású
és helyzetű emberek más-más többletmunkát vállalhatnák, így
gazdára találhat minden féladat; a különböző életkornak más-más
szemmel nézik a mai életet, így kiegyenlítődnek az esetleges egy-
oldalúságok, nem maradnák élvégezetlenül a közvetlen tennivalók
s a távolabbra vezető utat is fel lehet ismerni. Ezért a nemzet
sorsáért váló felelősség azt parancsolja, hogy mindnyájan meg-
tegyük, amit szükségesnek tartunk, de mástól nem látjuk, magunk
pedig tőlünk kitelőnek érezzük.

\ Az idősebb vagy éppen öreg ember azonban most nem cse-
kély benső akadályát érzi az önkéntes kiállásnak, kivált ha ez
részéről csak szavakkal lehetséges. Másodszor éli át a háború ne-
hézségeit és gyötrelmeit s egyre inkább úgy látja, hogy az ő fél-
adata már nem lehet ugyanaz, amit az előbbi háborúban — vagy
jobban mondva: a harmadik évtizedes háború kezdetén — vállalt
magára. Minél teljesebb felelősséggel élte át valaki 1914-től máig
eltelt éveinket, minél többet igyekezett megtenni felismert rend-
kívüli kötelességéből, annál nehezebb szívvel kell most azt tapasz-
talnia, hogy minden újra kezdődött; előtte is ott áll újra szinte min-
den kérdés, amelyet egykor magára nézve tisztázott s a közre nézve
megoldáshoz juttatni igyekezett. Vájjon helyes-é, szabad-é most
újból elkezdenie figyelmeztetéseket, előadnia észrevételeket,
egyengetnie lépéseket, amikor már nem az, aki egykor volt, nem
is lehet az, s mintha a világ is megváltozott volna körülötte?!
Annyiszor kellett két és fél évtized óta látnunk a fiatalságnak az
idősebbeket a kuckóba utáló mozdulatát, hogy érthető, ha sokak-
nak nincs kedvök ennek újból kitenniök magokat. Sokan pedig
őszintén elismerjük, hogy jobb is, ha a fiatalabbak keresik a ki-
vezető utakat; jobb, ha ők vívják meg a benső harcokat is az ellen-



4

tétek között és úgy állapodnak meg a tennivalókban. Az életből
kifelé haladók ne vegyék lelkökre a mérhetetlen felelősséget az élet
útjának közepén vagy elején járók sorsáért, ha azok azt nem
kívánják tőlök.

Azonban éppen idősebbek látják élénken nagy és sok változás-
ban is az állandó vonásokat, ezért bennök erős az ösztönzés is,
hogy ne várjanak biztatásra, hanem alkalmatlan időben is meg-
tegyék, amit szükségesnek ismertek fél. Az ösztön annál erősebb,
minél inkább engedtünk már egyszer neki. Leküzdi azt a gátoló
kérdést, hogy „ki kérdezett?“ és szólásra késztet kérdezetlenül is;
nem számítja, hogy hallgatnak-e reá; megtéteti, amit az ember a
nemzet létéért folyó küzdelemben a maga lehetőségei szerint hiva-
talos kötelességein túl megtehet. Aki az emberek figyelését meg-
szokta s a benső minőség alakítását tekintette élete rendeltetésé-
nek, az megmaradásunk és megújulásunk feltételeinek lehető javu-
lását is emberek magokra eszmélésétől, a nemzeti önismeret növe-
kedésétől, kis dolgokban is nagy cél szolgálásától reméli és különö-
sen érzi azt a kötelezést, hogy beszéljen, hátha tesz vele valami
hasznot.

Ilyen ellentétes érzelmek és gondolatok érttetik meg e kötet
megjelenését is. Régi, szétszórt közlemények vannak benne együtt.
Mindegyiket az a felfogásom juttatta ide, hogy tárgya: mai tárgy.
Ha az alkalom, amelyből annak idején keletkeztek, ismeretlen és
jelentéktelen is a mai olvasó szemében, könnyű meglátni, hogy a
kifejezett gondolat mai élményeinkből is következik. A magam
munkaterén részben azonosan, részben rendkívül hasonlóan újból
jelentkeznek a már 1914 előtt, de különösen azóta szemem előtt
állott kérdések. Úgy látom, hogy megint ugyanolyan jelenségekről
kellene szólnom, mert egyes szereplők, esetek, külsőségek mások
ugyan, de a jelenségek s ezek mélyében vagy nyomában bizonyos
emberi tulajdonságok ugyanazokra az észrevételekre, figyelmezte-
tésekre, tervekre indítanak.

Újraéledtek a r é g i k é r d é s e k: a magyarság európai
helyzetét kellene ma is alapul vennünk művelődéspolitikai elmél-
kedéseinkben és intézkedéseinkben, ahogyan régen kellett volna;
benső politikai, társadalmi viszonyainkból, újból élénken nyilatkozó,
jellemző vonásainkból kellene a javulást célozó nevelésünknek ki-
indulnia; a jövőbe nézve vezető gondolatunk sem lehet más, mint
amit az előbbi háború idején és hatása alatt már-már általánosan
felismertünk. Akkor minden gondolatunkat a háb orús élet
kormányozta; m e g ú j h o d á s  szükségét éreztük és alapvető segít-
ségét a n e m z e t nev el é s ben Mttuk. Ma is az a meggyőződesem,
hogy mindazoknak, akiket a nemzet közvetlen érdeke még nem szó-
lított vagy már nem rendel ki a harctérre, itthoni munkájokkal a
megújhodást kell szolgálniok s ennek a szolgálatnak mind katonai,



5

mind polgári feladataiban, szellemi és gazdasági téren a nemzet-
nevelés tiszta fogálmában kell az irányító, középponti gondolatot
felismerniök és  követniük.

Könnyű volna ezt a kettős követelményt napjaink közvetlen
tapasztalataival igazolni és ezekkel kapcsolatban fejtegetni. De
éppen ezt nem tartanám helyesnek; nem kívánhatom, hogy akiknek
ez a beszéd főképpen szólana, a cselekvésre hivatottak, illetékes-
nek fogadjanak el mai helyzetek és viszonyok megítélésére. Tanító
hangot és szándékot éreznének ki belőle, holott ez a hang célját
tévesztené, értelme e szándéknak sem lenne. Ezért az említett
benső ösztönzésnek olyan módon engedek, hogy elismerem az idő
múlását és megváltozását, tehát a máról nem beszélek; a jövő
gondját hordozom ugyan lelkemben, de tudom, hogy azt ami jön
már nem az enyém lesz, tehát alakításába nem avatkozom hivatalos
körömön túl egy szóval sem; csak megmutatom: milyennek láttam
az életünket közvetlenül az első háború kitörése előtt, hogyan igye-
keztem gondozni nemzetünk lelki erejét a háború alatt tanítók lel-
kületének állandó alakítása útján, miként szerettem volna értékesí-
teni nevelésünkben a háborús élményeket, előkészíteni a békére
való átmenetet már az első hónapoktól kezdve s hogyan láttam a
nemzet sorsa és a nevelésügy kapcsolatát. Ily célú közleményeim-
ből válogattam össze néhányat, jórészt apró, de ugyanegy gondolat-
ból eredő, egy célra irányuló cikkeket és egy-két tanulmányt.
Hozzájok fűztem három fejezetben a benső megújhodás útjának
megmutatására és egyengetésére szánt előadásaim és tanulmá-
nyaim közül a most is — gondolom — érdeklődés keltésére alkal-
masakat s végül egy közleményt a mostani nyugtalan idő nevelés-
ügyi követelményeiről.

Célom mindebből nyilván kivehető: az olvasót bele akarom
vezetni a legutóbbi évtizedek művelődésügyi gondolatvilágába, némi
módot szeretnék adni a folyamatosság kialakulására, hogy a mai
kérdéseket ne vadonat újnak lássuk, hanem elintézetlen és egy
időre elburkolódott régiek újraéledését vegyük bennök észre. Hasz-
not csak akkor tenne ez a kötet, ha jót akaró fiatalok vennék a
kezökbe, meg a visszacsatolt területek művelt emberei, elsősorban
a nevelők. Akik erről az itt megszólaló korszakról nyilvánvalóan
keveset tudhatnak, de ha fiatalok is, tudják, hogy előzmény nél-
kül semmi sincs, és ha elszakítva éltek is, velünk, akkor a csonka
hazában küzködőkkel együvé forrani készek: azok az efféle olvasni-
valóban segítséget láthatnak. Célom kívánja megemlítenem, hogy az
itt közölteken kívül szorosan ebbe a gondolatkörbe tartozik még a
háború éveiből jó néhány közleményem, pl. első sorban A köz-
n e v e l é s  belső e g y s é g e  és a n e m z e t i e g y s é g  (1915),
A h á b o r ú  és a p e d a g ó g i a  (1915), A t ö b b t e r m e l é s  ne-
v e l é s ü g y i f e l t é t e l e i  és a n e m z e t n e v e l é s  (1917), T u-



6

d o m á n y p o l i t i k a i k é r d é s e k  (1917), ezek már együtt is
megjelentek A m a g y a r  n e v e l é  s k ö r v o n a l a i  (Tizenkét dol-
gozat 1920) c. kis kötetemben; sok mást, a háború után közölteket
pedig másféle kapcsolatban szándékozom összefoglalni.

A most itt együtt megjelenő, sokféle közlemény — több csu-
pán vázlat vagy gondolatmenet — jórésze annak idején azért kelet-
kezett, mert mint 1913—18-ban a Magyar Paedagógia szer-
kesztője és ugyanakkor a N é p t a n í t ó k L a p j a  belső munka-
társa mélyen átéreztem az e sorok elején említett kötelezettsége-
met s így igyekeztem megnyugtatni lelkemet a háború emésztő
nyugtalanságai között. A kötetben található, nem kisszámú ismét-
lődést az magyarázza meg, hogy a háborút követő években sokféle
közönség előtt sokszor beszéltem és sokféle, ma már szem elől
régen eltűnt helyre írtam. Akkor az volt számomra megnyugtató,
hogy nem válogattam a megszólalás jelentkező alkalmai között:
elmentem mindenüvé, ahol azt mondták, hogy szükség van reám
és mindenütt azt mondtam, amit ott a nemzet szempontjából leg-
szükségesebbnek tartottam. Tehát sokszor mondtam ugyanazt, mert
a szándékom és az alapgondolatom mindig ugyanaz volt. Ma is az,
ami e kötet legrégibb darabjában is egész pályám már akkor másfél
évtizedes vezető gondolatának ismétlése.

Az olvasó nyilván észreveszi, hogy a cikkek szerkezete és fogal-
mazása nem mindig ugyanaz; némelyiket ugyanis előre megírtam,
másikat utólag írtam le, többet gyorsírói jegyzés után szedtem
rendbe. Ez megérzik. E kiadás céljából alig változtattam valamit;
több helyen rövidítettem, néhol beletoldottam, de sem el nem hagy-
tam, sem nem írtam be semmit, ami a lényeget módosítaná. Szak-
szerű kifejezéseimben van némi eltérés a régibb és újabb darabok
között, de csak abban, hogy már jó ideje mellőzöm a leghasznál-
tább idegen szót is, ha csak lehet.

E kötet után művelődéspolitikai és szorosabban neveléstudo-
mányi dolgozataim összegyűjtését tervezem; azután iskolaszerve-
zeti és magyar neveléstörténeti közléseim kerülnek sorra. Nevelés-
tani részletkérdéseket tárgyaló cikkeimet N e v e l é s t a n  (1928, II.
kiadás 1942) és N é p i s k o l a i  N ev élést an (1932) c. mun-
káimba jórészt bele olvasztottam.

1942 augusztus 23.
I. S.



ELSŐ RÉSZ.

A HÁBORÚ KITÖRÉSE ELŐTT:
ESZMÉLTETÉS.



A MAGYARSÁG BELSŐ ÁLLAPOTA ÉS NEVELÉSÜNK
FELADATAI.

1914

1. Akik sok tekintetben azonos körülmények között dolgoznak,
azokban szükségképen megegyező gondolatok ébrednek, amint fel-
adataikat megfontolják. Ezért azt hiszem, szavaimban nem lesz
semmi olyan, amit a nevelés szakemberei már régen és sokszor el
nem gondoltak. Nem is azt kerestem, mi újat mondhatnék; hanem
arról beszélek, amit mostani viszonyaink között leginkább szüksé-
gesnek tartok.

Legfőbb szükséglet: állandóan arra gondolnunk, hogy a nevelés
a jövő előkészítője. Nincs semmi új ebben a megállapításban. Pla-
tón óta látta ezt mindenki, aki elmélkedett a nevelés mivoltán. S
ez, tudjuk, nem csupán azt a tényt fejezi ki, hogy a nevelés — ha
akarjuk, ha nem — a jövőre hat, hanem ott van benne az a köve-
telmény is, hogy ezzel a tudattal, ezzel a szándékkal dolgozzunk.
E régi igazságot újra meg újra hangoztatni kell mégis. Az iskolá-
ban ugyanis csodálatosan nem érvényesül ennek a megismerésnek
az a következménye, hogy a nevelés mindenik korszakban annak
szükségleteihez alkalmazkodjék; hogy az iskola munkáján történő
változtatás ne késői járuléka legyen már végbement társadalmi ala-
kulásoknak, ne csak már elmúlt időnek legyen emléke, hanem be-
lőle fakadjon minden előrelépés. Nekünk azonban mindent össze-
vetve, meg kell vallanunk, hogy nem vagyunk irányítói, sőt tudatos
segítői sem a haladásnak, mert az iskolai nevelés ma nem a jelen
alapos ismeretén épül fel.

Az a követelmény, hogy az iskola s benne mi irányítók legyünk
— jól tudom — sokkal több, mint amennyit nekünk, mindenféle
tanítóknak, mostani körülményeink: előkészülésünk és társadalmi
helyzetünk, iskolánk belső szervezete és munkakörünk korlátolt-
sága megenged. Ez azonban nem menthet fel közülünk senkit ama
kötelesség alól, hogy erre törekedjék. S aki feladatát ebben a leg-
távolibb jelentőségében felismerte, az szükségképen a teljesítés
kódján gondolkodik s előre a jövőbe tekintve, eszményt és célt látva,



10

iparkodik tisztán megismerni maga körül a jelent is. A jelen szabja
meg a nevelés körülményeit és a közvetlen tenni valókat, akadályo-
kat is állít utunkba, de ezek leküzdésére is csak a jelen ismerete
segíthet fegyverekhez. Mind több ember jut erre a belátásra s amit
még nem régen sokan voltak hajlandók sekélyes gyakorlatiságnak
nézni és lenézni: az adott viszonyokhoz való alkalmazkodást immár
égetően szükségesnek látjuk; minden tervszerűségnek, minden si-
kernek ez a feltétele.

2. A ma uralkodó nevelésügyi áramlatok ezt bizonyítják. A ne-
velés beláthatatlan irodalmában két irány foglalja el az általános
érdeklődést: az egyik a nevelés társadalmi feladataival a másik az
ember lelki életével foglalkozik. Egy ideig ügy tetszett, hogy a
kettő, a szociológiai és a pszichológiai irány szemben áll egymással,
ma már világos, hogy a kettő egymás értékét ismeri és megbecsüli
s kétségtelen, hogy az elmélkedő elé is, a gyakorlati nevelő elé is
ugyanazt a végső követelményt állítják.

A szociológiai irányban három jelszót hallunk, amelyekben csu-
pán árnyalati különbség van, voltaképen mindhárom egyet jelent.
Legrégibb a szociális pedagógia (társadalmi nevelés), amely egé-
szen általánosságban azt fejezi ki, hogy a nevelés minden kérdésé-
ben az a legfőbb szempont: milyen viszonyban van egymáshoz az
egyén és a közösség s milyen a kölcsönös hatás a közösség és a ne-
velés között. Önként érthető, hogy itt a ma élő egyénről, a ma folyó
nevelésről, a mai társadalomról van szó. Ennek az alapgondolatnak
számos következését, az egész művelődés szervezésére, az iskola
belső rendjére, a nevelés szellemére vonatkozóan sokszor levonták.
Maga a kifejezés, szociális nevelés, azonban olyan általánosnak ér-
zett, hogy e törekvések mellett, ugyanabból a gyökérből kihajtott
egy másik ág is, amely az állampolgári nevelés jelszavában ismere-
tes. — Ennek a tartalmát is igen egyszerűen lehet mégmondani:
a meglevő viszonyok alapján minden társadalmi osztálynak olyan
nevelését sürgeti, amely az állam feladatainak megértésére vezeti az
állam mindenik polgárát s amely nevelés alapján mindenki fel tudja
ismerni és be tudja tölteni az állam szervezetében őt megillető
helyet. A szociális pedagógia általános jelszavát igen különböző
tapasztalatok és legmélyebb értelmében filozófiai megfontolások
hozták létre; az állampolgári nevelés gondolata egyszerűen a köz-
állapotok megfigyeléséből fakadt; abból a körülményből, hogy a
népnek nagy része,, főként az, amely a népiskolánál tovább nem
tanul, sem nem látja önmaga szerepét és helyzetét az állam életé-
ben, sem nem tesz annyi szolgálatot az államnak, amennyi kitelnék
tőle, ha nevelése másként, ezzel a céllal folynék. Az állampolgári
nevelés gondolata tehát a szociális nevelés általános jelszavánál
határozottabb; a mai állam szükségleteinek megfelelő nevelést kí-
vánja. — Hasonló forrású, de még pontosabb, egyúttal szűkebb tar-



11

talmú a harmadik, legújabb jelszó: a politikai nevelés. Ennek sür-
getői az állam ügyeiben való értelmes részvételre akarnak nevelni.
Tanulságos, hogy nagyon különböző országokban merült fel ez a
gondolat; mindenütt abból származik, hogy az ország sorsában
szavazatával döntő polgárság politikai tudatossága nagyon fogya-
tékos. Különösen égetőnek érzik ezt olyan országokban, ahol a
politikai jogok kiterjesztése már megtörtént; ez azonban nem jelenti
azt, hogy a szűkebb körű jog részesei tudatosabbak s reájok nin-
csen panasz. A politikai nevelés értelmében az iskolában szóhoz
kell jutniok a mai kérdéseknek, hogy majd minden szavazó polgár
tudja ezeket világosan látni s az ország ügyeiben aszerint foglal-
jon állást. Ezek szerint a szociológiái alapon mindenki a mai viszo-
nyok értékesítését kívánja a neveléstől.

Éppen így a jelenhez vezet a pszichológiai irány is. Első pil-
lantásra ugyan mintha a szociológiaival ellenkező útra terelné az
érdeklődést. A nevelés általános szempontjai helyett az eljárás,
módját mutatja bonyolult problémának; összefoglaló, vezető gondo-
latok helyett részletek fontosságára figyelmeztet; a társadalom éle-
tének jelenségeiről az ember belső életének nyilvánulásaira irá-
nyítja figyelmünket. Ezt az irányítást még nem követjük
eléggé. Érthető. Sokféle tekintet, sokféle módszer, nem egyező
eredmények könnyen ébresztenek mindezek iránt bizalmatlansá-
got és kivált a gyakorlati nevelő nehezen is találja meg: minek
veheti hasznát. Ha azonban egyetemes nevelésügyi értékelés-
sel figyeljük a ma annyira kiterjedt lélektani kutatásokat, mielőtt
a részleteredmények becsét mérlegeinők, észre kell vennünk, hogy
ez az újjá alakuló lélektani alap megerősíti bennünk a nevelésen
való elmélkedésnek és az iskolai munkának azt az irányító gondo-
latát, hogy a jövőért tudatosan csak a jelent ismerve dolgozhatunk.
A mai lélektani törekvések ugyanis főként két, jórészt egybefonódó
kérdés tisztázására vonatkoznak: az emberi fejlődés menete és az
egyénekben észlelhető sajátosságok érdeklik a legtöbb kutatót. A
lelki fejlődés tana meg a lelki különbségek vizsgálása, a differen-
ciális pszichológia, lassan-lassan majd eljuttatja a nevelést oda,
hogy alkalmazkodni tudjon az életkorokhoz, az ezekben megnyilat-
kozó kozösTgyermeki vagy ifjúi sajátosságokhoz és rásegít arra is,
hogy az egyénies nevelés ne legyen régi és unott követelés, hanem
valóság. Most azonban e kilátásokat nem önmagokért említem, ha-
nem azért, mert a lélektan kimutatja, hogy az egyéniségek sokféle-
sége miatt ezek ismerete nélkül a nevelésben nem boldogulhatunk;
mikor aztán az egyéniség alkotó elemeit, az egyén fejlődésének fel-
tételeit keresi egyszerre megvilágítja a társadalmi tényezők jelen-
tőségét. A fejlődésben, az egyéni vonások kialakulásában ugyanis
nevezetes az öröklés, meg a környezet hatása. S amint a pszicholó-
gus ezeket vizsgálja, már nem egyedül azt a tényt állapítja meg,



12

hogy ennek vagy annak az egyéniségnek melyek a jellemző voná-
sai, hanem felkeresi az okokat is és ezzel a fejlődés tényezőiről
szólva, a tudatos fejlesztés munkájára ad irányítást.

A nevelésre nézve a mai két főirány azzal a tanulsággal jár,
hogy 1. a társadalmi nevelés érdekében a lehető legteljesebben
egyénies eljárásra van szükség, evégre tehát szükséges az egyéni-
ség megismerése; 2. az egyént akarva megismerni és vezetni, ismer-
nünk kell életének körülményeit is, azt a világot, melynek közvetlen
hatása alatt gondolkodása, érzülete alakul. Eképen a nevelőnek ezt
a két irányt nem lehet külön néznie; bennünk ezek szükségképen
egybeolvadnak. Ezt az egybeolvadást óhajtja kifejezni a nemzet-
nevelés szava. Ez a társadalmi gondolatot s az egyéniséget egyaránt
érvényesíti és az érvényesülés módját is határozottan kijelöli. Ma-
gában foglalja ugyanis azt ,a valóságot, hogy a nevelés mindig a
nemzet körében folyik és arra hat; az egyén az emberi közösség
határozott alakulatának, a nemzetnek a tagja: nemzeti közös vo-
nások jelennek meg benne egyéni változatban. S ott van így a nem-
zetnevelés szavában az a követelmény is, hogy a nevelés közvetlen
célját a nemzet helyzete és a nép jelleme szabja meg s általában
az egész munkát mindenik részletében nemzeti tudatosság vezesse.

Felfogásom szerint ez a nevelésben a központi gondolat s ez a
mai helyzet megismerését követeli: milyen viszonyok között él a
nemzet s mi tölti el tagjai lelkét. Igaz, hogy magokban a tények,
sem a társadalmiak, sem a lelkiek, sem mindezek együtt, nem ad-
nak a nevelés elé végső célt, mert ez filozófiai elmélyedésből fakad.
De bármint állapítsa is meg ezt valaki, a legeszményibb cél felé
sem közeledhetik e tények ismerete és számba vétele nélkül.

3. A nemzetnevelés eszméje egységesnek kívánja a művelődési
politikát és az iskolai nevelés aprólékos munkáját. Ezen azt értem,
hogy közös tudatosságnak kellene áthatnia a nevelés ügyének leg-
főbb intézőjét, a nevelésügyi törvények alkotóit s mindenik fokú
nevelő avagy oktató intézet embereit. Egyetlen, hatalmas szervezet-
ben kellene együtt lenniök mindezeknek s pontos számítással kel-
lene mindenik résznek kiszabni a közös, nemzeti cél érdekében vég-
zendő munkáját.

Természetes, hogy ilyen mindenre kiterjedő művelődési politi-
kának csak az szolgálhat alapul: mi a helyzete a nemzetnek a vilá-
gon. Éppen magunkra gondolva, helyzetünk tiszta megismerése ked-
véért az iskola falán nagyon is túl kellene néznünk. Nem vagyunk
a magunk urai s ezért az az első kérdés: mi a helyzete a Habsbur-
gok kettős birodalmának Európában; azután következik: mi a hely-
zete a magyarságnak a monarchiában s harmadszor: mi a helyzete
a magyarságnak az országban? Aki a nemzetnevelés közvetlen cél-
ját akarja megállapítani, annak külpolitikai, közjogi politikai és
nemzetiségi  politikai tájékozódás “nélkül nem lehet elég alaposan



13

járnia el. Távol van tőlem, hogy mondanvalóimat most ennyire ki-
terjesszem; de — gondolom — bízvást elmondhatok annyit, hogy
mindhárom tekintetben sok nehézség, bizonytalanság, sőt veszede-
lem vesz körül bennünket. Ezeket látnunk kell, mert a mi mostani
tanítványainknak kell majd e bajokkal megküzdeniök. S mindezek
nem kisebbek, ha nem vesszük számba őket; sőt megnövekednek,
ha elhárításukra nem is törekszünk.

Korántsem kívánom itt azt állítani, hogy minden tanítónak vi-
lágpolitikai szempontok szerint kell a munkáját végeznie. Bizonyos,
hogy e követelmény csakugyan teljesíthetetlen, s hogy gazdasági
és egyéb nagy bajokat csupán neveléssel csakugyan nem tudunk
megszüntetni. Azonban minél nagyobb aggodalommal nézzük nem-
zetünk jövőjét — s nem balga-é, ki ezt most rózsásnak látja?! —
annál határozottabban kell átéreznünk a nevelés nemzeti politikai
.feladatait. Ha tán előre látunk bajokat, mik fejünkre gyűlnek, úgy
kell nevelnünk a mostani gyermekeket, hogy éppen ezek a bajok
őket majd le ne verjék, vagy ha mi elesnénk, ők majd újra felemel-
kedni elég erősek legyenek. Most ez a fontos, ez a nem a holnapra,
hanem már a holnaputánra tekintő, a lehetőségekbe messzire előre
néző politika. Ezt már tisztán követik Európa nyugati államainak
iskoláiban. De nem is csak azokban, hanem apró, balkáni szomszé-
daink, sőt másnyelvű honfitársaink iskoláiban is. E nevelés hatása
alatt, nemzedékeken át, egyenesen egy irányban nevelve, nem csak
vágyak és reménységek erősödtek meg körülöttünk és ellenünk, ha-
nem erkölcsi és fizikai erő is gyűlt elég. Szabad-é ezt lekicsinyel-
nünk, tehetjük-é, hogy az ebben rejlő veszedelemmel ne törődjünk?
Nem. Nekünk nem szabad önhitten bizakodnunk magunkban, hanem
meg kell keresnünk: hogyan lehetnénk még erősebbek, miben van
fogyatkozásunk?

Fájdalom, nem is kell nagyon keresnünk. A ma élők, a legidő-
sebbek is, aligha látták ennyire virágjában nemzetünk ősi nyava-
lyáját: az egyenetlenséget. Belső viszonyainkat ez jellemzi főképen.

Jellemzi állami életünk ziláltsága, azok a pártpolitikai ellenté-
tek, amelyeknek távoli, bomlasztó hatása személyes érintkezés, még
inkább a hírlapok útján az egész társadalomban észlelhető.

Tele vagyunk rendi ellentétekkel; elsőben is: élesednek az ú. n.
osztály-ellentétek; egymás jóhiszeműségében mindenik fél kételke-
dik, az együttérzés lehetősége mindjobban csökken; szerencsétlen
rang- és cím-éhség egész kasztszellemet teremt; egyes foglalkozási
ágaknak jóformán egész élete anyagi ellátásukért való küzdelemben
telik; a nagy hivatalnokseregben az anyagi függés romboló hatása
üti fel a fejét.

Úgy látszik, élén áll immár a sok nemzetiségi ellentét is, amely-
ben nekünk tisztán kell látnunk a magunk ellen meglévő, mindegy,
hogy miként szított, de el nem tagadható gyűlöletet. Látnunk kell,



14

hogy ennek az ellentétnek mik eddig és még mik lehetnek a követ-
kezései s észrevehetjük azt is, hogy a hivatalnok magyar és a föld-
tulajdonos nem magyar viszonya az ország némely részében milyen
fordítottja kezd lenni annak, ami eddig volt.

És nincs miért elhallgatnunk azt sem, hogy a felekezetek is
harcban állanak. Az ellentétet itt sok minden élesíti és mélyíti. A
küzdelemnek nem mindenik félen azonos a célja, de mindenik cél
megérthető az illetők helyzetéből, történetéből és reménységeiből. S
természetes, hogy a felekezeti ellentétek még fokozódnak majd,
amint felnő az a nemzedék, amelybe belenevelte a katolicizmus a
maga üdvözítő és nemzetet megőrző erejében való hitet, a görög
keleti és görög katholikus egyház a vallás és nemzetiség egységé-
nek gondolatát, a zsidóság a maga felsőbbrendű voltának, küldeté-
sének hitében gyökerező erős önérzetét. Ne feledjük: ma még az
előkészület ideje tart, de már a végén járunk. Mi lesz akkor?!

A pártpolitikai, rendi, nemzetiségi és felekezeti ellentétek sok
bajt okoznak, minden együttes, nemzeti munkát meggátolnak.
Pedig ez a baj még nem is minden. Fokozza, hogy mindezekkel az
ellentétekkel sokszorosan átszövődnek világnézeti ellentétek. Jel-
szavakban nyilatkoznak ezek is: rendesen konzervativizmust, radi-
kalizmust vetnek egymás szemére, nem törődve azzal, hogy mind-
kettőben mily tömérdek árnyalat van. Ezek azonban csak kevesek-
ben tisztultak eléggé. Legtöbb ember mint katholikus vagy zsidó
nem a vallásában levő világfelfogás tudatos érvényesítője, hanem
egyszerűen csak egyházának tagja. Ez az állapot aztán igen heves
összeütközéseket teremt.

Ezeket az ellentéteket nem mindenki tartja bajnak. Ügy okos-
kodnak, hogy ezekből kerül majd ki a jobb, hiszen a harc erőt jelent
és erőt feljleszt, majd csak rendbe jövünk. Remélem én is. De anél-
kül, hogy a történelem példáiból mutogatnám meg: mily csekély
lehet ez a reménység, arra hívom fel a figyelmet, mily kevesen
vannak a mély meggyőződéssel, komolyan harcolók, mily ingata-
gok sokszor az elvek és hányszor szólal meg egy-egy goromba ki-
áltásban vagy elhallgatásban a személyes érdek s milyen a hatása
e küzdelmeknek az emberek lelkére.

Nekem úgy tetszik, a mai harcokban az emberek három nagy
csoportra különülnek el.

Vannak, akik mereven ragaszkodnak valamely állásponthoz s
tűzön-vízen átmennek érte. Ezek a fanatikusok. Sokan vannak s ez
baj. A fanatizmus ugyanis nem azt jelenti, hogy az illetőben erős
a tárgyias alapú meggyőződés, hanem azt, hogy képtelen a minden
oldalú megfontolásra, esetleg jobb belátásra. Az ilyenek szoktak
vakon menni a vezérek után, ezek szokták mindjárt gaznak tartani
a másvéleményűt, ezek szórják a követ és sarat, sokszor vezény-
szóra, de mindig meggondolatlanul.



15

Szintén sokakat jellemez a nagy bizonytalanság: nem tudják,
hová csatlakozzanak, hol lenne jobb — nem a közügynek, hanem
Önmagoknak. Ezek tudatlanok vagy gyávák arra, hogy állást fog-
laljanak; erélytelenek arra, hogy kitartsanak. Ezek tesznek lehe-
tetlenné minden következetes, elvi harcot; ezeket lehet megfélemlí-
teni; ezek szoktak minden lépésök előtt óvatosan körültekinteni
és ezek szokták cserben hagyni a becsületes embereket, mert félnek
a becstelenek nyelvétől. Ez nem pártatlanság, hanem a törtetésnek
igen dísztelen fajtája.

Vannak — szerencsére — sokan olyanok is, akik talán részt
véve a küzdelmekben, talán távol minden ilyentől, teljes meggyőző-
déssel teljesítik a kötelességöket, küzdenek a jobbért egész erővel,
s erejöket nem fogyasztják meddő vitákkal, hanem összpontosítják
egy dologra. Jó, hogy vannak ilyenek is. De vegyük észre, hogy az
ilyen jóakaratú, tárgyias gondolkodású, rendesen nyugodtabb vér-
mérsékletű emberek lelkében mennyire szaporodik a keserűség, a
csüggedés, a lemondás érzése az állapotok láttára. Ugyanaz a lelki
állapot, amely időnként bizonyára a pártok jóhiszemű vezéreit is
hatalmába keríti, mikor seregökön végig néznek; amely elfog min-
denkit, aki látja, hogy az emelkedésnek, boldogulásnak nem a belső
érték, hanem a pártosság a feltétele. Hányszor halljuk, hogy „nem
érdemes dolgozni“, „bolond, aki lelkiismeretes“ és más ilyeneket...

S ha mostani közéleti harcaink ilyen eredménnyel járnak, mily
bomlasztó hatása van annak az életnek, amelyet ma városaink foly-
tatnak! Csupa energia-fogyasztó, erőt emésztő szokásokat látunk.
A nagyzolás (a pazarlás, az erőn túl való költekezés) anyagi gyen-
güléssel jár; az életmód csodálatos alakulása az egészséget teszi
tönkre; a városi, megyei, országos közélet szemlélése a léhaságot,
felületességet, szempontnélküliséget neveli; a színpad, a hírlap, a re-
gény sokszor megvesztegető ügyességgel a tartalmatlan, alacsony
belső életre szoktat, mert az ilyenek sikerét ábrázolja.

Ezen az úton mehetnénk még tovább; de azt hiszem, még söté-
tebb tájakra jutnánk. Természetes, hogy a mai társadalom köréből
mindenki csak részletet rajzol, hiszen nem láthat mindent. Amit
elmondtam, jórészt a középosztályra vonatkozik, de nem nehéz el-
gondolni: mi része van ebben a felső köröknek s miként jelentkezik
a hatása az alsóbbakban. Nem szólok árról, mily általános intézke-
désekre volna szükség, hogy a mai közviszonyaink bensőleg meg-
változzanak; csak azt kérdezem: nézhetjük-é mi, tanítók, mindezt
nyugodtan.

 4. Ez a felelet: Az iskola nem ismételheti a kényelmes vagy el-
savanyodott emberek ama szavát: „elvégzem a dolgomat s egyébbel
nem törődöm“. Nem zárhatja el magát a közélettől, mert ennek a
tanítók is részesei s a közélet ezeket is alakítja. Nem hunyhat sze-
mei a külső hatások előtt, hiszen tanítványain folytonosan ezeket



16

látja s józanul a munkáját csak ezekhez fűzheti. A jelen feltétlenül
érvényesül a munkánkban, csak az a kérdés: hogyan. Azt merném
mondani, hogy a létező közviszonyok érvényesülésének két foka
van: a tanító részéről öntudatlan, naiv módon való érvényesítése,
meg a céltudatos felhasználás. Erre a tudatosságra segít á nem-
zetnevelés gondolata.

5. Külső bajainkat földrajzi helyzetünk, a belsőket ezereszten-
dős múltunk érteti meg. Történetünk egész folyama bizonyítja azon-
ban, amit ma is látunk, hogy az emberek minőségének mily nagy
része van ebben. Ezért kellene az egész nemzetnek jól megértenie:
mit jelent a nevelés. A jobb jövőt csak jobb emberek teremthetik
meg. Olyanok, akik nem a széthúzást, hanem a kölcsönös megértést
erősítik; akik erős meggyőződésüek, de éppen azért a másét is meg-
becsülik; akik a magok érdekét nem hagyják, de másnak azért gán-
csot nem vetnek; akiknek a közélet bajai fájnak, de azért lemon-
dóan félre nem vonulnak. Olyan emberek, akik tisztán látnak, a je-
lent ismerik, a jobbat akarják és ezért dolgozni is tudnak. Tehát:
akik erősek, testben, értelemben és akaratban; jók, azaz nemeslel-
kűek, jóakaratúak és igazságosak; munkások, azaz nem csak köve-
telnek és bírálnak, hanem a szükségletek kielégítésében magok is
teljes erővel résztvesznek. Ennek feltétele: fel kell ismertetni a
széthúzó részekkel az érdekek közösségét, a bomlasztó erő helyére
az egyesítőt kell tenni. Bizonyos, hogy ez nem egyedül az iskolai
nevelés feladata, mert az a társadalom életének csak egyik tevé-
kenysége. De a társadalmi tevékenységek mind hatnak egymásra s
köztük a nevelés a legmagasabb rendű. Nekünk ezt így kell valla-
nunk s ezen az alapon a magyar nevelés mai feladatát összefogla-
lóan úgy kell fogalmaznunk: nemzetté való nevelés.

Nemzet csak ott van, ahol megvan az emberekben az összetar-
tozás tudatossága. Az a nemzeti tudatosság, amely az angolnak,
amerikainak, németnek, hollandusnak, svédnek, meg a románnak,
szerbnek, horvátnak, csehnek akkora személyes és nemzeti erőt ad
s amely ezen a mi földünkön most hiányzik mindazokból, akik csak
magok pártja, rendje, nemzetisége vagy egyháza tagjaival tudnak
együttérezni, mmdenkiben másban legyőzni való ellenfelet látva. A
nemzeti tudatosság azt jelenti, hogy az ember teljesen ismeri azt a
kört, amelyben neki életét le kell élnie; azt a viszonyt, amelyben a
nemzet mint egész a többiekkel van s amelyben a nemzet részei
vannak egymással; megérti tehát, hogy a részeknek együtt van
közös feladatok s azon belül mindenik résznek csak részlet a mun-
kája, de azt egyetemes jelentőségének tudatában kell elvégeznie.
Csak a nemzeti tudatossággal együtt fejlődik ki az emberben a
közös munkára váló képesség és készség.

Maga a tudatosság nem lehet egyszerűen kívülről jövő közlés
eredménye; a tanító semmiféle tudatosságot senkire rá nem kény-



17

szeríthet, mert az benső fejlődés eredménye és ezt mi csak segít-
hetjük.

A munkára való képesség: az egyéni erő kifejlődése; ez az erő
pedig nem mindenkiben egyforma; a munka sokkal jobban szol-
gálja az egyén megelégedését és a nemzet gyarapodását, ha az
egyéni hajlamokból fakad, mintha erőltetve folyik.

A készség a hajlandóságot, a cselekvés akarását jelenti; tehát
erkölcsi jellemű s a közös munkára való készség mértéke az erkölcsi
érték fokát mutatja. Ennek is csak fokozatosan lehet kifejlődnie és
erre is csak az segít, ha felismertetjük mindenkivel, hogy a közös
munkában való valamilyen részesedése saját érdekében szükséges.

A nemzetnevelésben már most az a fő szempont, hogy 1. a kö-
zös tudatosságot a nemzet mindenik részében másként fejleszthet-
jük, mert a különböző részekben más-más vonásokhoz kell fűznünk
a munkát (magyarok, nem magyarok; gazdálkodók, hivatalno-
kok; jómódúak, szegények, stb.), egyik közelebb van a nemzeti
tudatossághoz, mint a másik; 2. a munka is koronként és helyen-
ként változik. Azt kell tehát megállapítani: mire van a nemzetnek
szüksége most és vájjon az ország különböző részeiben milyenek a
különleges szükségletek, azokat milyen tartalmú és irányú nevelés-
sel elégíthetjük ki, milyen iskolának van tehát ott jogosultsága és
vájjon az ott már működő intézeteknek mi a része a mai állapotok
előállásában.

6. Ezek szerint a nemzetnevelés elve alapján ma nem holmi
részletreform, világért sem tanterv-feldolgozás a legfontosabb, ha-
nem a pusztán nevelési alapon, egységes alapelvből felépülő műve-
lődési politika, olyan, amely nem egyes városok vágyakozásai és
kijárások szerint állít iskolákat, hanem országos szükséglet szerint
alkotja meg a szükségleteket kielégítő iskolaszervezetet, ebben te-
remt összhangot, kitöltve hézagait és lenyesve túlhajtásait.

Minderre ellenem vethetik: ilyesmiről beszélnem felesleges,
mert tanító embereket erről már nem kell meggyőzni; és hiábaváló,
mert rajtunk úgy sem fordul meg sem az országos szervezet, sem
a magunk iskolájának tanterve, szóval semmi olyan, ami a mindig
jobbnak, az éppen szükségesnek intézményes biztosítója lehetne.

Igaz, de éppen ezért kell nekünk ezekről beszélgetnünk, mert
annál fontosabb, hogy mindenki meglássa a benne levő nevelői gon-
dolkodás segítségével a maga iskolájának és abban önmagának sa-
játos feladatait. A nemzetnevelésben mindenik iskolafajnak és fok-
nak külön feladata tartozik lenni, de ennek betöltése azon fordul
meg: látjuk-é ezt mi egyenként s tudjuk-é és akarjuk-é teljesíteni.
Sokat javíthatunk és pótolhatunk tisztán személyes munkával is.

A magyar nevelés feladatai és a református iskolák c. 1914 június
5-én tartott előadás első része. Az Országos Református Tanáregyesület
1914—15. évi Évkönyvéből.



MÁSODIK RÉSZ.

A HÁBORÚ ALATT:
 A LELKI ERŐ GONDOZÁSA.



I. VÉDEKEZÉS KEDVEZŐTLEN LELKI
HATÁSOK ELLEN.

TENNIVALÓINK.
1914 augusztus

Lassanként már oszlik a kábulat, amelyet e szokatlan állapot
hozott reánk. Egy időre mintha abban maradt volna minden, távo-
libb célokat szolgáló munka, csupán a háború követelményeit akar-
tuk teljesíteni. Most már van időnk és kell lennie lelki nyugalmunk-
nak is arra, hogy számba vegyük: mily sok és nagy feladat elé
állítja a háború az itthonmaradtakat is. Az egész nemzetnek közös
feladata nemcsak az, ami a legsürgetőbb, az elvonult katonák csa-
ládjáról való gondoskodás; hanem az is, hogy gondoskodjunk min-
den munka elvégzéséről, amely a mostani helyzetben a nemzet jövő-
jéért a harctéren kívül is szükséges. És ebben a feladatban megvan
a természetes munkamegoszlás. Mindenki a maga foglalkozására
nézve, éppen a maga területén tekintsen körül s állapítsa meg: me-
lyek hivatásának mostani követelményei.

Hiszen e mostani zavar nemcsak az egyesek életét változtatta
meg, hanem mindenféle munkának a körülményeit, az egész nemzeti
életet. Úgy értem, hogy változást okozott maga a háború kitörése.
Természetesen nem is lehet még másról szó, csak arról, amit éppen
most a háború kezdetén észlelünk. Ez a helyzet állandóan, később
talán majd hirtelen is, megint alakul s csak a harcok végső ered-
ményén fordul meg: miben különbözik majd az életünk attól, ami-
lyen egy hónappal ezelőtt volt. A jövőbe nem látunk, minden jóslás
hiában való. Az ország sorsán való töprengés meddő és gyötrő mind-
azok részéről, akik sem az eseményeket, sem a lehetőségeket alapo-
san nem ismerjük és akiknek nem lehet módunk a történőkbe bele-
nyúlnunk. De annál szükségesebb elménket elfoglalnunk azzal, hogy
felismerni igyekezünk közviszonyaink mai alakulásából mindazt, ami
bennünket, mint tisztviselőket, orvosokat, bírákat, tanítókat s bár-
mely életpálya embereit legjobban érint; ha megállapítani törek-
szünk, miként lehet a magunk erejét ebben az időben leginkább hasz-
nossá tenni. S ha az így felismert módon dolgozunk, megszerezzük
lelkünknek azt a nyugalmat, amelyet elvett tőlünk a ránk követke-



22

zett nehéz idő és az egyszerű kötelességteljesítésnél többet végzünk,
mert hivatalos munkánkat a személyesen felismert cél magasabb
rendűvé, nagyobb értékűvé is teszi.

Nekünk, mindenféle rendű tanítóknak, különösen megnehezedett
a feladatunk. S ennek teljesítése nemcsak akkor kezdődik majd újra,
amikor iskoláink ajtaján nem katonák, hanem megint tanítványaink
tódulnak be. Nem szabad azt hinnünk, hogy ebben a lelkesedéssel is,
kétséggel is teljes időben felesleges és meddő — a neveléssel törőd-
nünk. Bizonyára sokkal nehezebb, mint máskor, mert ez a munka
csak távoli eredményt igér s most minden tettnek nyomban kívánjuk
látni a hatását. És nehezebb azért is, mert mintha rácáfolt volna az
idő arra a hitünkre, hogy a nemzet jövőjét mi készítjük elő! Le kell
azonban küzdenünk minden olyan érzést, amely bénítja a cselekvésre
való készséget és néznünk kell nekünk is, miféle változást hozott ez
az idő a mi munkánk számára?

Ezt a változást kinek-kinek magának kell, a maga kisebb-
nagyobb körében felismerni. Csak arra hívom fel e percben a figyel-
met, ami leginkább szembetűnő. A szünidőt keserűséggel kezdtük
mindnyájan, akik nemzetünk jövőjére gondoltunk: féltettük azt a
közöttünk lappangva is, nyíltan is meglevő tömérdek ellentéttől,
egyenetlenségtől, szeretetlenségtől. S keserűen láttuk azt is, hogy
nem lehet sikeresen nevelnünk, mert nagyon sokféle az érdeke isko-
lánk közönségének, nagyon sokfelé tér el a felnőttek gondolkodása.
Ma pedig úgy látjuk, hogy a ma élők még nem értek olyan időt,
amelyben a nemzet minden jó lelkű tagjának ennyire azonos tárgy
forgott volna az eszében, mint most. Közös mindnyájunknak az
uralkodó gondolata: a háború; közös az óhajtása és reménysége: a
diadal; közös az aggodalom: a harcolók életét féltjük; közös a biza-
kodásunk is, hogy e rettenetes zivatar után a nap ragyogóbban, élte-
tőbben süt majd a földre. Az a nagy tömeg, amely csak a jelenért
élt, most mind a jövőre gondol; az a kérdés hallszik folytonosan: mi
lesz ennek a vége?

A közgondolkozásnak ilyenné alakulása magától érthető. Senki
sincs, akinek félteni valója ne volna és így pusztán személyes érdek-
ből is fogékonyak az emberek minden iránt, ami a jövőjökre vonat-
kozik. Közössé vált az érdek is. Jobban mondva: ez az idő képessé
tesz arra, megköveteli azt, hogy felismerjük a legfőbb kérdésekben
az érdekek közösségét.

Ebben az időben addig is, míg tanítószékünkbe újra felülhetünk,
igen nagy nevelő hivatás vár reánk. Az itthonmaradtak keble most
tárva-nyitva áll vagy pedig könnyen megnyílik mindenki előtt, aki
jó szóval, az együttérzés hangjával, gyámolító kézzel közeledik felé-
jök. A nagyváros elhagyatott családjai, meg a legkisebb faluban
levők egyaránt rászorultak nemcsak arra a pénzbeli segélyre, amit
szétosztanak közöttök, hanem talán még jobban arra a lelki gondo-



23

zásra, amit csak meleg szívű, nevelőlelkű embertől kaphatnak meg
igazán.

Ezek a napok arra intenek, hogy a majd elkövetkező békés idő
munkáját készítsük elő. A jövőt, a nemzet jövőjét munkáljuk azzal,
ha tanítványaink családjával most állandóan érintkezve, a gyerme-
keket magunk köré gyűjtve, a gyámolító nélkül maradtak ügyes-
bajos dolgait intézve erősítjük a csüggedésre hajlókat, magunkhoz
fűzzük őket, az egymáson segítés által közelebb juttatjuk az idege-
neket is egymáshoz.. Ismerjük fel azt a hatást, amelyet a háború
az öregek, a feleségek, a gyermekek lelkére tesz, s a magunk maga-
sabb nézőpontjából a lélekbe látva igyekezzünk erősíteni ebből azt,
ami az egyesek és a nemzet jövőjére nézve szükséges, igyekezzünk
ellensúlyozni az olyat, ami elkeseredésben, kétségbeesésben nyilat-
kozik. Most módunk van arra, hogy erősítsük a távolabbi jövővel
való törődést, erre most hajlandó az egyszerű ember is, — erősítsük
és tisztultabbá tegyük a gyermek értékéről való felfogást; fokozzuk
a különböző társadalmi osztályok között a kölcsönös érdeklődést és
megbecsülést, magunk és általunk a tanult emberek iránt a bizal-
mat, ami a népünkben olyan kis mértékű. Röviden: használjuk fel az
alkalmat arra, hogy meggyőzzük róla az eddig másként vélekedőket
is, mi a tanító a népe számára.

A közgondolkozás mai iránya, a mostani általános lelkiállapot
utat nyit mindenkinek, aki közeledik az egyszerű emberekhez. Min-
denkinek, az önzőknek, a csalóknak, a hálót-vetőknek is. Nevelőhöz
méltó, a mai helyzetben mindennél elébb való feladat, hogy tanítói
munkánk, iskolánk, közműveltségünk, nemzetünk érdekében ezt a
lelki gondozást mi vegyük magunkra. Eközben lehet majd tisztán
meglátnunk, hogy semmiképen sem lehetséges az új tanévben egy-
szerűen ott folytatnunk a munkát, ahol júniusban megszakadt.

Néptanítók Lapja, 1914:  34. szám.

A KISHITŰSÉG ELLEN.
A budapesti napilapok ismételten figyelmeztették már olvasói-

kat, hogy ne higyjenek el mindent, ami a háború folyásáról hírlik,
legyenek bizalommal s magok se terjesszenek rossz híreket.
Ugyanilyen felszólítások olvashatók vidéki lapokban is. Egyik né-
metországi lap egyenesen nemzeti kötelességnek mondta a hallga-
tást; a magyar miniszterelnök is erélyesen kelt ki azok ellen, akik
a jólértesültség színében mindenféle hamis és túlzott hírekkel lát-
ják el ismerőseiket. Mindezek után csak ismétlés tehát, ha mi is
kérjük olvasóinkat: ne segítsék elő a bizonytalan hírek terjedését,
& talán igaznak bizonyuló szomorú híreken való ijedelmet.



24

Természetes, hogy  ilyen    időben gyorsan  és ellenőrizhetetlen
módon szerte száll mindenféle híresztelés; természetes, hogy ily
óriási küzdelemben lehetetlen mindig csak jó hírnek jönnie s hogy
jó és rossz hírek igen gyorsan váltakoznak, néha minden komoly
alap nélkül is. És egészen világos, hogy mindezeknek hatása van
mindnyájunk lelkére. Nem látjuk az eseményeket a magunk .-íze-
mével, nem ismerjük sem a mi seregeink vezetőit, sem az ellen-
félét személyesen; azt sem tudjuk, milyen a harctér; nagyon so-
kan nem vettünk részt semmiféle katonai munkában; másrészt
azonban hiteles értesüléseink vannak  az utóbbi balkánháború ke-
gyetlenségeiről, örököltük a „muszká“-tól való irtózást, közöttünk
járnak olyanok, akik némi katonai emlékeik alapján okoskodnak s
így mindezek miatt fogékonyak vagyunk mindenféle, sokszor egé-
szen valószínűtlen hírek és a hitelesség mezébe öltözött mese
iránt is.

Sokszor halljuk s íme, magunk is ismételjük az intést, hogy
ne higyjünk el mindent; de tudnunk kell, hogy ez a híves vagy
nem-hívés nem áll egészen az egyesek hatalmában. Nem lehet
csodálkoznunk azon, hogy ez így van; nézzünk csak magunkba,
mindjárt nem csodálkozunk. Aki ezekben a napokban Önmagát meg-
figyeli, vagy csak megkísérli is ezt a lélektani műveletet, bizo-
nyára kétségtelenül megállapíthatja, hogy a rossz hír milyen
hirtelen döbbenti meg, a jó hír mennyivel lassabban melegíti fel;
a rossz hír milyen mélyen leveri, a jó hírt mekkora ingadozással
hajlandó elhinni; a levertség milyen tartós, az öröm mily köny-
nyen foszlik szét a legkisebb, a legbizonytalanabb „azt mondják“
hallatára is. A nagy többség így van ezzel; talán mindig, most a
háborúban kétségtelenül.

Ez a kishitűség. Ez nem engedi, hogy reméljünk; ez vesz bi-
zonyosnak mindent, ami kedvezőtlen; lehetetlennek vél minden
kedvezőt s a legkisebb okból is szinte diadalmasan veti oda, hogy
„úgy-e  megmondtam?“    Pedig semmit  sem mondott  meg,  hiszen
nincs alapja arra, hogy a rossz eredményt várja; csak éppen lelki
ereje sincs arra, hogy bízzék. A képzelete dolgozik az ilyen em-
bereknek. S a képzelet munkájában mindig az az alap, ami tudása,
határozott képe van az embernek valamiről. Minél fogyatékosabb
valamely tárgyban az ismeretünk, annál szabadabban csapong a
képzeletünk és annál tisztábban alakítunk ki magunkban a való-
sággal nem egyező elgondolásokat.

Ez a kishitűség ragadós. Kivált ott, ahol kevés az erőslelkű,
tanult, fegyelmezetten gondolkozó ember, ahol kevés az igazi férfi,
aki nem fest a falra Ördögöt, bár komolyan számol a veszedelem-
mel; az igazi nő, aki nem esik kétségbe, bár átérez minden szomo-
rúságot, de bízik és bíztat. A mi sorainkban csak igazi férfiaknak
és igazi nőknek van helyük. Nekünk le kell küzdenünk magunk-



25

ban ennek a kishitűségnek minden jelentkezését s példával, jó szó-
val, magyarázattal útjába kell állanunk annak, hogy népünkben
elterjedjen.

Ebben a munkában ne arra törekedjünk, hogy eltereljük a
figyelmet a háborúról, hiszen ez teljesen lehetetlen; hanem ipar-
kodjunk arra, hogy megismerjünk minden ostoba híresztelést,
pletykát, amely ezt a lelki állapotot táplálja; szép szerével pu-
hatoljuk ki a terjesztőit, keressük meg a forrását és akkor hig-
gadt, nyugodt hangon, nem vitatkozva, de tárgyiasan mutassuk
ki az illető hír igazi jelentőségét. Nem azt, hogy az a rossz hír
nem igaz, mert hiszen ezt nem mindig tudhatjuk és bizony lehet
az igaz is. Hanem értessük meg azt, hogy a szembekerülő seregek
ereje is, sokszor a szerencse is változó; hogy a hírek közlése nem
pontos, a szűkszavú értesítés könnyen félre is érthető; hogy egy-
egy ütközeten nem fordul meg minden és a küzdelem területének
a nagysága, a hadseregek tömege nagyon sokféle eshetőségnek
nyit utat. Vegyük elő a térképet és mutassuk meg, mekkora vo-
nalon folyik a harc, ismertessük meg az egyes országok had-
erejét, hogy így valamennyire alapot adjunk az egyszerű emberek
gondolkodásának is; mutassunk rá az érdekek sokféle kapcsoló-
dására, amely lehetetlenné teszi, hogy pl. Oroszország a temérdek
emberét mind mi ellenünk hozza és így tovább. Azokat ez érveket,
amelyek bennünket megnyugtatnak, terjesszük minden alkalom-
mal. Nem azért, hogy lehetetlennek hirdessük a vereséget, hanem
azért, hogy ébren tartsuk és megerősítsük a bizalmat.

A bizalom az a lelkiállapot, amelyben az ember tudja, hogy
jöhet jó is, jöhet rossz is, de mérlegelve a körülményeket, az erő-
viszonyokat, ha nem tartja is lehetetlennek a rosszat, a jót várja.
A bizalom nem az a vak bizakodás, amely tudni sem akar kedve-
zőtlen lehetőségről, mert nem gondolkodáson alapul; nem is elbí-
zakodás, amely egyoldalú, elfogult és az ellenfél kicsinylésében
nyilatkozik. A bizalom erő; ez teszi lehetővé, hogy dolgozzunk ma
is, vessünk a nyugodalmasabb jövő számára. Ilyen vetés az is, ha
éberen ügyelünk a magunk körében s elébe állunk minden kis-
hitűségnek, amely a nemzet sorsát sötéten színezi s ezzel gyengít
egyeseket és elbágyaszt egész tömegeket is. Ennek ellene kell dol-
goznunk s erre hivatottak is vagyunk, hiszen mi, tanítók ezt csi-
náljuk önmagunkra nézve egész életünkben: ismerjük munkánk
nagy akadályait és mégis folytatjuk a munkánkat csüggedetlenül.

Nemzeti feladat: erősítenünk a nemzet jövőjében való bizo-
dalmat. Erősíteni minden körülmények között, mert csak ezen a
bizodalmon épülhet jobb jövő, enélkül soha sem kezdődhetik az
annyira várva-várt új  élet!
        Néptanítók Lapja, 1914. 37. szám.



AZ EGYÜTTÉRZÉS ÁPOLÁSA.

Már szóltunk e helyen arról, hogy a mai időben a szokottnál
sokkal nagyobb mértékben kell törődnünk a felnőttekkel, az egész
néppel. S különösen azokra a vidékekre gondoltunk, amelyeken
kevés a tanult ember, ahol tehát jobban magokra vannak hagyva
az egyszerű emberek és az eseményeket a magok esze, sőt leg-
többször csak a magok érzései szerint ítélik meg, anélkül, hogy
tárgyi alapjok elegendő lenne és saját nézeteiket a másféle hely-
zetűek, másféle gondolkodásúak nézeteivel összevetve, megbírál-
niuk, mérsékelniök módjok lenne. Ilyen helyeken különösen nagy
a tanító feladata. El tudom képzelni, hogy gyakran sikertelenül
száll szembe a falu bölcseinek csalhatatlan ítéleteivel, kivált egy-
egy fiatal ember, leginkább meg a fiatal leány, de tudom példáját
annak is, hogy nagyhangú véleményeket lehet okos, szelíd szóval,
nyugodt érveléssel hatástalanná tenni. Azért ismétlem, hogy ügyel-
jünk nagyon arra: mily hangulatból fakad, milyen okokból táp-
lálkozik a népünk körében alakuló vélekedés a mostani dolgokról
s mielőtt megerősödnék valami irányzat, szóljunk bele az irányí-
tás erőltetése nélkül, de mégis az irányítás szándékával. Nagy
szükség van erre főként avégre, hogy megőrizhessük és fokozhas-
suk egész nemzetünkben azt az együttérzést, amelynek a háború
kezdetén sok jelét láttuk.

Az együttérzés ugyanis azt jelenti, hogy a nagyobb érdekeknek
alá tudjuk rendelni a magunkét; a közös, nagy ügy diadalát magunk
áldozatával is segíteni akarjuk; az örvendetes híreket magunk ba-
jának fitogtatásával nem keserítjük meg; a veszedelmet panaszko-
dásunkkal nem fokozzuk; ha nehezen is, de tűrünk és remélve erő-
sítjük egymást. Megvan-e ez az akarat, ez a mélyről fakadó, ellen-
állhatatlan érzelem? Halljuk — meghatottan — miként nyilatkozik
ez meg sok helyen, a legegyszerűbb emberek soraiban is. De bizony
azt is észrevesszük, hogy nagyon sokan vannak, akikben ez a mai
nehéz idő sem tudja az önfeláldozás indulatát felkelteni, akik nem
arra gondolnak, hogy sokaknak nálok rosszabbul van dolguk, ha-
nem csak magokra. Ilyenek társadalmunkban mindenfelé vannak s
az ilyenek a kovászai a széthúzásnak, az érzelmi szétválásnak, ami
az ilyen időben mindig fenyeget.

Mindenfelől azt hallottuk és olvastuk a mozgósítás idején,
hogy egyöntetű lelkesedéssel mentek a férfiak a zászlók alá s
egész lakosságunkat áthatotta a közös veszedelem, a közös véde-
kezés gondolata. Nagy szükség van arra, hogy ez a hangulat meg-
maradjon. Természetes azonban, hogy közvetlen, személyes okok
ezt az együttérzést veszélyeztetik. A kenyérkeresőnek hadbavonu-
lása sok családnak okozott nagyon keserves bajokat, s az ilyenek
egészen természetesen csak magokra gondolnak és korántsem arra



27

az ügyre, amelyet szolgálva apjok, férjök, fiok elhagyta őket. Kü-
lönösen észlelhető ez falun, bár nem mindenütt egyformán. Általá-
ban mondhatjuk, hogy falun az emberek közelebbről látják egymást,
jobban ismerik egymás baját, sokkal kisebb bajokat is nagynak
éreznek s ezért ott nagyobb hatása van a legkisebb ember pana-
szának is. Annyival inkább, mert a falu nem érzi a világ baját, cem.
látja az ország veszedelmét, nem érti a mostani forgatag okát.
Mindezekért szükségesnek tartom, hogy ahányan vagyunk, a ma-
gunk környezetében mindnyájan igyekezzünk erősíteni az emberek-
ben az együttérzést, hogy az ország ügyét is lássák magok alőtt s
ne csak a munkában, élelem-szerzésben beállott nehézségeket.

Lehetetlen ugyanis, hogy a háború károkat, éspedig nagyon ke-
serves károkat ne okozzon. Sokaknak anyagi kárt, nagyon sokak-
nak másféle, még nagyobb veszteséget. Mindnyájan láttunk már
hazatérő sebesülteket; láttunk anyát, aki fiát, feleséget, aki férjét
elveszítette. Mit tapasztaltunk? Ó, vannak nagylelkűek, akik le-
törlik könnyeiket vagy elvonulnak fajdalmokkal. De vannak más-
félék is. És nekünk tudnunk kell, hogy most újra egy nagy át-
alakulás megy végbe az itthon levők lelkében. A háború kitörésekor
a honvédelem gondolata, most a háború borzalmairól való értesülés
az oka ennek a lelki alakulásnk. És nagy erővel járul ehhez a sze-
mélyes veszteségek megismerése. Eljutottunk ahhoz az időpont-
hoz, amely próbára tesz bennünket: van-e bennünk együttérzés
és erős-e, ha van? Tudjuk magunkról, hogy magunk baját feled-
nünk nagyon nehéz; valljuk meg, hogy mindnyájunknak vannak
percei, amelyekben ez a személyes fájdalmunkon való felülemel-
kedés nem is lehetséges. Pedig mi látjuk a nagy érdekeket, a mű-
veltség, az igazság, a nyugodtabb jövő, az anyagi és szellemi sza-
badság nagy ügyét, amelyért ez a harc folyik, de mit kívánunk
azoktól, akik mindezt nem láthatják?

Ez az a veszedelem, amely most tőlünk, tanítóktól és minden
gondolkodó embertől nagy figyelmet kíván. Ebben az állapotban
kell nyílt szemmel, résztvevő lélekkel, meleg hangon segítenünk,
amennyit tudunk. Hallgassuk meg a panaszkodót és ne mondjuk
neki, hogy itt most az egyes ember élete nem számít, hanem mond-
juk azt, hogy az őt ért rettenetes veszteség a saját jólétéért ho-
zott áldozat. Vegyünk részt a szomorúságában, hogy az ne csak a
vesztesé legyen és így ne fokozódjék benne a keserűség, ne erő-
södjék meg az irigységből fakadó ellenszenv azok iránt, akik nem
vesztettek, vagy talán nem is kockáztattak annyit, mint ő. Kérjük
azokat, akik boldogan ölelik az épségben hazatérőket, ne mutassák
nagyon az örömet, mert lehetetlen, hogy az ne fájjon a gyászolók-
nak. És ilyen irányban, ilyen érzülettel legyünk állandóan népünk
körében, a nagy dolgokat magyarázva, a jobb jövőért való küzdés
kényszerűségét megokolva, a nemzeti veszedelmet felmutatva, két-



28

ségeskedés, panaszkodás, kétségbeesés nélkül még akkor is, ha ma-
gunk vesztesége miatt a mi sebeink fájnak nagyon...

Hányszor vesz magán erőt a tanító, hogy a gyermekeket ve-
zetni, erősíteni, javítani tudja s a hiába való vesződséget meg ne
unja! Ez a nagy tanítói erény most szükséges igazán, mikor az egész
népet kell vezetni ebben a súlyos lelki állapotban. Amikor arra kell
ügyelnünk, hogy el ne vesszen az az érték, amely a néhány héttel
ezelőtt kitört lelkesedésben megnyilatkozott.

Kétségtelen, ezek az események megmutatták, hogy képesek
vagyunk lelki egyesülésre. Ebben biztató jelt látunk. De észrevesz-
szük azt is éppen a legutóbbi napok elcsendesedéséből, a sebesül-
teken való szomorkodásból, a gyászolók számának növekedéséből,
hogy amint a személyes okok erősebb érzelmeket keltenek, a közös
okokból fakadó együttérzés könnyen szétfoszlik. Ennek lehetőén út-
jába kell államink. De csak az tudhatja ezt megtenni, akiben meg-
van ez az együttérzés az egész nemzettel, akit áthat a tudata a
mostani idők jelentőségének. Irányítóul azt kell tekintenünk, hogy
az ilyen hirtelen egyesülés, amilyennek tanúi voltunk, még nem
jelent egybeforrást. Ezt kell elősegítenünk. Ebben a munkánkban
bíztató az a tapasztalás, hogy megvan népünkben az összetartozás
érzése, megvan az együttdolgozás vágya, megvan tehát az együvé-
forrásra is a képesség. Amilyen sok jót remélhetünk, ha ezt fel-
használjuk, éppen olyan sok keserves csalódás ér bennünket, ha
az egységet már késznek véljük.

Most kell mindent felhasználnunk arra, hogy az együttérzést
óva és fokozva, közös, nemzeti eszményt ismertessünk fel min-
denkivel.
        Néptanítók Lapja, 1914, 39. szám.

PÉLDAADÓK KELLENEK.

Minden nap igazolja az unalomig ismert nevelési útmutatást:
a példa a legerősebb nevelő eszköz. És minden nap bizonyítja
azt is, hogy nevelhetőnek nem csupán a gyermeket kell tartani;
nevelhető, azaz lelkileg irányítható mindenki, aki gyengébb a másik-
nál. A háború változatos eseményei nagyon szomorúan mutat-
ják a figyelőnek, hogy milyen kevesen vannak a tudatosan ható
erősek s milyen sokan hajladoznak pipogya módon mindenféle
külső hatás alatt. Mintha nem azok adnák az irányt, akikben a
lelki erő nagyobb, hanem azok, akikből ez az átlagosnál nagyobb
mértékben hiányzik! Már szóltunk itt arról, hogy a kishitűséget
lelki okok teszik érthetővé. Ugyanezt mondhatjuk arról a rémül-
dözésről is, amelyet hazánk némely pontján az oroszok betörése óta



29

tapasztalunk s amelynek meglepően messzire terjedő hatását nem
csupán a fővárosban, hanem a vidék kevéssé érdekelt városaiban is
láthattuk. Higgadt és tekintélyes külsejű emberek válnak ozem-
pillantás alatt lelkileg semmivé, amint például útközben a szembe-
jövő vonat utasaitól valami ijesztőt hallanak. Olyanok is, akik tar-
toznak fékezni magokat, egészen elereszkednek, észre sem véve,
mily gyorsan fertőzik meg rémületökkel a reájok nézőket. Sőt tör-
tént nem is egy helyen, hogy gyorsan elhagyták lakóhelyöket és
munkájokat, pusztán azért, mert a veszedelem „nem lehetetlen“.
Nem gondolták meg: van-e most olyan hely Középéurópaban, ahol
igazán mentesek az emberek a háborús riadalmaktól és van-e hely
a világon, ahol az életet nem fenyegeti semmiféle baj?! Nem, a
meggondolásnál távolabb semmi sincs a rémüldözőktől. Akik egész
életökben aszerint igazodnak, hogy mások „mit szólnak hozzá“,
egészen érthetően futnak most is ész nélkül, mert ennek a haszná-
latában nem járatosak.

Lehet-e tenni az ellen, hogy falvainkban, városainkban rémült
ijedtség váljék úrrá? Olyan esetekre gondoljunk, amelyekben csak-
ugyan nem lehetetlen a veszedelem, pl. az ellenség közeledése. Bi-
zonyos, hogy ilyenkor mit sem ér azt mondani, hogy nincs baj.
Maga az állítás nem nyugtat meg; kevés hatású a bizonyítás is,
hogy a baj nem valószínű. Fontos, hogy ne akarjunk senkit a ké-
telkedők közül mindenáron meggyőzni. A rémüldözőknek nem gon-
dolatokra van szükségök. Megrémülnek, mert más is megrémült;
futnak, mert mások is elfutottak. Tehetetlenségükben igyekeznek
elhárítani magokról a saját magok sorsáért való felelősséget is,
azért szaladnak  fűhöz-fához.

Ahol ilyen rémüldözés kezdődik, ott egyetlen orvoslás lehet-
séges: a példa. Akár van baj, akár nincs, ne vegyük magunkra
senki helyett az őt illető felelősséget, de intézzük a magunk dolgát
higgadtan, kapkodás nélkül, megfontolva a körülményeket. Ké-
szüljünk távozásra, ha a mindnyájunkért felelős hatóságok ennek
a szükségét lehetőnek mondják; de ez a készülés is a sorsát nyu-
godtan viselő, jövőjét lehetőén biztosító ember öntudatos munkája
legyen. Maga a készenlét is megnyugtató a tömegre nézve, tehát jó,
készüljenek el mindenre. Erről különben is gondoskodnak olyanok,
akiknek most ilyesmiben áll a legfőbb kötelességök. Ezek maga-
tartása van mindenkire legnagyobb hatással. De hatása van a töb-
bire minden egyes embernek.

Most valóban a személyes erőn fordul meg a hatásunk, nem a
ruhánkon vagy az állásunkon. Mily nagy lelkierő lakozik abban a
derék menhelyvezető asszonyban, aki a szerbek betörése hírére sera
hagyta cserben ápoltjait; azokban a szegény postai alkalmazottak-
ban, akik golyózáporban is végezték híradó kötelességöket. S azt
hiszem, jól esett mindnyájunknak, mikor olvastuk, hogy Márama-



30

rossziget határán a bevonuló oroszok előtt a polgárság nevében
Dobay Sándor ref. gimn. ig. személyében olyan férfiú állott, aki
életét az iskola falai között hasznosította. Példa ez mindenik.
Amit csináltak, nem hősiesség, csak kötelesség. Kérdés ugyan:
nem az-e a hős, aki kötelességét minden körülmények között tel-
jesíti? Vájjon nem ezzel ád-e példát a katona is, nem hősi tettre
készülve, hanem a belső parancsnak engedelmeskedve?! A harc-
mezőn sem mindig csak a legmagasabb rangúak mutatnak erre
példát. Az itthoni életben is mindnyájunké a feladat, hogy te-
gyük meg kötelességünket. Ezt most a rendesnél jobban észreveszik
azok, akik csak mások szerint igazodnak s mi hasznot teszünk
csak azzal is, hogy nem veszítjük el a fejünket.

Például szolgál mindenki, de erre rendesen nem igen gondolunk.
A mostani időben éppen az a fontos, hogy példánkkal szándékosan
hassunk másokra, igyekezzünk hatni. A polgári erények teljességét
igyekezzünk ki is mutatni mindenben folytonosan. Ne törődjünk
azzal, hogy akad, aki tetszeleg magának az izgatottságában s „nem
érti, hogyan lehet valaki olyan nyugodt“. Ne gondoljunk arra, hogy
reánk nem bízott senki semmit, hogy kicsinyek vagyunk. Ma reá
van bízva minden érték mindenkire. Ma nincs nagyság másban,
csak a helytállásban és a hely mind, de mind nevezetes. Minden
hézag könnyen tágulhat s megnőhet a baj; minden éberségre azért
van szükség, hogy észrevétlenül semmi se történhessék. Bármi sza-
kadjon reánk, most senkinek sem szabad elfelejtenie, hogy amit ő
vár mástól, azt mások talán éppen tőle remélik: a bátor példamu-
tatást, a nyugodt gondoskodást, a tiszta előrelátást.

Eszerint kell élnie mindenkinek. Nekünk, mindenféle iskolá-
ban dolgozó tanítóknak pedig jusson eszünkbe nevelő voltunk.
Akikkel együttérzünk, akikért élünk, akik bennünket ismernek: a
mi erőnkből merítenek ma is; minél kisebb faluban vagyunk, annál
inkább innen és talán csupán innen! Példaadásra hívatott mindenki
és az ország sorsán segít, aki jó példát mutat.
Néptanítók Lapja, 1914, 42. szám.

KÖZÖS GONDOLKOZÁS.

Azt hittük, hogy a most mindenkit foglalkoztató közös tárgy,
a háború, majd közös gondolkozást létesít. Szomorú jelek azonban
mintha azt mutatnák, hogy ebben a közös gondolkozásban vajmi
kevesen részesek; a nagy tömegben inkább a gondolatnélküliség
vett erőt. Nem, mintha senki sem gondolkoznék; hanem úgy értem,
hogy még a műveltek közül is nagyon sokan valami szerencsétlen
körforgásba jutottak bele: napjában háromszor újságot olvasnak,



31

annak homályos adatain töprengenek vagy vastag betűs öröm-
hírein éldelegnek, de el nem mélyednek semmin, a magok körének
mai feladatain is alig-alig gondolkoznak. Mintha eltöltötte volna
őket a gyeplőt vesztett kocsis tehetetlensége; csak az előttök levő'
akadályokra figyelnek aggodalmasan, a véget várják, egy-egy ka-
nyarodás szerencsés megtörténtén örülnek s ezzel kimerítették,
amit tehetnek.

De ne higyjük, hogy ez így van jól. Az igazi baj ebből a gon-
dolattalanságból származhatik majd! Azért kell hangoztatnunk újra
meg újra, hogy ma nemcsak önmagunkkal, hanem mindenkivel kell
törődnünk; arra kell igyekeznünk, hogy a jóformán tehetetlen gon-
dolkodásnak tartalmat adjunk; meddő tépelődés helyére termé-
keny elmélkedést iktassunk, szabadítsuk meg magunkat attól,
hogy a háború epizódjai uralkodjanak hangulatunkon; ehelyett ke-
ressünk lelki elfoglaltságot azokban a kérdésekben, amelyeket ez a
szörnyű idő jövőnkre vonatkozóan felvetett és újra meg újra felvet.
Menjünk el mindenüvé, ahol komoly emberek beszélnek, olvassunk
ilyesmiről szóló fejtegetéseket, hogy magunk gondolkodását a má-
sokéval összevethessük, mások gondolataival megtermékenyítsük és
megnyugtassuk. így érezhetjük meg azt az erőt, amely bennünket
most felszínen tarthat; meg azt az erőt, amely egyetemes nevelői
kötelességeink teljesítésére képesít. S akiben ez az erő megvan, az
olyan ember beszéljen maga is; menjen el az emberek közé. ahol
azok összegyülekeznek; gyűjtse őket össze az iskolájában s adja
tovább a hatásokat, amiket ő átvett másoktól vagy indítson meg
olyan hatásokat, amilyeneknek szükségét érzi és hiányát látja!

Ennek a munkának nagy jelentősége nyilvánvaló. Célja és ered-
ménye: közös gondolkozás teremtése. Módja: az emberek figyel-
mének határozott kérdésekre való irányítása, e kérdések kifejtése
által a háború körül forgó gondolkodásnak tartalmassá tétele, a
mai időben szükséges ismeretek gyarapítása és helyesbítése. Arra
törekedjünk, hogy ne csak gondolatokat ébresszünk, hanem cse-
lekvésre is indítsunk. Ezért nem valami távoli, nehezen megfogható
kérdést fejtegessünk, hanem olyat, amely hallgatóink lelkéhez közel
van s amelyre vonatkozóan csakugyan tehetnek is valamit. A ta-
nító, jegyző, orvos, pap közösen állapíthatná meg a magok közsé-
gére vonatkozóan az ilyen nyilvános beszélgetések tárgyait az ottani
szükségletek szerint.

Mily hatása lehet ilyesminek, azt tudja az, aki ezekben a na-
pokban egy-egy ilyen hallgatóságot megfigyelt. Ma igazán alig lehet
olyanról szólanunk, amit más is el ne gondolt volna.: Az ilyen tárgy
nem csak érdekes, hanem — mert a hallgató gondolataiba kapcso-
lódik — további gondolkozásra indít. így aztán kialakulhat az illető
hallgatóságban a közös tartalmú gondolkozás. Nem az a fontos,
hogy az eredmény mindenkiben ugyanaz legyen, hanem hogy vala-



32

mely tárgyról pontos adatok alapján mindazok gondolkozzanak,
akikre az a tárgy tartozik.

Ez a pár sor most állandóan időszerű, de éppen ma az teszi azzá,
hogy december 4-én a budapesti egyetem tanárai megkezdték nyil-
vános előadásaikat: a közönség gondolkodásának a tudomány leg-
magasabb őrhelyéről való irányítását. Ehhez az irányításhoz joguk
van, sőt ez természetes kötelességök. S láttuk a hallgatóságon,
hogy erre szükség is van és hogy ez sikeres is lehet. Szükség van rá:
mutatja az egyetem nagytermét színültig megtöltő, sokféle elemből
álló nagy tömeg. És sikeres lehet: igazolja ezt a kifelé tóduló hall-
gatóságnak az előadásokkal való egyetértését vagy erre vonatkozó
vélekedését kifejező élénk beszéde, amit e sorok irója megfigyelt, Ez
juttatta eszembe megint egyszer, hogy ilyen nyilvános beszédekre,
sokra volna szükség mindenfelé az országban; összefűzni a lelkeket
közös gondolatok útján most lehet; ellátni az elméket szükséges
tudnivalókkal most kötelesség; szemöket mulasztásokra és jövő
tennivalókra irányítani most az okosság parancsolja! Nemcsak Buda-
pesten és a nagyobb városokban, hanem igazán mindenütt, minden-
kiben. A műveltek tömegében és műveletlenek rettenetes sokaságá-
ban egyaránt, mindenütt a megfelelő módon. Sőt ez oly nagy szük-
ség, hogy ezt a munkát országosan szervezni is kellene!
Addig is tegyünk meg mi egyenként mindent, amit tehetünk.
Néptanítók Lapja 1914:50. szám.

MAGUNK EREJÉN.
I.

A legutóbbi félév alatt sokkal tömegesebben értek bennünket
a gondolkodásunkat, érzelmeinket alakító hatások, mint eddig bár-
mikor. Aki önmagát megfigyelni szokta, máskor is észrevette,
hogy nagyobb időközben módosult nemcsak közvetlen tennivalóiról
és az egyes emberekről való felfogása, hanem általában életének
feladatáról és az emberről való régebbi ítélete is. A tapasztalatok
folytonosan, észrevétlenül, apró vonásokat cserélgetnek ki bennünk
s a visszapillantás egy-egy percében néha magunkat is meglephet,
ami változást bensőnkben észlelünk. Különösen gyors, egészen meg-
zavaró volt a háború kitörésekor észlelt lelki alakulásunk. A béke-
szeretet és a háborús lelkesedés, az emberbarátság és az ellenség
iránt való keserűség, az élet szeretete és a hadbavonulás köteles-
sége, vagy az itthonmaradás miatt való nyugtalanság, a nemzet
jövője és az egyéni érdek védésének gondolata, meg sok más ellen-
tétes, szokatlan érzelemcsoport egyideig szinte ijesztően nyugta-
lanná tett bennünket. S ami azóta történt, az mind újra meg újra



33

mélyen nyúlt lelkünkbe. Mindazokéba, akik átallották volna magok
érdekeinek önző ürügyével kivonni magokat a közös bajból, meg
akiknek fő-fő gondjok nem a saját értékesnek vélt életök biztosítá-
sára irányult. Akinek ilyen pajzsa van, akinek gondolkodása ilyen
parányi körben tud mozogni most is, akit sem érzelme, sem belátása
nem emel felül a saját személyén való tetszelgésen, vagy a maga
anyagi érdekének hajhászásán: az bizonyára nem tapasztalta a lelki
változásoknak azokat a formáit, amelyeken mások átmentek. Azok
azonban nem is tudnak részesei lenni a békéért már most folyó mun-
kának, nem lesznek becsületes munkásai a háború után elénk álló
új feladatoknak, az igazán vállvetett, közös erőfeszítésnek. Ehhez
az kell, hogy a háború kitörésekor érzett nagy megdöbbenésen is,
az ebből való felocsúdáson is átment légyen az ember s a megdöb-
benést ne a maga sorsán való nyugtalanság, hanem a nemzet jövője
miatt érezze, most pedig, mikor már nyugodtabban széttekinthet, ne
a saját haladásának lehetőségeit méricskélje, hanem a közös munká-
ban való részesedésének módjait.

Bizonyos, hogy soha ilyen nehéz nem volt leküzdenünk a ben-
nünk feltoluló egyéni aggodalmakat, személyes fájdalmakat, magunk
terveinek meghiúsultán, bennünket ért csapásokon támadt keserűsé-
geket. De itt van a másik oldal is: sohasem volt könnyebb meglát-
nunk az élet körülményeinek egybefonódását, az emberek sorsának
egymásétól való függését, az egyének érdekének a közösségével és a
közösség érdekének az egyénekével való azonosságát. Ez a meg-
ismerés nyitott szemű ember számára egészen természetes. És a
most folyó idők felnyitották a szemét nagyon sok embernek. Ma így
látja ezt mindenki, aki megértette vagy akivel megérttettük, hogy
a személyes áldozatok a közért, a nemzetért vannak, hogy ma
hiában való csak arra gondolni: mi lesz a magam személyének a
sorsa, hanem az a kérdés: mi lesz a közös sors, amelyben valameny-
nyien osztozunk.

Az értette meg teljesen a mostani élet tanulságait, akiben meg-
világosodott a régebben talán nem egészen hitt igazság, hogy a kö-
zös jólét közös munkát kíván, minden egyes polgárnak közös erejét;
csak így válhatik jobbá az egyesek sorsa is. Éppen ebben az irány-
ban vehetjük észre magunkban talán a legnagyobb alakulását véle-
ményünknek.

Mikor hirtelen ránk szakadt a háború s megakadt minden ren-
des munka: egyszerre az a gondolat terjedt el közöttünk, hogy íme,
az egyes ember semmi; hiában akar jót, hiában lát maga előtt sze-
mélyesen kialakított életeszményt, hiában vetett a maga földjén:
most mindezt nem kérdezi senki, mennie kell. S nemcsak az látott
így, aki elment. Azok is, akiknek itthon tovább kellett volna dolgoz-
niuk. Az egyéni erő becsének ez a lehanyatlása, vagyis az a gondolat,
hogy az egyén nem számít, a jövő szempontjából szinte ijesztő jelen-



34

ség volt, olyan általánosnak tetszett. Lassanként azonban kezd már
feléledni a másik, a nemesebb vélekedés. Egyre jobban látjuk: mily
fontos most minden egyes ember. Kivétel nélkül mindenkinek jóaka-
rata és munkája vagy a jóakarat hiányából is fakadó tétlensége ki-
hat az egész nemzet sorsára. Ez a belátás remélhetően mindinkább
terjed és ennek megfelelően folyik majd a munka is.

Sokan vannak, akik az ilyen szavakat felesleges ismétlésnek
nézik, mert ők magok ily gondolattal élnek és dolgoznak. De ezt a
gondolatot mégis szükséges ismételnünk, mert még nagyon sokan
vannak, akik távol vannak tőle. Még sűrűn hallunk beszélgetés köz-
ben pusztán bírálgató hangot; nagyon sokan csak óhajtják és vár-
ják a jobb jövőt, anélkül, hogy magok is tennének érette valamit.
Nyilvánvalóan abban is találhatjuk ennek a magyarázatát, hogy ki-
csinynek érezzük munkakörünket, nem látjuk kezdeményezésre hiva-
tottnak magunkat s megtesszük a kötelességünket, de nem igyek-
szünk többre. S mi volna több? Nemcsak az, hogy időt és erőt na-
gyobb mennyiségben fordítsunk munkára; hanem főként az, hogy
eddigi munkánknak változott körülményeit, feladataink átalakulását
felismerjük és nem várva utasításokat, magunk erején cselekedjünk.

A háború ott kinn, a harcmezőn nemcsak azt bizonyítja, hogy
nagyon sok fordul meg egy-egy olyan emberen, akinek a vezetés a
kötelessége. Bizonyítja azt is, hogy mennyire nagyjelentőségű ott a
tömegekben is minden egyes ember. Itthon is ezt látjuk mindnyájan
a magunk körében. És rájövünk arra, mit jelent Széchenyinek az a
ritkán emlegetett mondása: »Merjetek nagyok lenni! Ti vagytok
meghíva e sarjadéknépet megmenteni! Egy szebb jövőnek lehettek
urai!« Ugyanez a gondolat van itt, amely Petőfivel azt irattá: »Tisz-
teljétek a közkatonákat!« A nem vezető, nem rendelkező, de a maga
helyét egészen betöltő, feladatát a felelősség tudatával teljesítő,
egyszerű ember dicsőítése van a költő szavában; az államférfiú meg
a jövőbe nézve akarta mindenkiben felkelteni azt a gondolatot, hogy
a magunk munkáján, ezen a kicsiny részleten is, nyugszik a jövendő;
mindnyájan teszünk vagy mulasztunk valamit a szebb jövő szem-
pontjából. Merjünk hát »nagyok lennk, hogy népünk megmentése
rajtunk ne múljék. Nagy pedig csak az, aki feladatának tudatával
dolgozik; aki nem szorul másra minden lépésében, hanem lát irányt
és tud megfontolni; tud engedelmeskedni, ahol erre van szükség, de
tud újat kezdeni is; akit tehát eszmény vezet s a maga erején dol-
gozik. Mikor arra gondolunk, hogy jövőnket csak erőnk biztosít-
hatja: az jusson eszünkbe mindig, hogy a nemzeti erő az egyesek
erejének egy célra irányításában áll. Evégre hát mindenkiben ott
kell lennie ennek a személyes erőnek és meg is kell nyüatkoznia.

Az a kérdés: mi következik ebből az iskolára nézve.



35

II.

A nemzet mai állapota azt követeli, hogy minden magyar
ember a közös jövőért való felelősség érzésével állja meg a helyét
és a maga erején, minden féle parancs vagy ellenőrzés nélkül is,
pusztán belső- indításra tegyen meg mindent, ami azon a ponton
szükségesnek mutatkozik. Csupán az a nemzet igazán erős, amely-
ben ez a felfogás nemzedékről-nemzedékre öröklődik, ahol tehát nem
kell éppen ma a jövőre való intést látni ebben a gondolatban. Ezt a
követelményt nem a mai idők teremtették; ezek csak élesebben
megvilágították.

Az iskolára ebből az a feladat következik, hogy ilyen embere-
ket neveljen, azaz — mert egymagában erre nem képes — ilyenek
kifejlődését segítse elő. Ez a feladat szintén nem új, hanem csak
világosabban, általánosabban érthetően tárja a nevelők elé a ne-
velésnek a nemzeti élettel való kölcsönhatását. Ez a nevelési cél
ugyanis egészen megy egyezik azzal, hogy az embereket önállóságra
emeljük.

S nem most kell keresgélnünk az eszközöket sem, amelyek eb-
ben a célzatunkban segíthetnek, mert az újabb törekvések volta-
képen mind erre irányulnak s az utóbbi évtizedek számos jelszava
igyekezett terjeszteni a nevelés feladatának ezt az értelmezését. Az
öntevékenység kifejtése, alkotó munkára való nevelés, az iskolán
belől való tanulói köztársaságok (önkormányzat) s az állampolgári
nevelés gondolata, meg az egész cserkész- vagy őrszemmozgalom
lényege mind az önállóságnak, személyes erőnek kifejtését és közös
célok szolgálatába állítását tűzi ki célul. Mindezeket eddig — bár
nemcsak egyesek — aránylag kevesen igyekeztek megvalósítani;
nem csoda, mert idegen mintákat utánozva természetesen a külső-
ség tűnik inkább szemünkbe, tehát a magva elveszhet, de meg a
többé-kevésbbé elméleti megállapításokból fakadó javaslatokat a
gyakorlat emberei ritkán hajlandók életrevalóknak tekinteni és ki-
próbálni. Most azonban az »élet« parancsol; kegyetlen csapásai
mindnyájunkat érnek s ebben az időben fogékonyabbak vagyunk a
jövő biztosítékai iránt, hajlandóbbak vagyunk megérteni, hogy a
nemzetnek minden tagját önállóvá, vagyis a maga erején megálló,
azt tudatosan használó emberré kell tennünk s hogy ez egyedül a
következetes és egyöntetű, nemzedékeken át egyező gondolattal
folyó, de az újabb meg újabb jelenségekhez alkalmazkodó nevelés-
sel lehetséges.

A nemzet életében mindenik részre olyan munka vár, melyet
annak a résznek kell elvégeznie. Vagyis a társadalom mindenik osz-
tályában szükség van arra, hogy az egyének a magok feladatát
egyetemes jelentőségűnek lássák és a köznek való használás tuda-
tával és szándékával végezzék.



36

Az iskolaszervezetnek, sőt tágabban: a köznevelés egész szer-
vezetének mindenik része azzal a céllal tartozik dolgozni, hogy az
ifjúságot a nemzetnek önálló, azaz tudatos tagjává nevelje.

Természetes, hogy ebben a nevelésben vannak különbségek.
Egyes iskolafajokban egészen határozott, különleges munkára ne-
velnek (például a kereskedelmi iskolában, tanítóképzőben): ott en-
nek a munkának, az ilyen fajta munkának általános jelentőségét
és közvetlen feladatait kell megismertetni s ezek önálló végzésében
gyakorolni; másutt (például a középiskolában) inkább csak általá-
ban lehet mindenféle munka értékét meggondoltatni s az erő fejlő-
dését segíteni, személyes elhatározásokra alkalmat adni.

Az egyes fokokon pedig más-más mértékben történhetik az ön-
állóság nevelése. A kis gyermeken kezdődik: már a kisdedóvó is so-
kat tehet arra, hogy a gyermek hozzá mért, apró feladatokat maga
erején tudjon és akarjon elvégezni, érezzen örömöt, ha valami sike-
rül s legyen bátor vállalni a munkát (a találós mesék, búvócskák,
kézügyesítő munkák mind ilyen előkészítő értékűek). Az elemi is-
kola s a felette levő középfokú iskolák akkor tennének igazi hasz-
not, ha az ősi kívánság szerint a gyermekek minden oldalú fejlődé-
sét segítenék elő és ezzel képessé tennék különböző természetű fel-
adatok megoldására. Tudjuk, hogy anyagi okok miatt aránylag mi-
lyen kevés embernek van módjában fejlődésének későbbi szakára
hagyni az ú. n. pályaválasztást és mily nagy tömeg nem jár tovább
iskolába az elemi iskola néhány osztályánál. Ezért fontos követel-
mény az önállóságra nevelés szempontjából is, hogy a munkára ne-
velés, a dolgoztatás, mint következetesen alkalmazott elv a legki-
sebb gyermekek iskolai foglalkoztatásában is ott legyen. S főként
azokban az iskolákban (elemi V—VI. o., az egész polgári iskola, kö-
zépisk. négy alsó osztálya), amelyekből a tanulók nagy része ke-
reső munkára megy, legyen ott a tanító szeme előtt állandóan az a
körülmény, hogy növendékeik annál bizonyosabban tudják majd
helyöket megállani, minél többet gyakoroltatta velők a magok lá-
bán való járást, a magok fejével való gondolkodást azokban az apró
dolgokban, amik az iskolai életben előkerülnek.

Amelyik iskola nem határozott foglalkozásra készít elő, az ép-
pen ezzel az általános gyakorlással, szoktatással teszi lehetővé a
későbbi feladatok önálló felismerését, a tennivalók gyors mérlegelé-
sét és a legjobbnak kiválasztását, a részleteknek az egészbe való
beillesztését, a következmények előzetes elgondolását, vagyis az ele-
venséget, biztonságot, előrelátást.

Ezt segíti minden, ami teret ad a gyermeknek és ifjúnak a
kezdeményezésre, a találékonyság nyilatkozására, vállalkozásra, az
erő kipróbálására; ami arra kényszerít, hogy feladataikat magok
erején oldják meg, a látottakról, olvasottakról pontos megfigyelés
és megértés alapján számot   adjanak,   apró vétségeknek vagy mu-



37

lasztásoknak láncolatos, távoli következményeit felismerjék. Éppen
most bő alkalom van arra, hogy egy-egy közkatona vagy tiszt cse-
lekedetének csapata sorsára vagy az egész harc további folyamára
való hatását fejtegessük; egy-egy polgár magaviseletének a község
többi lakosaira tett hatását felmutassuk. Szóval közvetlen példák-
kal meg lehet értetni egyes embereknek a közre való befolyását, a
hatások szálainak összefonódását. És erre van alkalom mindig bő-
ségesen. Ezek az apróságok aztán valamennyien hagynak nyomot
a lélekben: a gondolkodást irányítják, mert kifejlesztik a történelmi
érzéket; az erkölcsiséget nevelik, mert felébresztik a személyes fe-
lelősség érzését.

Tudjuk ezt jól, de nem mindenki törődött vele. Pedig csak ez
lesz a nemzeti jövő biztosítéka, ha a legkisebb falusi iskola kevés
növendékét, meg a legnépesebb, fényes gimnáziumok növendéksere-
gét is ugyanazzal a tudatossággal neveljük. S nem is csupán az ál-
talánosan művelő iskoláknak, hanem a szakiskoláknak, inasiskolák-
nak, a népművelés szabadabb intézményeinek is így kell működniök.

Az önállóságra minden embernek szüksége van s a nemzetnek
csak az önálló emberek tehetnek igazán szolgálatot. Az önálló, aki
ismeri életének körülményeit, felismeri a maga közvetlen feladatait
s képes ezeknek betöltésére. Itt tehát együtt van a tudás és a cse-
lekvésre való képesség. Nem kell részleteznem, tudjuk, hogy ez a
két tulajdonság társadalmunk egyes osztályaiban igen különbözően
van meg. De tudjuk azt is, hogy magában véve egyik sem tesz sen-
kit önállóvá, vagyis maga erején cselekvő emberré. Mindenik isko-
lában aszerint alakul tehát a munka a mai napon: ebből a szem-
pontból milyennek látjuk az iskola közönségét. Az egész közneve-
lésnek az a feladata, hogy gyarapítsa mindkettőt: a tudást is, a cse-
lekvésre való képességet is. És amint erre törekszik: folytonosan
növelje a cselekvésre, a tudás felhasználására, a közös célért való
dolgozásra a készséget, azt az erkölcsi erőt, ami nélkül holt tőke
az ismereti anyag, üres és értéktelen a képesség. A testi, értelmi
és erkölcsi nevelés feladatai ebben mind együtt vannak.

S ha arra iparkodunk, hogy a magok erején cselekvő embereket
neveljünk: valóban nem a mostani küzdelem közvetlen sikeréért
dolgozunk, mert az remélhetően hamarabb bekövetkezik, semmint
mai tanítványaink az önálló munkához foghatnak. A távolabbi jö-
vőbe nézünk.

Tudnunk kell, hogy mindez nem egyedül az iskolán fordul meg,
de nem szabad várnunk addig, amíg a köznevelés mindegyik ténye-
zője egyöntetűen tud majd dolgozni. Az iskolának meg kell tennie,
amit tehet, a maga erején. Sőt ezen a körön belől is, mindenik is-
kolafaj tanítóságára, minden egyes iskola itthonlevő tanítóira,
minden egyes emberre, önmagunkra kell vonatkoztatnunk a mos-
tani tanulságokat:  ilyen emberek nevelését     mindnyájunknak vé-



38

geznünk kell a magunk elhatározása alapján, a magunk körében, a
magunk erején. A hatás nem vész el!
Néptanítók Lapja, 1915, 4. és 5. szám.

A KÖZFEGYELEM.
Mindenki számára tanulságos olvasmány most az országgyűlési

tárgyalásokról való tudósítás. Nem a csonka, hírlapi közlések, ha-
nem a beszédek teljes szövege nyújtja a tanulságokat. Sorra kerül
és nyilvános értékelésben részesül nemzetünk sok olyan tulajdon-
sága, amelyről ugyan tudtunk eddig is, örvendeztünk vagy szen-
vedtünk is miatta, de nem szoktuk a jelenségeit elég komolynak
tartani arra, hogy szót is ejtsünk felölök. Amit mostanában har-
coló katonáink lelki-testi erejéről, az otthonlevők egy részének lel-
kes, önfeláldozó munkájáról el-elmondottunk és ma is tapasztalunk,,
lassanként mintha helyet adna tudatunkban a szintén tapasztalt,
de kevésbbé emlegetett hiányoknak s mintha nyugalmunkat kez-
dené felváltani némi izgalom amiatt, hogy bizonyos fogyatkozás
saink meghiúsítják még a jól elgondolt rendelkezések sikerét is,
meg amiatt, hogy annyi önzetlen ember között igen sok önzőt,
rosszindulatút is látunk. Így volt ez mindig: az emberek nem látják
egyformán az egyéni érdek és a közérdek viszonyát, nem értik
egyenlő mértékben a közösségért való kölcsönös áldozatok jelentő-
ségét, hiszen nem is érzik valamennyien s korántsem azonos erővel
a közösségbe tartozást sem. Ezek a különbségek soha nem oszla-
nak el teljesen. A mai idők azonban szigorúan figyelmeztetnek
arra, hogy törekednünk kell a különbségek csökkentésére; töreked-
nünk minden olyan módon, amelyen csak hatnunk lehet az embe-
rekre. Ezért örvendetes, hogy a képviselőházban, legutóbb az élel-
mezés kérdéseivel kapcsolatban, e hiányainkról szó esett s azért
támad bennünk jó reménység, mert nemcsak egyik vagy másik
oldalról hallottunk efféle hangot, hanem megállapíthatjuk, hogy a
dolgok gyökereire nézők egyaránt megtalálták és fel is fedték a
bajoknak az egyénekben, közös tulajdonságainkban levő, aprónak
tetsző okait.

Nekünk, nevelőknek, nem mondtak újat. Mi az iskolában, a
magunk kis társadalmában, irtogatjuk az együttmunkálkodás szá-
mos akadályát, de nem mindig sikerrel, mert a nagy társadalom
példája ellenkezően hat; erősítgetjük a közösség szellemét, de
fogyatékos eredménnyel, mert odakinn, az iskola falain kívül, foly-
tonosan egyebet tapasztalunk. Igenis, éppen a szülőkkel való érint-
kezésből tudjuk, hogy nagyon csekély a felnőttekben az a fegyel-
mezettség, ami nélkül törvények és rendelkezések nemcsak írott
malasztok lehetnek, hanem néha a célzottal ellentétes hatásúakká



39

válhatnak. Egyik szónok az országgyűlésen kimondta, amit a ma-
gunk szűk körében folytonosan észlelünk: »Bizonyos, hogy közön-
ségünk nagy részben, mikor a harctéren megvolt a hősiesség, az
itthonmaradtak apró erényeinek szürke gyakorlásához hiányzott az
a következetes lelkiismeretesség, amelyre fajunkat nevelni kell.«
E szavakat általános helyeslés kísérte a képviselők padjain s mi is
csatlakozunk ehhez. De hozzátesszük, hogy ebben a nevelésben
szigorú következetességre van szükség, sokáig kell tartania és min-
den téren egyöntetűen kell folynia.

Ha ugyanis — mint annyiszor már — újra megállapítjuk,
hogy közönségünkben nincs elég fegyelem, ne elégedjünk meg
azzal, hogy a villamos és egyéb szerencsétlenségeket ennek a rová-
sára írjuk, a törvények sikertelenségét a végrehajtás nehézségeivel
vagy lehetetlenségével mentegessük, a fegyelmezetlenséget az isko-
lai nevelés fogyatékosságával indokoljuk. Mindebben persze van
igazság, de magával az igazság kimondásával a helyzet meg nem
javul. Gondoljunk hát arra is: mi a javítás módja.

Bizonyos, hogy a  legerősebb egyelő: a törvény, Régen tudjuk
ezt. De természetesen csak akkor jó a törvény nevelő hatása, ha
pontosan és következetesen végrehajtják, ha a központtól legtávo-
labb eső ponton is jól értik és igazságosan alkalmazzák, ha min-
denki ismeri is a törvényt és tiszteletben is tartja. Erre ismét
nevelni kell mindenkit. Csak így valósulhat meg a fegyelem, aminek
egyszerűbb ez a neve: rend. Ott van rend, ahol mindenki féken
tartja magát, vagy ahol vaserővel megkötik az embert. Nyilván-
való, hogy ez a megkötés nem igazi rend, a gyámkodás nem igazi
rendtartás, hiszen nem idomított vadállatok, hanem önállóan gon-
dolkodó, együtt dolgozó emberek közösségében akarunk élni. Tehát
olyan rendet óhajtunk, ahol mindenki önmagát fegyelmezi s maga
jószántából teljesíti, amit a törvény előír, legyen az akár élelmi-
szernek és adótárgynak a bevallása, akár egyéb polgári kötelesség.
Erre a rendre rá kell nevelni a népet, beleértve mindnyájunkat. E
nevelés módjairól gondolkoznak mindazok, akik az állampolgári
nevelés gondolatát évek óta alkalmazni iparkodnak a saját mun-
kájok közben és érvényesíteni  szeretnék   az   egész köznevelésben.

Kétségtelen, hogy a közfegyelem hiányainak mai felismerése
az iskolára is hárít feladatokat. Nem újakat, csak világosabban
felmutatja a régieket és azt a reményt ébreszti bennünk, hogy
kívülről az eddiginél több támogatásban részesül munkánknak ez
a része is, t. i. az iskolai fegyelmezés. Ezt a szót azonban gyakran
rosszul értik, éppen az iskolában. A fegyelmezés sokszor mintha
csak ráncbaszedést, büntetést, megtorlást jelentene. Holott mindig
csak úgy kellene érteni: rendtartás. És pedig a rendnek a legapróbb
dolgokban is pontos megtartása és megtartatása, kettős céllal: a
jelenre és a jövőre való tekintettel. Az iskolában ugyanis rendnek



40

kell lennie azért, hogy 1. a munkánkat ott állandóan nyugodtan
végezhessük és hogy 2. növendékeink a rendet megszokják, a sike-
res munka feltételének lássák s e megszokást családi, állami életük-
ben mindig kövessék. Ma olyan sokszor ütközik össze lelkünkben a
kötelesség érzése és a szabadság vágya; összeütközik, mert a köte-
lességet csak külső erő hatalmával szemben érezzük s a szabadsá-
got tökéletes zablátlanságnak gondoljuk. Az iskolai rend megtar-
tása és megtartatása arra vezet, hogy a kötelesség teljesítését
benső szükségnek érezzük és a szabadságot a lelki függetlenségben
lássuk, abban az állapotban, amelyben nincs semmi nyugtalansá-
gunk a törvény megkerülése, mások károsítása, becsületünk koc-
káztatása miatt. A lelkiismeret uralma az igazi rendtartó, ezért a
lelkiismeretesség nevelése: a közönség fegyelmezése, azaz rendhez
szoktatása.

Erre a célra azonban erejét megfeszítve is kevés sikerrel
törekszik az iskola mindaddig, míg ugyanerre nem ad példát az
ifjúságnak a felnőttek társasága, az egyszerű népnek a műveltek
sokasága, a szegénynek a jómódúak rendje. S ez nem lesz így
mindaddig, amíg ebben is valami felsőbb rendeletet várunk és nem
azt valljuk, hogy a közfegyelem alapfeltétele: az önfegyelmezés.
Néptanítók Lapja, 1916, 7. szám.

A CSALÁDI ÉLET.

A nevelők mindig tudták, hogy a család az ősforrása az ember
tulajdonságainak, az ember értékének; a családi élet tisztasága az
alapja a közélet tisztaságának, bomlottsága az oka sokféle züllés-
nek. Valahányszor az iskolában tanítványainkon valami feltűnik,
első gondolatunk mindig a család: »látszik, hogy milyen az ott-
hona« vagy »látszik, hogy nincs igazi otthona«. A nevelés tényezői
között mindig az első helyen beszélünk a családról, de nem csupán
azért, mert időrendben a legelső hatásokat innen kapja a gyermek,
hanem azért is, mert ezek a hatások a legmélyebbek. Ezért a csa-
ládról beszélnünk mindig időszerű, amikor a nevelés feltételei:
akadályai és kívánatos segítségei jutnak eszünkbe s amikor arról
van szó: miképen lehet biztosítanunk a jövő feladatainak elvégzé-
sét. Ma pedig erről van szó.

Még nincs vége az emberek szörnyű pusztulásának, de már
elfogott bennünket a vágy, hogy az új feladatokon munkálkodjunk;
már egyre tisztábban látjuk, hogy sietnünk kell minden dolgunk
kellő elrendezésével, mert mi, mostani felnőttek, csak neki fogha-
tunk a tennivalóknak, de ezek tömege és természete miatt ezeket
el nem végezhetjük, hanem át kell adnunk majd utódainknak, a
következő nemzedékeknek. S amint erre gondolunk, a hazáért hozott



41

áldozat nagysága miatt összeszorult szívvel kell észrevennünk,
hogy a bennünket közvetlenül követő nemzedék soraiban alig-alig
van valaki s ha utódainkat keressük, lejebb kell néznünk: nem az
ifjakra, hanem a még jóformán gyermekekre. A gyermekekre, akik-
nek még nem nehéz az élet gondja, értelmök határain kívül esik a
nemzetért való felelősség tudata, szemöknek tekintete nem találja
meg könnyen a célhoz vivő utat s nincs mértékök a szépnek, jónak
és igaznak, a kívánatosnak, lehetségesnek és szükségesnek megíté-
lésére. A jövőn tűnődve, a jobb jövőt remélve minden bizodalmunk
mégis csak ezekben a gyermekekben van; ezek lelkét kell életök
feladataira megedzenünk, ezeket kell e feladatok számára az élet-
ben megtartanunk, hogy erősek legyenek és sokan legyenek. Ezért
tűnik szemünkbe újra a család; ezért beszélnek most a családi
életről sokan olyanok is, akik magok ettől távol élnek, de a jövőért
való aggodalom kényszerítő erővel juttatja gondolataikat eme leg-
szűkebb kör jelentőségének felismerésére. Csak a család okos gon-
doskodása őrizheti meg a gyermekek életét; csak a család segítsé-
gével nevelhet az iskola okos és dolgos polgárokat; csak a családi
környezet szelleme tarthatja meg a felserdült ifjakat az élet egye-
nes útján.

Bár ne volna múló látszat, amit az utóbbi időben észlelünk, ha-
nem maradna valóság, hogy a hírlapok is szándékosan ebbe az
irányba terelik olvasóink gondolatait. Legalább ezt tették, mikor a
gyermekét kínozó apáról szólottak s ezt tette némelyik akkor is,
amikor napokon át közölte egy szörnyű családi élet szomorú végé-
nek törvényszéki tárgyalását, de igyekezett megóvni az olvasót
attól, hogy csupán a »szenzáció«-t lássa. Az újság mérhetetlen
hatalma a nemzet belső megújulására tenne sokat, meg nem hálál-
hatóan sokat, ha ahoz szoktatná az embereket, hogy a családi
életet nemesebb, általánosabb szempontokból tekintsék; minden
férj és minden feleség érezze egymás sorsáért s mindenik házas-
pár a gyermekek sorsáért a mindennél súlyosabb felelősséget; lás-
sák meg, hogy a családi élet bensősége a legerősebb vért az élet
egyéb körülményeinek hatása ellenében, az erőnek legmélyebb for-
rása, a megnyugvásnak egyetlen biztosítója arra az időre, amikor
az elmúlás gondolata ejt bennünket hatalmába és azt nézzük: mi
marad utánunk. Vajha megértené ezt mindenki s észrevenné, hogy
még aki gúnyosan beszél is néha az otthonülő, együttélő családok-
ról, magában mégis csak elismeri az is, hogy a családi élet érték
s kivált most, annyi család felbomlásának, megcsonkulásának ide-
jén, megdöbbenve látja az értékek pusztulását.

Természetes, hogy a családi élet minőségére, külső formájára
és belső értékére nagy mértékben hatnak a társadalom általános
életviszonyai. Ezt nem felejthetjük el s ha itt nem beszélünk is
erről részletesen, azt a gondolatot ki kell fejeznünk, hogy a remélt



42

és elkerülhetetlen új alakulásoktól á családi élet biztosítását is
várjuk. Hiszen mindenki tudja, hogy életünk jelenségei, a társa-
dalom alakulásai között örökös a kölcsönös hatás és még jobban
tudjuk, hogy a változást, a jobb jövőt még soha elő nem idézték
jámbor óhajtások. Azonban azt is tudjuk, hogy semmiféle törvény,
vagy nagyszabású szervezet sem idézi azt elő magában; minél több
embernek az akarata irányul arra a jobbra, annál biztosabban és
teljesebben valósulhat az. Ez az akarat nyilvánvalóan elsősorban
magunkra vonatkozhatik. Arról kell meggyőznünk környezetünket,
tanítványaink szüleit, az itthonlevő apát, vagy a magára maradt
anyát, hogy magának és a hazának a javát legjobban a családi
kötelességek teljesítésével szolgálja. Erre segíti ma őket az okos
közigazgatás is, ha feladatát átérti és ebben az irányban hatva, a
pap, tanító, jegyző és orvos nemzetmentő munkát végezhet éppen
most, amikor a legigazibb családi élet folytatóinak van a legtöbb
személyes keserűségök.
Néptanítók Lapja, 1916, 12. szám.

A GYŰLÖLKÖDÉS ELLEN.
1.

Néhány hónappal ezelőtt a mi lapjaink is említették német és
osztrák íróknak és tudósoknak »szülőkhöz, tanítókhoz, nevelőkhöz«
intézett felhívását. Ennek a fő gondolata az volt, hogy ne engedj
jük a gyermekek lelkében meggyökeresedni az ellenségeink iránt
való gyűlölet, bosszú, káröröm érzelmeit; rámutattak arra, hogy a
gyermekek és ifjak ily természetű nyilatkozatai méltán ébresztenek
az előrelátókban aggodalmat a nemzetek jövendő élete miatt, mert
ebből majd állandó ellenségeskedés, újabb meg újabb összeütközés
fakadhat; ezért mindenféle nevelő törekedjék a gyűlölködés terje-
dését lehetőén meggátolni.

Erre a felhívásra többfelől kaptak választ. Egyik közigazgatási
hatóság azt felelte, hogy a népiskolának nem feladata állást fog-
lalnia a népek jövendő viszonyára vonatkozóan; Tews meg azt írta
(Die Deutsche Schule 1916 márc), hogy gyűlöletet a német iskola
soha sem tanított, de másrészt a mostani ellenfeleket nem tekint-
heti valami magas kultúra képviselőinek és nem hunyhat szemet
az előtt, hogy azok a németség megalázására és a német birodalom
megrontására törekednek. Ez az ellenvetés megszólaltatta a fel-
hívás egyik aláíróját, Njitorjpj-ot (u. o. május). Nem vádolták az
iskolát — úgymond —, mert a német iskola valóban nem neveli a
gyermekeket gyűlölködésre; hanem figyelmeztették általában a
nevelőket azokra a jelenségekre, amelyeknek bizonysága szerint ez
a szenvedély az   ifjúságban    tagadhatatlanul   terjedezik s kérték,



43

hogy mindenki dolgozzék ellene. Hivatkozik Natorp arra, hogy
versben és prózában, újságcikkben és szaklapokban is beszéltek
»örök gyűlölet«-ről, »szent gyűlölet«-ről, jelszóként jelent meg a
»szemet-szemért, fogát-fogért« s ha ez egyszer így van és ha —
amint bebizonyítja — tanítók közt is akad ilyen lelkületű ember,
az veszedelmet jelent az egész népre nézve. Ezzel szemben Tews
ismétli, hogy ezt a veszedelmet nem látja.

Ki dönthetné el, melyik lát helyesen? Efféle kérdésekben azon-
ban nem is lehet szó feltétlen igazságról. Mindenki csak részleteket
lát a nagy tömegből és ezeket a részleteket is bizonyos oldalról;
még az is, aki teljesen elfogulatlanul akar mindent látni, mint a
most említett két, nevezetes német pedagógus. Ezért ha az egyik
nem lát is olyasmit, ami ellen a másik felszólal, nem következik,
hogy emez tévedett. S ha arról van szó, hogy valamely káros jelen-
ség terjedését akarjuk meggátolni, soha sem lehet elég hamar venni
észre a bajt és nem szabad vigasztalódni azzal, hogy nem általános.
Itt pedig valóban bajról van szó; baj lenne, ha ,a mai ifjúságban
a nemzeti veszedelem meglátása a vak gyűlölséget fejlesztené ki az
ellenfél iránt s ezért helyénvaló felhívni az iskola figyelmét arra,
hogy reá ezen a téren is feladat vár.

Ha magunkra gondolunk, kétségtelen, hogy a hangulat az
országban nem egységes, de nem állapítottuk még meg, hogy a
nemzet egyes köreiben s az ország egyes vidékein milyen. Annyi
bizonyos, hogy maga az iskola általában nálunk sem terjeszt
semmi gyűlöletet ellenségeink iránt, de azt nem tudhatjuk, nincs-e
közöttünk, aki ilyesminek tápot ad. Látjuk, hogy nemcsak a gyer-
mekek, hanem számos felnőtt is rászorul ingadozó érzelmeinek és
bizonytalan gondolatainak a tisztázásában segítségre. És tudjuk,
hogy az ilyenekben ez adja meg a színezetet a kialakult felfogás-
nak: miféle hatás alá jutottak. Nem lehet kimondani semmit kétség-
telen valóságként, hogy a közfelfogás ilyen vagy olyan. S általában
milyen kevés jel alapján beszélünk! Ki tudja: mi él tömérdek hadi-
özvegy és árva szívében férjének, apjának pusztulása miatt, mi lap-
pang feldúlt vidékek lakóinak lelkében, a rokkantakban és a más-
ként szenvedőkben?! S ki tudja: miként hat egyre-egyre a szemé-
lyesen nem szenvedők közül is a többiek látása, elejtett szava?!
Gondoljunk csak arra, játszadozó gyermekekben hogyan maradt
meg legélénkebb emlékül a »kutya Szerbia« dallama s jusson
eszünkbe, hogy az éretlenek és a műveletlenek mennyire gondolko-
dás nélkül vesznek át mindenféle nézeteket. Az ilyenekben aztán
természetes igazság gyanánt élnek és hatnak ezek tovább s mikor
aztán az eredmény megjelenik, akkor csodálkozni ugyan lehet rajta,
de segíteni már nem.

Ezért nem lehet mást tennünk, mint azokkal tartanunk, akik
azt vallják, hogy ebben a borzasztó korszakban sem szabad lemon-



44

danunk az egyetemes emberi összetartozás nagy gondolatáról, a
béke reménységéről, gyermekeink egének kiderüléséről. Nem sza-
bad letennünk róla, sőt akarnunk kell azt, tehát cselekednünk is kell
érette. Mit? Valóban, főképpen azt, amit minden igazi nevelő eddig
is tett: az emberséges érzést kell erősíteni a gyermekekben, azt az
érzést, amely nem engedi uralomra bennünk sem a gyűlöletet, sem
a kárörömet, sem a bosszúvágyat, hanem arra a gondolatra vezet,
hogy ez a háború borzalmas szerencsétlenség, de az ellenség népé-
nek is az.

Érezzük mindnyájan, hogy ez a kérdés milyen nehéz. Nem
válik-e az ilyen szellemű nevelésből még nagyobb veszedelem, a
minden áron való békének a vágya? Hiszen ha minden népben ez
fejlődnék ki, akkor rendben lennénk; de ha mi ott állunk majd a
világban ezután is szelíd érzelmekkel s körülöttünk tovább tajték-
zik ellenségeink dühe, mi lesz akkor?!

Erre a felelet mégis közel van. Ha nem gyűlölünk valakit, az
még nem jelent szeretetet; ha nem támadunk meg mást, az sem
jelenti azt, hogy kiszolgáltatjuk neki magunkat; ha szeretjük is a
békét, nem lehetünk senkinek játékszere; nem nevelünk kegyetlen-
ségre, de igenis edzzük az új nemzedéket, hogy tudjon helyt állani.
Éppen ezért nehéz ez a kérdés, mert nem lehet senkinek fenntartás
nélkül jobbra vagy balra döntenie; nem az a kérdés: gyűlölség-e
vagy békeség? Aki a békét, a nyugalmat magának és nemzetének
mindennél jobban kívánja, az sem tagadhatja, hogy ez sohasem
egyedül rajta vagy a maga nemzetén fordul meg. Az angyali szelíd-
ség és az ördögi gyűlölség: egyik sem emberi.

Idő kell ahhoz, hogy kialakuljon valami közvélemény s eliga-
zodjék az a zavar, amely most éppen ebben az erkölcsi tekintetben
bennünk uralkodik. Az iskolának ily körülmények között a tisztulás
elősegítése a feladata; önként érthetően abban az irányban kell
haladnia, amerre a nevelés eszményi céljait látja: a minden salak-
tól tiszta személyiségeket, a magok sajátságaiban kifejlett nemze-
teket, a felebaráti szeretetnek, az emberi összetartozás érzésének
diadalát. Minél távolibbnak látjuk ezeket a célokat éppen ma, annál
bizonyosabb, hogy ezt a távolságot nem szabad növelnünk, hanem
csökkenése érdekében minden gyűlölködő, kicsinylő hangulatnak
útját kell államink. Egyik szempontja ez a mai időktől követelt
nevelő munkának — a nemzet jövője érdekében.
Néptanítók Lapja, 1916, 22. szám.

2.
Sokszor halljuk társaságban és mondjuk is, hogy »beszéljünk

egyébről«, ne mindig csak a háborúról. Valóban, jó, ha pihen néha
a lelkünk s a magunk tehetetlenségének keserves érzése egy-egy
pillanatig nem gyötör. De az már nem volna jó, ha mind úgy gon-



45

dolkoznánk, mint egy megöregedve hazatérő fiatal katona, aki azt
mondta: legfőbb igyekezete lesz elfelednie a háborút. Nem szabad.
Akkor elfelejtjük a kínjait is, megöröködnek a lelkünkben az újabb
meg újabb táplálékot nyerő, de kellően nem ellenőrzött érzelmek és
akkor nem lesz majd mindenki lelkében az a törekvés a legerősebb,
hogy a jövőre ez az elképzelhetetlen szörnyűség ne ismétlődjék.
Egyébként: nem is lehet a háborút elfelejteni, hiszen az események
folytonosan újabb izgalmat hoznak s ha a véleményünk talán nem
változik is, érzéseink állandóan hullámzanak. Ebben a hullámzás-
ban most tagadhatatlanul azok az érzéseink a legerősebbek, amelye-
ket az erdélyi betörés okozott. Ezek az érzések a jövőnk miatt fon-
tosak. Ám csakugyan beszéljünk hát néha egyébről, de ne hagyjunk
szó nélkül semmit, aminek a fontossága egyszerre megvilágosodik
előttünk. Ezért szólok itt ismét arról, amit egyszer már érintettem,
hogy az iskolának a gyűlölködés ellen kell dolgoznia.

Ma ez sokkal időszerűbb kérdés, mint volt eddigelé bármikor,
de sokkal nehezebb is. Időszerűbb, mert napról-napra észleljük,
milyen mélyen hatott még a közvetlenül nem érintett magyarok
lelkében is az erdélyi betörés és milyen általánosan ugyanazt az
érzést keltette fel. S ez az érzés bármily sokféle elemből áll is,
bizonyos, hogy a gyűlölet benne az uralkodó elem. A gyűlölet min-
dig abból fakad, hogy a másikat okkal vagy ok nélkül ellenségem-
nek tartom, azt hiszem, hogy ellenem tör, s így aztán én is ellen-
ségének érzem magamat és kárt akarok neki okozni. A gyűlölet
tehát mindig valami kölcsönösséget jelent; legalább is olyan lát-
szata van a dolognak a gyűlölő ember szemében, hogy a másik neki
ellensége. És éppen azért nehéz most bármit is tenni ennek az érzés-
nek ellenére, mert itt nem látszattal van dolgunk: át kell látnia
minden magyarnak, hogy legújabb ellenségünket mély és nem is
újkeletű magyar-gyűlölet vezeti. Nem is titkolták sehol, ahol a
magyar lakosság ott maradt töredékei hatalmokba jutottak. Ugyan-
azt tapasztaljuk most, amit a háború kezdetén: a másik kis ország-
ban, Szerbiában is a gyűlölködők hatalmasodtak el és népünkben
azok iránt is ugyanaz az érzés fejlett ki a háború folyamán, amit
most a keleti szomszéd iránt a legtöbb ember nem tud egészen
elfojtani.

Ezekből a jelenségekből feltétlenül okulnunk kell és a munkánk
irányításában ezeket is fel kell használnunk. Az ügyet nem zárja le
semmiféle győzelem, még a véglegesen javunkra szóló béke sem:
ellenségeink lelkében ott marad és megnövekszik ellenünkben az
eddigi indulat, mi meg nem lehetünk oly könnyelműek, hogy el-
felejtsünk mindent, aminek most végre tudatossá kellett bennünk
válnia. Amit ez a helyzet parancsol, az jórészt már politika dolga
s arról itt nem lehet szó. De van nagyon fontos nevelésügyi vonat-
kozása is, amiről annál inkább beszélni kell. S ez abban áll, hogy



46

ha ez így van, ha t. i. tudjuk, hogy a körülmények a mi népünk
lelkében is gyűlöletet fejlesztettek ki az ellenség iránt: törekedjünk
arra, hogy ennek az indulatnak káros következményeit megelőzzük.

Káros lenne, ha — ami pedig majdnem bizonyos — átterjedne
a gyűlölet szelleme az ifjúságra is. A mai felnőttek élete vagy
legalább is a lelki élete már tönkrement, a jövő sincs egészen a
hatalmunkban: igyekezzünk menteni, ami menthető. A gyermekek
életét is, de a lelkületét is. Az is »államvagyon«. És ne mondja
senki, hogy levegőben járó ábrándozás most az emberi érzések
ápolásáról, az egyetemes emberi összetartozás, a felebaráti szeretet
érzelmének fejlesztéséről beszélni! Igaz, hogy ez a munka újra
megnehezedett, ez a cél megint távolibb, mint volt; de ki ne látná,
hogy egyéneknek és nemzeteknek milyen nagy érdeke?! Szemmel
láthatóan érdeke. Gondoljunk csak Szerbia mostani helyzetére; ott
a gyűlölet uralkodott! S gondoljunk arra, mit nem adna már ezer
meg ezer romániai család, ha a józan számítás köpenyében ott is
nem a gyűlölet jutott volna hatalomra. Ezeknek mindegy lesz már:
győznek-e vagy elbuknak; ezek a saját életök boldogságát már
elvesztették.

Ezekre gondoljunk s minden erővel igyekezzünk, hogy közöt-
tünk a gyűlölet ne terjedjen, ami van, eloszoljék, csak egyetlen egy
vonás maradjon meg belőle: az önvédelemre, a nemzet védelmére,
való elhatározás. Ebben az irányban kell a nevelés hatalmát érvé-
nyesítenünk s a gyűlöletben levő erőt megnemesítve a nemzet javára
felhasználnunk. Enélkül csak ártana, mert a gyűlölködés erőszakos-
ságra vezet; a gyűlölet vak s a veszedelmet nem tudja elkerülni.
Nekünk pedig ezután már nagyon nyugodt mérlegeléssel, minden
erőnkkel dolgoznunk kell a tán lassú, de fokozatos gyarapodásun-
kon, magunkat védve, erőnket kifejtve, másokat megbecsülve.

A mai iskolának ezt a dolgozást kell előkészítenie. S ebben a
feladatában egyik részlet: a gyermekek megóvása attól, hogy ben-
nök bármely nép iránt is gyűlölet verjen gyökeret. Hogyan és mit
tehetünk ezzel a céllal? A legelső az, hogy tőlünk ne lásson, ne
halljon semmit, ami a gyűlölet csíráit erősíthetné; ne azt .mondjuk,
hogy ez az ellenséges nép milyen gonosz, kegyetlen, hanem mindig
arról beszéljünk, hogy az egyének milyennek mutatkoztak.) Szüksé-
ges ez a magunk szempontjából is, hiszen nem vállaljuk, hogy mi
is, a nép, olyanok volnánk, amilyennek egyik vagy másik magyart
az idegenek megismerhetik. Azt hiszem, ez a fő: nem engedni, hogy
az egész néphez fűzzék gyermekeink mindannak a rettenetességnek
az emlékét, amiről most borzadva hallanak.

Minderről azonban csak így általánosságban beszélve rémlátás-
nak is tetszhetnék, amit mondok és felesleges intésnek. Nem az.
Bizonyára egészen ártatlanul, de egészen meggondolatlanul olyan
magvakat is  hintegetnek imitt-amott,  amiből a gyermek lelkében



47

akkor is idegenkedés, sőt öntudatlan forrású, tehát mélyről fakadó
gyűlölködés lehet, amikor ennek — reméljük — már nem lesz oka.

Egyik, nagy jóakarattal szerkesztett lapban olvastam nem
régiben óvodásoknak szánt verset: a gyermek oda áll a kapitány
elé s kéri, hadd üljön ő a lóra; a kapitány kérdésére azt feleli:
»Átmegyek a határon és az ellent egytől-egyig levágom!« A verset
könnyű megtanulni, a gyermeknek tetszik az utolsó sorban levő
hősködés és kevés gyermekismeret kell hozzá, hogy elgondoljuk:
mint válik ebből a teljesen gondolattalan verstanulásból egyikben-
másikban bizonyos lelki meghatározottság, egy egész népről való
vélekedésnek szilárd alapja. Hiszen sok gyermek, ha megtanulja is,
elfelejti azt a verset — az bizonyos. Itt azonban mint példáról
szólok s elég ennyi arra, hogy megértsük: milyen hatása lehet egész
népünk gondolkodására és érzelemvilágára az ilyen apróságoknak is.

Nem lehet eléggé óvatosnak lennünk olyasmiben, ami a gyer-
mekeket illeti. Kivált apró gyermekeinket őrizzük meg mindenféle
előzetes elfogultságtól. Nekünk előre kell látnunk s elgondolnunk,
hogy a jövőben együtt kell élnünk valamilyen alakban mindazok-
kal, akikkel most pusztítjuk egymást és így ennek az együttélés-
nek legfőbb akadályát: a belső idegenkedést lehetőén el kell hárí-
tanunk. Mindnyájan dolgozzunk azzal a gondolattal, hogy mégis
csak a megértésnek kell győznie. Ezt a megértést nem szabad a
gyűlölet ápolásával, vagy öntudatlan beoltásával lehetetlenné
tennünk!
Néptanítók Lapja, 1916, 44. szám.

AZ ISKOLAI SZÜNIDŐ A HÁBORÚBAN.

Nehezen vártuk, hogy ennek a tanévnek vége legyen. Magunk
és tanítványaink lelkének másféle elfoglaltsága miatt a rendes-
nél sokszorta súlyosabb körülmények között, bizonytalanabbul,
a sikerben kevésbbé bízva dolgoztunk. Akik ezt az évet igazán
átélték és nem csak nézői annak, ami végbe megy, azok nyugodtan
megvallhatják, hogy az iskola aprószeres munkája a szokottnál is
több önlegyőzésbe került, a tanító-lélekben amúgyis gyakori ellen-
tétes érzelmek most sokkal erősebben ütköznek össze, általában
nehezen és újra meg újra kizökkenve haladtunk minden dolgunk-
ban. Mindezért — amikről nem szólok részletesen — egészen ért-
hető, hogy a tanév korai bevégzéséről szóló miniszteri rendelkezést
olyan általános megnyugvás, sot öröm fogadta a tanítóság részé-
ről. Természetes ugyanis, hogy az idei munka után a lelkiismeretes
ember fáradtabb, mint egyébkor.

Azonban alig hiszem, hogy az ilyeneknek a szünidő pihenést és
megnyugvást hozhasson. Nem hoz pihenést, mert a nagy fáradt-



48

ságnak nem az iskolai munka most a főoka, hanem a csaknem
teljes éve tartó állandó izgalom a háború miatt; a sok személyes
gyötrelem, amitől csak falelkű emberek maradhattak mentesek; a
sok aggodalom a nemzet jövőjén, amin lehetetlen az ifjúság neve-
lőinek nem gondolkodniok; a mélyen leverő látványa rengeteg sok
emberélet pusztulásának, ami az élet értelmét tette még a nem
okoskodókban is kétségessé; meg a kétségbeejtő gyűlölet, amivel
nemzetek egymás ellen törnek és amit a műveltség terjesztőinek,
fejlesztőinek olyan végtelenül nehéz a munkájokba vetett hit el-
vesztése nélkül napról-napra tapasztalniuk. Azért volt ez az év
olyan nehéz, mert nekünk mindezeket az érzelmeket le kellett küz-
denünk, hogy tanítványaink lelki egyensúlyát meg ne ingassuk;
ezeket a gondolatokat el kellett hárítanunk, hogy a magunk sötéten
látásával a fejlődő ifjúság látását meg ne sötétítsük. Küzdenünk
kellett tehát önmagunkkal: az egyéniségünket le kellett győznie a
tanítói személyiségnek. S amint most a szünidő kezdetén ismét
csak a magunkéi leszünk, ez a jótékony kényszer megszűnik és
nyilván még erősebben hat majd ránk minden, ami leverő. Nem lesz
előttünk folytonosan a sok fiatal arc, a jobb jövőnek, a mégis csak
remélt jövőnek osztályosai, akiknek látása valamennyire mégis
csak megnyugtatott és akikért való munkálkodás kötelessége jóté-
konyan erősített bennünket. Még inkább ki leszünk így téve a
mostani élet fárasztó, lelket gyötrő hatásának.

S ezért mondom, hogy nem hoz ez a szünidő megnyugvást sem,
mert akiben eleven a hivatás érzése, az nyilván látja, hogy az isko-
lai munka ugyan végződhetik, de a nevelőt a szünidő most új fel-
adatok elé állítja. Ez a szünidő nem azt jelenti, hogy a tanulók
gondtalanul élnek és pár hónapig nem tanulnak, mert bizony reájok
is rajok ült a gond és napról-napra tanulnak is majd a lapok hírei-
ből, a község életefolyásából, a családjok sorsának változásaiból;
szakadatlanul vesznek fel mélyre jutó hatásokat, mind anélkül,
hogy az iskola kiegyenlítő, tisztázó, megnyugtató hatása is közöttök
lenne. Amint erre gondolunk, úgy érezzük, hogy ez a mostani szün-
idő eddig nem ismert, ma is csak homályosan sejtett veszedelmeket
rejt magában tanítványainkra nézve. Ez a bizonytalan érzés a gon-
dolkodás által csak tisztul és megbizonyosodik s benső kényszerí-
téssel ösztönöz megnéznünk: mi is lesz a sorsuk a gyermekeknek e
legközelebbi három hónapban és vájjon mit lehetne tennünk az
érdekökben?

Erre keresve a feleletet, megint hivatkoznom kell arra, hogy
ebben is nagy a különbség tanítványaink életkora, társadalmi hely-
zete, iskolánk székhelye szerint. Sőt aszerint is, milyen módban
vannak a szülők, hogyan gondoskodik a háború okozta bajok orvos-
lásáról a falu vagy város, mi a sorsa a családapának és mekkora
lelki ereje van az anyának, él-e a nagyszülőkben az unokáik iránt



49

is a szülői ragaszkodás és felelősségérzés. Mindezek nagyon sok-
félévé teszik növendékeink helyzetét, valóban egészen sajátos viszo-
nyokat ismerünk fel mindannyian a magunk körében és azoknak
kell eleget tennünk. Bizonyos azonban, hogy szemlélődésünk alapjai,
a tennivalók megállapításának vezető gondolatai mindenkor azono-
sak. Körülbelül a következők:

1. A tanulókat nem foglalja el az iskolai élet, tehát akadály
nélkül, teljesebben hat reájok a háborús élet. Lehet olyan kis falu,
ahol ebből mindössze annyi éri a gyermeket, hogy az apja nincs
otthon; de éppen az ottani élet egyszerűsége miatt ez maga is igen
nagy változás és az egész család életében sok minden következik
belőle. Háborús életen tehát nem elég a harcot értenünk, hanem
az egyes családok életének minden változását. Lehet azt gondolni
és nem is alap nélkül, hogy pl. az elemi iskolás gyermek lelkén e
változások hatása átsiklik. De nem szabad elfelejteni, hogy ez
nagyon is egyéni, nagyon is bizonytalan és a nevelőnek nem elég a
meglevő bajt orvosolnia, hanem a megelőzésére kell törekednie.
Ezért kell megállapítanunk, hogy a szünidő általában jobban kiteszi
a növendékeket a háborús élet mindennemű hatásának. Ezek közül
az érvényesül inkább, amit a gyermek közvetlen környezete leg-
főbbnek tekint. Igen kevés hat a gyermekre közvetlenül; majdnem
minden a felnőttek lelkén át. Csak egyetlen példa; egészen másként
hat az apa eleste arra a családra, amelyben ezt az anya a háború-
val járó szerencsétlenségnek vagy éppen a hazáért hozott áldozat-
nak tekinti, meg arra, amelyben a kenyérkereső életének »elrab-
lása« miatt általánosságban az embereket, vagy az ellenséget vagy
éppen egyes személyeket átkoznak, akikben a háború okát látják.
Kétségtelen, hogy aki szűk körben él, ezt az egész borzalmas kor-
szakot a saját köre sorsán át nézi s így nagyon élénk az a vesze-
delem, hogy a tanulók (nem is csak a kicsinyek) lelkében egész
életökre egyoldalú, hamis megítélés alapjai rakódnak le. A tanév
közben nem így volt a dolog, mert a tanítók rendszeres gondosko-
dása vagy egy-egy elejtett szava újabb benyomásokat adott a gyer-
mek fogékony lelkének az otthon hallottakra és látottakra vonat-
kozóan s így különböző hatásokból alakult ki az uralkodó érzelem
meg az ítélés alapjául szolgáló gondolat.

2. A harcok miatt a munkáskéz megapadt s így a serdültebb
tanulók nem élhetnek a saját kedvökre, hanem kénytelenek az
iskolai munkától gyakran idegen természetű munkába állani, a
kisebbek pedig éppen a felnőttek és serdültek nagyobb elfoglaltsága
miatt (kivált a mezei munkások családjában) sokkal inkább
magokra, egymásra utaltan töltik az időt. Mindkét eset figyelmet
érdemel: a dologba álló tanuló is, a felügyelet nélkül maradt gyer-
mek is újfajta hatások alá kerül, esze egészen más irányba terelőd-
hetik, a falu és város életének   más vonásaival   jut közvetlenebb



50

érintkezésbe; ezek lehetnek esetleg kedvező hatásúak, de kedvezőt-
lenek is. Mindenképen beiktatódik a most lezárt tanév és az új közé
az eddigi szünidőkétől eltérő hatások egész tömege. A szeptember
elején újra tanulni kezdő növendékeket ez a szünet nem három
hónappal, de sokkal többel teszi érettebbekké, ha nem a napokat,
hanem élményeik mennyiségét és újszerűségét nézzük. Ezeket pusz-
tán a saját munkánk folytatása érdekében is célszerű ismernünk,
amennyire lehet.

3. Általánosan ismerjük azt a szomorú igazságot, hogy a szün-
időt a legtöbb tanuló a semmittevésre rendelt időnek tekinti. Ez a
felfogás mindenkor baj és a rossz hatása nagyon sok élet tétlensé-
gében nyilatkozik; de sohasem volt még olyan nagy baj, mint most.
Elpusztul tömérdek ember, azok helyére új munkaerő kell; tönkre-
megy tömérdek értékes alkotás, azokat ki kell pótolni; új felada-
taink támadnak, azok elvégzésére még több emberre volna szüksé-
günk, mint amennyi volt. Ilyen időben komoly feladat arra ipar-
kodnunk, hogy aki csak megérthet valamit ezekből, az azt valóban
megértse és hogy megalapozzuk a mai gyermekekben azt a tuda-
tosságot, amelyet nemcsak a közért, a nemzetért, hanem a saját
maga jólétéért, megélhetéséért, boldogulásáért való munka is
mindenkitől megkíván. A gyermekek lelkéhez nagyon könnyű hozzá-
férni e tekintetben, mert a gyermek nem szereti a tétlenséget.
Foglalkoztatni kell tehát a szünidőben is. Beléjök kell vinni azt a
gondolatot, hogy ebben az időben nem lehet olyan huzamosan
tétlenül lennie senkinek, aki csak nem beteg és dolgozni tud. Meg
kell értetnünk a serdülőkkel — ezek között annyian vágynak lelke-
sen a háborúba — hogy ők magoknak, családjuknak, a nemzetnek
azzal tesznek most hasznot, ha nekik való munkával erősítik tes-
töket, gyarapítják tudásokat, szóval minden tekintetben folytatják
az erőgyűjtést ebben a hosszú szünidőben is. Hiába beszéltük ezt a
tanév közben, ha most három hónapig senkitől sem hallják; igen
kevés tanulóban hatottak az évvégi búcsúzó szavak olyan erősen,
hogy újabb figyelmeztetés el ne keljen.

4. S még egyet említek, ámbár sok volna hátra. A szünidőben
sokkal kevesebb gondozásban részesülnek a felnőttek is. A szülők,
ismerősök, kivált a kisebb műveltségű emberek jórészt abból táp-
lálkoztak az események megítélése tekintetében, amit a gyermekek
az iskolából hazavittek. Nem mindenütt, de bizonyára a legtöbb
helyen nagyon elhagyatott volt a nép: nem törődtünk azzal, hogy
miként értesül és miről értesül, nem figyeltük eléggé azt sem,
miként hatott reá mindaz. Most a szünidőben a gyermek sem hall
semmit, mert zárva az iskola. Ennek tehát azt a következményét
is számba kell vennünk, hogy így magokra maradnak a felnőttek is
és ezzel nehezebbé válik majd mindennek a megértetése később.

Mindezek   és a hasonló   gondolatok   egészen   önként   érthetők



51

mindazoknak, akik nem hivatal viselésnek nézik a tanítóskodást,
hanem személyes életfeladatnak; nemcsak a felsőbbség parancsát
tartják a kötelezettség mértékének, hanem a magok nevelői lelki-
ismeretét is. Az ilyenek megértéssel olvassák e sorokban nem is
csak a szavaimat, hanem az ezeket sugalló szándékot s azoknak sem
újat, sem kellemetlent, sőt talán még eleget sem mondok azzal az
egyszerű javaslattal, hogy mindenütt, minden tanító (a tanárokat
is beleértem) egészen a maga nevében, a maga lelkének indításából
gyűjtse össze időnként a szünidő folyamán a tanítványait, esetleg
olyanokat is, akiket eddig nem tanított s beszélgessen velők (az
iskolában, kiránduláson, a mezőn vagy az erdőben, ahol legkönnyeb-
ben és legfesztelenebbül lehet) mindarról, amit két találkozás közt
eltelő idő eseményeiből erre alkalmasnak tart s amit a tanulók
magok felvetnek. Nem tanítást gondolok, hanem barátságos, kény-
szer nélküli érintkezést. Meg lehet állapítani a hétnek bizonyos
napját vagy napjait; szívesen kell látni ilyenkor felnőtteket is; be
kellene vonni a jegyzőt s más tanult embert; elő lehet venni egy-
egy iratot (pl. A n d r á s s y  Gyula gróf háborús tanulmányait, a
háború hivatalos aktáit, gazdasági, egészségügyi stb. fejtegetése-
ket) s azokat megmagyarázni. Nagyon hasznosan lehetne ilyenkor
értékesíteni azokat a tapasztalatokat, amelyeket év közben is, a
szünidőben is a község lakosaival való érintkezés közben tettek. A
fő: semmi kényszer. Jöjjön, aki akar s ne legyen az egésznek
berendelés, tanítás formája. Beszélgetés, kérdésekre való válaszolás,
gondolatot ébresztő, lelkesítő, érzelmet-nevelő, embereket egymás-
hoz szoktató érintkezés. Ennek a hatása megérzik majd a tanító
iránt való közbecsülés fokozódásán is.

Tudom, hogy effélét sokan folytattak az egész évben. Bizonyos
vagyok afelől, hogy pályánk nemes feladatának a betöltésére alkal-
mas utakon szívesen járunk mindnyájan s tisztán látjuk azt is, hogy
az itt is javasolt módon tölthetjük leghasznosabban a rendes mun-
kánktól szabadon maradó s egyéb szolgálatra nem rendelt időnket.
Ez szerzi meg azt a benső megnyugvást is, ami nélkül tovább dol-
goznunk szeptemberben sem lehetne.
Néptanítók Lapja, 1915, 25. szám.

JAVULÁS, JAVÍTÁS.

Szomorúan látjuk, mint kerülnek sorra nagyobb városainkban
a katonai és polgári törvényszékek előtt a hadseregszállítók, hűtlen
alkalmazottak pörei. Azok a napok jutnak eszünkbe, amikor először
hallottunk a papirostalpakról, szétmálló posztókról és egyéb csalá-
sokról.    Amikor borzadva vettük észre, hogy amit olyan rengeteg



52

ember szörnyű csapásnak érez, abból némelyek busás hasznot igye-
keznek húzni mások rovására s megriadva láttuk, hogy az ilyen lel-
ketlen emberek olyan sokan vannak! Ezek az érzések újulnak fel
most ismét s nincs bennünk semmi szánalom a még olyan súlyosan
büntetett vádlottak iránt sem. Lépten-nyomon halljuk is, mondjuk
is: »úgy kellett neki«, vagy hogy »még többet kellett volna nekik
adni« s bizonyos megnyugvással látjuk, hogy ezeket az undorító
vétségeket a lapok nem az eldugott törvényszéki rovatban, hanem a
mindenki által átnézett hasábokon tárgyalják. Keserves ugyan tudni,
hogy annyian a lelkökre tudták venni a hadsereg épségének és ere-
jének veszélyeztetését, beteg katonák meggyógyulásának kockázta-
tását, hogy annyira sokfelé elterjedt a mi nemzetünkben is az ön-
zés, a becstelen kapzsiság, — de ezt azért mégis csak meg kell tud-
nunk, mert ezen is változtatnunk kell!

Aki ugyanis a háború hatásával törődik s a jövőtől a jobbat
nemcsak várja, hanem ezért dolgozni is hajlandó: annak nem lehet
megnyugodnia abban, hogy »ez mindig így volt«. Igaz, hogy »a tol-
vajt az alkalom szüli«, de nem mindenkit győz le a kísértés. S nem
szabad mentenünk senkit, aki lop, még ilyen szólás-mondással sem.
Másnak kárt okozni, a köznek ártani nem szabad. Ebből nem en-
gedhetünk. Ezért egyfelől örülnünk kell a kemény ítéleteknek, de
másfelől igen komolyan kell törekednünk arra, hogy a jóról és a
rosszról való közfelfogás szigorúbbá váljék. Mert most bizony éppen
nem szigorú. Nemcsak azok vannak kevesen, akik erkölcsi kérdése-
ken elmélkednek, hanem egyáltalában mintha megfogyatkozott
volna az erkölcsi érzés az emberekben. Valahogyan nagyon is hozzá-
szoktunk, hogy a §-sal mérjük a becsületességet s mintha könnyen
megérnék sokan azzal, hogy nem kapták őket rajta semmin. Nem
az egyenes úton, felemelt fővel, hanem minél tekervényesebb siká-
torokban, lebújva haladnak olyan igen-igen sokan és megérik azzal,
hogy »bizonyítékok hiányában...« Próbálja meg valaki, mondjuk
egy hétig figyelni a lapok híreit, hányszor olvashatja, hogy itt-ott
»a szégyen elől« ment önként a halálba ez, vagy az. Persze, a szé-
gyent nem amiatt érzi, hogy valamit elkövetett, hanem azért, mert
kitudódott! Hányszor mondják nagyobb tanulók, hogy nem engedi
az önérzetök elszenvedni a kiszabott büntetést. Pedig az önérzetnek
azt kellene meggátolnia, hogy az illető a büntetésre alkalmat adjon!
Ez a hamis önérzet a forrása sok minden bajnak.

Eszméljünk azonban társadalmunknak arra a nagy fogyatékos-
ságára is, hogy nem vagyunk elég szigorúak embertársaink iránt
sem, nemcsak önmagunk iránt! Mindenre találunk mentséget; na-
gyon szívesen hivatkozunk arra, hogy »ilyen az ember« s könnyen
lemondunk a javítás munkájáról. Az ember valóban gyenge s az erő-
södése, nemesedése nem megy egyik napról a másikra. De arról
nem szabad lemondanunk, hogy igenis van erkölcsi erősödés, neme-



53

sedés. Ez azonban nem magától végbemenő folyamat, hanem csak
az erősebb és nemesebb emberek szakadatlan törekvésének a követ-
kezménye lehet. Igaz, hogy ebbe a munkába nagyon könnyű bele-
fáradni s a fiatal emberek efféle szándékát sokszor meggyengítik
olyanok, akik már belefáradtak a sikertelennek tetsző küzdelmekbe.
Emlékszem nagyon, miként mondták igen jó lelkű, mindig jót
akaró, sőt cselekvő idősebb emberek pályám kezdetén, hogy ne
erőlködjem, ne akarjam »a világot megjavítani«. Pedig nem is akar-
tam ilyen naivul nagyot, hanem csak azon búsultam eleinte nagyon
sokat, hogy az iskolában annyiszor kell valamit újra meg újra el-
mondanom és mindig hiában. Azoknak a jóakaróimnak azt kellett
volna mondaniok, hogy bizony, ez a nevelés, ez az örökös újrakez-
dés; a láthatatlan apróságokból alakul ki végül mégis valami
eredmény és ezer meg ezer nevelő apró eredményeiből áll elő a kö-
vetkező nemzedéknek a mostaniénál talán csak hajszállal finomabb
erkölcsisége, meg nem mérhetően, de mégis gyarapodott tudása, eb-
ből áll az emelkedés az emberi eszmény felé! Természetesen csak
akkor, ha ezt tudja és ezt akarja minden tanítóember s nem is csu-
pán ők, hanem minden ember!

Ilyen szellemű cselekvéshez azonban nem az a jó kiindulás, ha
tépelődni kezdünk, hogy ez vájjon lehetséges-e; ki lehet-e irtanunk
az emberek közül a rosszakat, az önzőket, a gyengéket; jó-e az em-
ber, avagy rossznak születik? Nem, aki javulást akar, annak javí-
tania kell s hinne kell abban, hogy ez lehet! S hogyne hinnénk eb-
ben, mikor számtalan apró-cseprő esetben láttuk már, hogy sike-
rült. Csak azzal kell tisztában lennünk, hogy parányi apróságokból
tevődik össze a nagy társadalom egész bonyolult élete s hogyha
ezen akarunk bármit is módosítani, apró-cseprő dolgokon kell kez-
denünk. És akkor sikerül s ha utána nézünk, meglátjuk, hogy sok-
szor igen nagy dolgokon érzik meg a távoli hatása.

De nem szoktunk ahoz sem, hogy távoli hatásokra gondoljunk
és messzilevő előzményekben keressünk magyarázatot! Ezért ha-
gyunk futni apróságokért gyermekeket és kezdő gazembereket, ho-
lott ha megfognók őket, nem tudnának elromlani; ezért nem nézzük,
ki hogyan nevelkedett, pedig gyakran megtalálnók a nagy gazságok
csiráit a szülői ház felületességében, vagy az iskola pusztán isme-
retet közlő, de nem nevelő munkájában, a gyermekek elhagyatott-
ságában, szóval látszólag apró jelenségekben!

A javításnak nem az a módja, hogy nagyszerű rendszereket
dolgozzunk ki az erkölcsi nevelés megújítására; az sem, hogy min-
denki mellé zsandárt, mindenki elé korlátot állítsunk. A rendszere-
ket embereknek kell végrehajtaniuk s a zsandárt is ki lehet ját-
szani, a korláton át lehet bújni. És jön egy ilyen nem álmodott,
újszerű felfordulás, amire nem gondolt a rendszeralkotó s akkor
vége. A javítás módja csak az, hogy magunk és mások életében az



54

erkölcsösséget tartjuk a legnagyobbra; de nemcsak elvileg. Nem-
csak azt mondjuk, hogy amit nem kívánsz magadnak, te se tedd
másnak, hanem úgy is mondjuk, hogy amit megkívánsz magadtól,
a becsületességnek ugyanazt az egyszerű, de szigorú mértékét al-
kalmazd másra is! Rettenetes sok bajt okoznak ma azok, akik ke-
gyesen elnézik a hibákat, akiknek tetszik, hogy nagylelkűeknek
tartják őket. Öh, az elnézés, a nagylelkűség hatalmas nevelő eszköz,
de nincs olyan nevelő eszköz, amit szabad volna válogatás nélkül al-
kalmazni! Szokjunk hozzá, hogy nem érintkezünk azokkal, akik
hazudnak, ferdítenek, kétszínűsködnek; akik ügyesen tudják a tör-
vényt megkerülni, akik másnak tudva kárt okoznak, vagy tán aka-
ratlanul, de nem teszik jóvá, akik rossz portékát jó helyett adnak
és a többi ilyennel. Hányszor mondják ma, hogy »ez az X csakugyan
nem tisztességes ember, de nekem nincs vele bajom«. Hogyne volna!
Hiszen mételyezi az én környezetemet is és csak alkalomnak kell
jönnie s nekem is bajt okoz.

A nemzet jövője érdekében nagy szigorúság kell becsület dol-
gában önmagunk és mindenki más iránt is. Talán-talán jó úton va-
gyunk már. Ha megdöbbentünk a háború alatt (azelőtt is!) azon,
hogy milyen sok a nem becsületes ember, vegyük most észre, hogy
a súlyos ítéleteknek sokan örülnek s a bűn bűnhödésében való hit
megerősíti az igazság győzelmében való bizodalmat is. Ezt kell elő-
segítenünk a magunk szűk körében: családban, iskolában, közsé-
günkben. Nincs olyan kis ember, aki erre sokat ne tehetne. Csak
ébredjen fel egyszer a becsületes emberek önérzete! De ezt az igaz-
ság őreinek, bíráinak kell támogatniok.
Néptanítók Lapja, 1916, 33. szám.



II. HÁBORÚS ÉLMÉNYEK ÉRTÉKESÍTÉSE
A NEVELÉSBEN.

A TÁBORI ÉLET NEVELÉSÜGYI TANULSÁGAI.
Kérésünk van azokhoz a pályatársainkhoz, akik a hadra-

kelt seregből vagy éppen a csatatérről egy időre vagy véglegesen
hazatértek. Mondják el: mi van élményeik, tapasztalataik között
olyan, amit a nevelésben hasznosíthatónak tartanak; mit láttak,
mikor ott „a dicsőség mezején“ felébredt bennök tanítóvoltuk gon-
dolata s a fegyverek százféle zajában a gyermekzsivaj jutott
eszökbe.

Eféléről sokat és sokfelől szeretnénk hallani, mert ezekre a ta-
pasztalatokra nekünk is szükségünk van, akik e nehéz időkben még
itthon, biztonságban dolgozunk. Amire harcoló társaink rámutat-
nának, azt mi is megfontolnók s megkísérelnők nyomban értékesí-
teni. Ilyen tanulság származhatik jóformán mindenik részéből a
hadi életnek. Aki abban részt nem vesz, nem is tudja elgondolni: mi
minden ad ott alkalmat megjegyzésre a nyitott szemű figyelőnek.
De azért bizonyosra veszem, hogy a nevelésre vonatkozó tanulságot
nem csupán a katonák bátorságából, lelkesedéséből lehet levonni,
amiről már itt-ott hallottunk egy-egy szót, hanem az egész sereg
mindenik tagjának egész magatartásából. A bátorság fokozódásá-
nak és csökkenésének okai, a lelkesedés megnyilatkozásának mód-
jai nagyon különbözők s nyilván ott lehet találni a magyarázatot
az egyéni sajátságokon kívül a körülményekben is. A legénységnek
a tisztekkel való viszonya, a cselekvésre való alkalom vagy a tét-
lenség kényszerűsége, a siker vagy a rajtok kívüllevő okból szár-
mazó eredménytelenség, az élelmezés jósága vagy nehézségei, az
időjárás és még sok más bizonyosan nagy jelentőségű meghatá-
rozója a lelkiállapotnak. Magában ez is elég anyag a figyelőnek,
aki tudja, hogy az ember minden jellemvonásának oka van s aki az
iskolában azt is megszokta, hogy a tömegben (az osztályban) az,
egyének hatását, érvényesülése formáit is megkeresse. Nagyon ér-
dekés, hogy milyen emberek egy-egy csapatban a hangadók vagy
legalább példamutatók; kiket szeretnek; mi a feltétele a tekin-
télynek, maga a rang ad-e benső tekintélyt; hogyan érintkeznek
egymással a különböző társadalmi osztályokhoz tartozók, a nyelv
és a vallás elkülöníti-e az embereket;  milyen hatása van a pon-



56

tosságnak és a rendetlenségnek, a szigorúságnak és a szelídségnek,
a durva vagy gyöngéd, megbecsülő hangon adott rendelkezésnek;
hogyan nyilatkozik a megszokás hatása meg a fáradás, általános-e
a kötelességtudás és milyen fajta emberekben van meg inkább;
mennyire tudják az emberek magokat alárendelni a közös célnak
s kik tudják inkább: a tanultak-e vagy a műveletlenek? Mindez s
a többi is, amit fel lehetne sorolni, csupa olyan kérdés, amit az
iskolában fel szoktunk magunkban tenni, azaz amit állandóan fi-
gyelünk.

E kérdéseknek nem az iskola bírálása a célja. Többször hal-
lottam, hogy „a háborúban látszik meg iskoláink értéke“. Bizo-
nyos, hogy némiképen jogosult ez a szempont is. Azonban igenis
jogosult az a felfogás, hogy a háborúban meglátszik a nevelés ha-
tása, értve itt nevelésen azt az egész nevelődést, ami minden egyes
embernek részéül jut. S ebből a szempontból nézve becses észlele-
teket nyerhetünk azoktól, akik ott a táborban megfigyelik a nem-
zetiségi, felekezeti, társadalmi különbségek megnyilatkozását. Erre
mód lehet csaknem mindenik tekintetben az imént felsoroltak közül.
A földműves és a városi munkás, a napszámos és a gazda, a tudo-
mányosan művelt középosztály tagjai és a földbirtokosok, stb. ma-
gatartásában igen hihetően kiütközik az egyéni emberi sajátságo-
kon kívül a rendi sajátosság is. Mindezekből bőven 'lehet követ-
keztetni arra is: milyen módon nevelődtek, de főként arra, milyen
módon kellene majd alakítani az ilyenek vagy olyanok tudatos ne-
velését? A kritika és a javítás szándéka nyerhet így bő táplálékot.

S különösen tanulságos lenne az iskolák belső újjáalakítása
érdekében arról kapnunk némi felvilágosítást: értik-e a különböző
rendű és rangú katonák a háború okait, látják-e a világ annyi népe
összekavarodásának némi magyarázatát; érzik-e, hogy itt minden
egyes ember érdekéről van szó? Ebből politikai műveltségünkre
vetődnék fény s ez megvilágítaná ismét a társadalom rétegei kö-
zött a tanultságnak ebben az irányában meglevő különbségeket.
Szintén becses lenne annak megfigyelése is: mit beszélnek otthoni
életökről, mi foglalkoztatja őket szabad perceikben, voltak-e s van-
nak-e terveik az életre? A háborúról való gondolatok politikai tu-
datosságot, eme kérdésekre adott válaszok pedig az egyéni tuda-
tosságot világíthatnák meg. Sem egyik, sem másik irányban nem
ismerjük nemzetünknek egyik részét sem igazán. Nem lehet két-
séges senki előtt, hogy ilyen ismeretek alapján többet és haszno-
sabbat lehetne tennünk a jövő érdekében.

Eféle tájékoztatást adhatnának s kérjük, hogy adjanak se-
besült tanítótársaink. Már a háború kezdete óta szerette volna ki-
mondani e kérést e sorok írója, de úgy érezte, hogy ez nem illik
mindaddig, amíg valaki a visszatérők közül meg nem szólal. Most
ez megtörtént. A   N. L. 43. számában írt egy sebesült tanító arról,



57

hogyan lettek a tanítók ott a seregekben a lelkek orvosaivá s mily
sok alkalom volt az egyesek és a tömegek lelkének megfigyelé-
sére. Kifejezi azt a véleményt is, hogy majd csak itthon lesznek
igazán hasznára a hazának azok a tanítók, akik onnan visszajön-
nek s érvényesítik az összegyűjtött tapasztalatokat. A levélírót is,
a többieket is kérjük: ne engedjék elmosódni vagy elburkolódni a
mondanivalójukat. Nem kerek tanulmányokra, cikkekre, hanem
csupán észleletek feljegyzésére van szükség egyelőre. Adatokra,
amelyek között lesznek nagyon ellentétesek, egymást kiegészítők,
módosítók és megerősítők. Egyik tanító egyről, a többi másféléről
szól s így a sok adatból majd kialakulhat valamilyen általános
értékű tanulság. Könnyű elgondolni, hogy a néptanító és a gim-
náziumi tanár nem egészen azonos szemüvegen néz. Ez is csak a köl-
csönös kiegészítést segíti elő.

S hogy ilyen megfigyelés lehetséges még a háborúban is, azt
bizonyítja az imént említett sebesült pályatársunk példája, de
amellett szól benső életünk rendje is. Igaz, hogy idő és nyugalom
nem mindig van olyasmire, de benyomások mindig keletkeznek s
ezek a nyugodtabb órákban felújulnak. Kivált, ha bizonyos gondo-
lattal tekintünk végig élményeinken s akarjuk is azokat rendbe-
szedni. Nagy igazság van abban, hogy az egy-egy pillanatban raj-
tunk uralkodó erős indulat nem enged bennünk semmi egyebet fel-
színre, de éppen olyan igaz az is, hogy akinek egész gondolkodását
irányítja valamely cél gondolata s egész lelkületét betölti valamely
érzés, pl. az élethivatás érzése, az mindent ennek a fényében lát és
erre vonatkoztat. Talán mindnyájan ismerjük tanítóvoltunk tudá-
sának, a nevelői hivatás érzésének ezt a kényszerítő hatását. Aki-
ben ez megvan, az olyan ember bizonyosan feldolgozza magában él-
ményét s szívesen tudatja velünk is, hogy mindnyájunk élete cél-
jáért együtt dolgozhassunk.
Néptanítók Lapja, 1941: 45. szám.

A HÁBORÚ KRÓNIKÁJA.

Német nyelven már egész sereg vállalat indult meg ezzel
vagy ilyesféle címmel. Némelyik a kormányoktól és uralkodóktól
származó, okirat-értékű nyilatkozatokat, levélváltásokat közli;
mások háborús jeleneteket mutatnak be szóban és képben- Egy-két
ilyen füzetes vállalatba nálunk is belefogtak; képes hetilapjaink
szintén sok adatot szolgáltatnak, a napilapok pedig bőséges tárházai
lesznek a későbbi történetírónak. Előre látható, hogy talán még a
háború folyamán, de befejezése előtt bizonyosan csapatosan je-
lennek majd meg különböző szereplőknek az emlékiratai ezekről
az időkről. Mindezek érdekesek lesznek, de természetesen igen kü-



58

lönböző értékűek. Sok lesz a közvetlen élmény leírása, ami nagyon
jó; de ebben természetesen igen is gyakran tűnik majd elénk az
írói egyén szempontja, ami az események színezésére vezet; s szin-
tén természetes, hogy nehéz lesz kiválasztani: mi szigorúan a való-
ság és mit tett hozzá az írók képzelete. Az ilyen emlékiratok ritkán
szolgálhatnak majd az egészen tárgyias történetírásnak alapjául.
Éppen mert komolyan igyekszik az igazságra, a történetíró hajlandó
lesz csupán a hivatalos iratokra támaszkodni és hogy ne legyen el-
fogult, a történetírással vár is jó ideig, amíg a hangulatok elmúl-
nak és lehetséges lesz mintegy fölülről, az igazságszolgáltatás hi-
deg magaslatából néznie mindent.

Az ilyen történetírásból aztán a legjobb akarattal is ki-kima-
rad valami. Senki sem élheti át az egész háborút, mindenik rész-
letét; senki sem mérlegelheti teljes értékökben a mai bonyolult tár-
sadalom mindenik részének jelenségeit, hiszen nem él együtt min-
denik résszel. A nemzet hangulatát akarva pl. festeni, nyilván-
valóban azt írja le, amiről közvetlen tudomása, vagy leginkább hi-
telt érdemlő értesülése van. S ilyen rendesen a fővárosról, meg*a
nagyobb városokról szokott lenni. így aztán többnyire kevés szó
esik arról: a nemzet nagy tömegének az állásfoglalása milyen volt,
müyen hatást tettek az események a nép lelkére; szóval: uem lehet
teljes annak a belső történésnek a rajza, amelyből pedig a nagy-
erejű következmények leginkább megérthetők. Ez a háború olyan
tömérdek részletből áll, hogy maga a harcok története is óriási
feladat lesz megírója számára. De ebben magában korántsem lesz
ott minden. Nem lesz ott pl. az egyes községek közállapotaira, a
kereskedelem, földművelés, művelődés sorsára tett hatása; hiá-
nyoznak belőle azok az apró vonások is, amelyek a különböző vi-
dékek háborús életét egymástól nagyon eltérővé teszik s csak
együtt adják az egész ország állapotának, az országos viszonyok
alakulásának hű képét. Régóta hirdetjük, hogy a csaták története
nem foglalja magában az egész történetet. Ennek az igazságát most
igen élénken szemlélhetjük, hiszen nyilvánvaló, hogy ami határain-
kon folyik, bármily döntő hatású lesz is nemzetünk jövő életére,
mégis csak egyik része a nemzet mai életének. S bármily nagy is a
háború hatása a többi munkára, világos, hogy ez a hatás köl-
csönös: az itthoni munka is kihat a seregek munkájára. Ezt már
ezerszer írták és mondták. Ha már most azt óhajtjuk, hogy majd
a béke idején az ország mindenik részén mindenik tekintetben a
legjobb, legszükségesebb munkát tudjuk végezni és végeztetni: meg
kell állapítanunk, miként alakulnak most át a szükségletek, fis ha
tisztán akarjuk látni ennek a korszaknak egész történetét, akkor
gondoskodnunk kell arról, hogy ne csak a csapatok mozdulatai-
nak, ne is csak a politikusok tárgyalásainak legyen megírott tör-
ténete, hanem készüljön el a szilárd alap arra is, hogy ahoz értők



59

megírhassák mindenik pontnak a történetét, legyen mit felhasz-
nálniok az egész ország mostani életének teljes bemutatásához.

Bizonyosra veszem, hogy sok tanítótársam már megelőzött s
csinálja is már, amit itt most kívánatosnak mondok: a maga köz-
ségének a történetét a hadüzenettől fogva. Ennek a helyi „történet-
írás“-nak a régi krónikaírás módszerét kell használnia: napról-
napra felsorolni az ottani eseményeket, ezek nyilvánvaló okait, ész-
lelhető következményeit; mindent csak személyes tapasztalás vagy
feltétlenül hiteles és megnevezett forrás alapján; mindenütt gon-
dosan különválasztva: mi a tény és mi a feljegyzőnek a véleménye.
S ezekben a krónikákban helyet találhat minden, ami csak történt,
vagyis nem csupán az, ami a hadsereggel kapcsolatos. Hiszen há-
borús az élete az olyan kis falunak is, melyben tán egyetlen katona
sem fordult meg az egész idő alatt, de az élet mégis más, hiszen el-
ment a munkaerő. Igaz, hogy négy hónapot már leéltünk ebből a
szomorú időből, kissé mintha későn volna most kezdenünk a feljegy-
zéseket. De nagyon könnyű a pótlás: ezt az időt leírhatjuk emlé-
keinkből. S ez még jó irányítás a napról-napra való feljegyzések
számára, mert amit emlékezetből jegyezgetünk, önkéntelenül is
megválogatjuk, hiszen a jelentéktelen dolgokra már nem emléke-
zünk, a fontosaknak már a következményeit is látjuk.

Az ilyen feljegyzéseknek nagy jelentősége lenne több tekintet-
ben. A budapesti Nemzeti Múzeumba, az erdélyieket a kolozsvári
Erdélyi Nemzeti Múzeumba kellene majd beküldeni, esetleg önállóan
(a megyei tanügyi és egyéb lapokban) történő közlés után. A mú-
zeumok kézirattárában vagy könyvtárában mindezekhez a kutatók
hozzáférhetnének s bőséges anyagot meríthetnének a mostani idők
alakulásának megértésére és tisztázására. Nem részletezem ezt to-
vább, csak utalok azokra a tanulságokra, amelyeket teszem akkor
nyer majd a kutató, ha valamelyik tanító feljegyzéseiben a nép-
lélek megnyilatkozásait valamely egészen másféle körülmények kö-
zött élő vidék adataival egybeveti. Művelődéstörténeti, politikai, köz-
gazdasági, közegészségügyi tanulságok egész áradata kerülhet ki
eféle összehasonlításokból. A történetírásnak és a jövő országos po-
litikának szolgáltatunk így anyagot!

De nagy lenne a haszna ilyen krónikaírásnak magára az íróra
is: nem csupán átélné az eseményeket, hanem lejegyzés közben meg
is fontolná, jobban meg is értené, érezné, miként élesedik a fi-
gyelme az újabb események iránt, hogyan lát jelentősebbnek ad-
dig kicsibe vett apróságokat. S ez a lelki alakulás kihatna a taní-
tására; az új nemzedék látását is tisztábbá nevelné.

A háború élő történetéből mindnyájunk szeme előtt csak rész-
letek folynak le, de a háború megírandó történetében ennek mind-
nek együtt kell lennie. Segítsünk ebben is.
Néptanítók Lapja, 1914, 48. szám.



APRÓ TANULSÁGOK ÉS A NAPI MUNKA.

A háborús élet mindnyájunkat olyan izgalomban tart, hogy nem
csoda, ha nem jut erőnk levonnunk a tanulságait. Hiszen kétségtelen,
hogy ez a munka több-kevesebb elmélyedést kíván, aszerint többet
vagy kevesebbet, milyen körben élünk s mennyit tapasztalhatunk.
Az elmélyedéshez pedig éppen az kell, ami most hiányzik: a figye-
lemnek nyugodtan egy pontra irányítására való képesség. És mert
nehéznek érzik, ezt a munkát legtöbben el is hagyják, azzal is
megokolva, hogy még úgyis nagyon sok van előttünk; elég lesz a
tanulságokról majd a végén beszélnünk. Ezt a felfogást éppen az
utóbbi hetekben elég sűrűn lehetett hallani is, olvasni is, sőt éppen
a nevelésre vonatkozóan leginkább. Kétségtelenül van ebben igazság.

Valóban nem tudjuk, mi mindenen kell még átmennünk; nem-
csak helyzetünk, de gondolkodásunk alakulását sem láthatjuk előre
és csakugyan dőreség volna már ma végleges következtetésekre lát-
nunk elérkezettnek az időt. De másfelől ebben a halasztó gondolat-
ban nagy tévedés is van. A hosszasan folyó, számtalan változatban
bővelkedő keserves háborúnak minden tapasztalatát egyszerre akarja
majd megállapíttatni, mintha lehetséges volna majd a végén az
egész folyamaton úgy tekinteni át, hogy megtaláljunk mindent, ami
élményeinkben valami módon értékes. Nagyon sok vész el, még
több alakul át ezekből s az eljövendő béke idején más fényben
áll majd előttünk, mint mikor friss. Éppen azért káros is, ha nem
igyekszünk megállapítani időnként, amit lehet s nem igyekszünk a
munkákat ahoz alkalmazni. A tanulságok nem egyszerre, hanem
fokozatosan világosodnak meg előttünk; apránként mutatkoznak
azok a pontok, amelyeken újabb feladat vár egyikünkre vagy mási-
kunkra s a jövő, a közvetlenül előttünk álló is, a távolabbi is, azt
követeli, hogy most nyomban eleget tegyünk minden feladatnak,
amint felmerül. Evégre szükséges, hogy folytonosan készen legyünk
a jelenségek megértésére és felhasználására. Ez pedig csak úgy le-
hetséges, ha az újabb jelenségek előzményeit is ismerjük, vagyis ha
mindent megfigyelünk s a hatását is szemmel tartjuk. Eközben ala-
kulnak ki bennünk a tanulságok és azokhoz igazodhatik azután a
munkánk.

Ezt az általános okoskodást azonban ki kell egészítenünk két
kérdésre való felelettel. Először: vájjon csakugyan megvárhatjuk-e
most bárkitől, hogy folytonosan tanulságokat keressen? Másodszor:
miféle tanulságokra lehet alkalmunk, mint tanítóknak?

Hányszor halljuk, könnyű annak, aki még nem veszítette el
senkijét, vagy nincs kit vesztenie; de aki aggodalommal néz fia,
atyjafia után, annak nem lehet most holmi eszményi életfeladatokon
jártatni az eszét s kötelességet-mit néznie, az ilyen most nem való
munkára.   Sok  az igazság  ebben  is,   de csupa  fél-igazság.   Akinek



61

nincs még személyes vesztesége, azt sokkal jobban gyötörheti az
általános szenvedés és a közért való aggodalom; aki meg veszte-
ségét siratja, vagy szorongva vár hírt szeretteiről, magával te3z
igen nagy jót, ha erőnek erejével rákényszeríti magát a szokottnál
is elevenebb tevékenységre. Mindkét fajta embernek személyesen
is haszon, ha a maga egyéni érzelmein és — mi tagadás — gyötrő
gondolatain igyekszik úrrá válni és a lehetőségig világosan belenézni
a maga körében, első sorban pedig a maga lelkében végbemenő
alakulási folyamatba. Azonban el kell ismernünk, hogy a más lel-
kébe belátnunk bajos és így nehéz megkívánnunk, hogy azt tegye,
amit mi látnánk jónak, mert hátha csakugyan képtelen erre a lelkét
eltöltő érzelmek miatt. Ne is kívánjuk hát meg mástól, hanem
tegyük meg magunk. Magunktól követeljük meg, hogy ebből az
immár félév óta tartó háborúból tanulmányt csináljunk — kiki a
maga szempontjából — s amit tanulunk, fordítsuk javára munka-
körünknek.

Erre nézve eleven példával járnak elől az orvosok. Budapesten
s több helyen a vidéken is már régóta össze-összegyűlnek az orvo-
sok és elmondják egymásnak, amit a hadi sebészetben újat tapasz-
talnak. Nem azért, mintha immár leszűrhetnék a tudományos ered-
ményeket; hanem azért, mert a még folyó munkában okulást akar-
nak nyújtani és szerezni. Ma ez beszél valamiről s holnap talán a
hallgatók közül már több is alkalmazza. Ilyenféle módon nagyon
becses segítséget nyújthatnak egymásnak tanítók is. Beszélgetések
és cikkek, rövid észleletek közlése útján számtalan gondolatot éb-
reszthetünk egymásban s így elősegíthetjük a nevelésnek a mai
helyzethez való idomulását. Észleletre pedig van alkalom bőven.
Ilyen pl., hogy most a tanítás anyagából általánosan nagy érdek-
lődés van azok iránt a részletek iránt, melyek a háborúval bármi-
képen is kapcsolatosak. Mivel a tanulók figyelmét le kell kötnünk
és a háborús hírekkel való meddő foglalkozás helyett tőlünk telhe-
tően értékes dolgokra kell irányítanunk, ezt a tapasztalatunkat
minden téren fel kell használnunk. S a tanítás anyaga nagyon jól
alakítható erre a célra, csak követnünk kell a gyermek lelkében
végbemenő kapcsolódások irányát. Tapasztaljuk ugyanis azt is,
hogy a lelkétől idegent éppen nem fogadja most be; kivált akinek
apja, testvére sorsa foglalja el a lelkét. Az érdekes tárggyal (pl.
földrajzi órákon) most elért sikerek már nem is csak mostanra
való, hanem egyetemes értékű tanulságok. Aztán észlelhetünk más
természetű jelenségeket is. Például itt-ott azt, hogy a háború kez-
detén feltűnt érzelmi egységet nem mindenki ápolja kellő módon.
Amint ez a községünkben kitetszik, az iskolának nyomban meg kell
keresnie a módot, akár történelmi, akár olvasási órán vagy a ki-
sebbek beszédgyakorlatain, hogy szép szerével ellene dolgozzék az
ilyen áramlatnak. Látjuk, hogy a gyermekek csupa háborús játékot



62

játszanak most: úgy igazítjuk, hogy az ne a durvaság, hatalmas-
kodás, kárörvendés,  hanem teszem a pontosság,  ügyesség,  találé-
konyság, szóval ne a kikerülhetetlen   rossz,   hanem a szükséges jó
tulajdonságok fejlesztésére  szolgáljon.  Ez a két-három példa iga-
zán csak példa, mert mindnyájan sorolhatnánk fel tömérdek apró-
ságot, ami valami kis, néha tetemes okulásra ad alkalmat s pará-
nyi részecskékben    való, folytonos    alkalmazkodást   tesz   lehetővé.
Nagy kár és mulasztás volna az   ilyesmit   észre   nem   vennünk és
aszerint nem cselekednünk. Ezekkel azonban még nem tettünk ele-
get. Arra is szükség van,    hogy népünk lelki alakulásának adatait
következetesen feljegyezzük s megismerve lelkierejét és gyöngesé-
gét, önfeláldozását és önzését, hűségét és ingatagságát, értelmessé-
get és szellemi rövidlátóságát, kitudjuk a forrását jónak és rossz-
nak s megcsináljuk a tervet a jövőre.

Ennek a jelentőségét nem kell magyarázni. Azt sem, hogy aki
effélén gondolkozik, a munkáját már ezzel is jobbá teszi, az időhöz
alkalmazza. És csak így, ezzel a mindnyájunk által végzett munká-
val alakulhat nevelésünk újjá; gyökeresen, egyszerre mássá nem
lehet. Ezért ne várjunk a tanulságok megállapításával és értékesí-
tésével. De azt se feledjük, hogy még minden alakulóban van, a ta-
nulságokat tehát folytonosan keresnünk kell.
Néptanítók Lapja, 1915, 2. szám.

KATONA-TANÍTÓK LEVELEI.

Néhány értesítő az iskolai év történetével kapcsolatban közöl
olyan leveleket is, amelyeket harcoló tanítók írtak haza, a
testületnek vagy tanítványaiknak. A tanügyi s a napilapokban a
háború eleje óta elég sűrűn olvashattunk ilyeneket. A porosz köz-
oktatásügyi miniszter pedig elrendelte, hogy az ottani középiskolák
a háborúval kapcsolatos egyéb adatok között adják nyilvánosságra
a hadban levő tanítóik és tanítványaik erre alkalmas leveleit is, sőt
ezeket a minisztérium irattára számára is be kellett küldeni
másolatban.

Most már itt az ideje, hogy a háborúval kapcsolatos egyéb
adatok között mi is csináljunk ilyen gyűjteményt a hadban lévő
tanítók és azok tanítványainak leveleiből. Csinálhat ki-ki egyelőre
magának s ezeket aztán lehetne egyesíteni. Ehhez természetesen az
kell, hogy a gyűjtők lássák a célt és ne tekintsék haszontalan
pepecselésnek ezt a munkát. Az egyszerű érdekességen túl, komoly
érték rejlik az efféle írások tömegében. Ezt az értéket azonban
igazán csak az adja meg, ha minél többféle levél kerül össze a
különböző iskolafajok tanítói részéről, a háborúnak különböző
viszonyaiból és nemcsak   egyféle   címzettekhez   szólanak.    Másnak



63

kell lennie ugyanis annak a tapasztalatnak, amit a néppel érintkező
falusi néptanító tesz az általa jól ismert körből származó katonák
között, meg amit a nagyvárosi gimnázium latintanára tesz ugyan-
ott. Egészen más hangulatot, tehát másféle gondolatokat ébreszt
a kiképzés ideje, mint a győzelmes vagy a vesztes, de mindenképen
sok áldozattal járó ütközet. S másként ír az ember tanítványainak,
a gyermekeknek és az ifjaknak, mint kartársainak és szüleinek.
Azonban mindezekben megszólal az ember és pedig őszintén, hiszen
ezek a körülmények mind nem valók arra, hogy színlelésre indítsa-
nak. S mindenikben megszólal a tanító is, mert az életpálya egészen
sajátos természetűvé alakítja a látásunkat. Azért ez az itt emlege-
tett levélgyüjtemény nemcsak általában a katona lelkületét, hanem
bizonyos társadalmi körök tagjainak, egyes foglalkozások emberei-
nek a gondolatvilágát, érzelmi alakulását is megérteti azzal, aki
tud belőlük olvasni. A számtalan sok személyes mozzanaton kívül
kétségtelenül sok általános jelentőségű, közös vonás is észlelhető
mindezekben és az egész gyűjtemény egyrészt becses adalékokat
nyújtana a tanító lélektanához, másrészt komoly tanulsággal járna
neveléstörténeti és művelődéspolitikai tekintetben.

A tanító lélektana szempontjából érdekesek pl. azok a sorok,
amelyek arról szólanak, hogy a lövészárokban kapott hazai levelek
közül a kis növendékek sorai okozták a legnagyobb örömet, mert
ezekből az illető eddigi tanítói munkájának az eredményét látta: ő
tanította meg őket betűvetésre, ő élesztette bennök a most megnyi-
latkozó érzelmeket. Érdekes az a levél is, amelyikben egyik gimná-
zium tanára nagyobb tanítványait arra buzdította, hogy most csak
tanuljanak és majd ha az ideje eljön, kövessék a harcba. A tanítói
lélek mélyéről fakad az a felkiáltás, hogy »érettetek küzdünk, nek-
tek kell majd építeni a mostani romok helyére!« S az a másik, hogy
bár ott lehetne az iskola eddig unalmasnak tetsző falai között, mert
látja, hogy ott kell igazán dolgozni a jövőért. A legváltozatosabb
sorozat kerül elénk a tanító és a tanítványok lelki kapcsolatainak
a bizonyítékaiból s a tanítók lelkében — úgy látom — igen meg-
erősödik a jövőért való dolgozás tudata. Természetes, hogy nem
mindenkiben egyenlő mértékben, hiszen az emberek olyan sokfélék.
De a nevelői gondolkodás természetére élénk fényt vet, hogy a nagy
küzdelmek, nagy veszedelmek között nagyon sok pályatársunkból
tör ki ugyanaz a gondolat: a harcok lefolynak valamikor, de a jövő
biztosítékai csak az új nemzedékben lehetnek! A sok egyéb közül,
amit a harctéri írásokban a tanító lélektanára nézve hasznosítható-
nak gondolok, azt tartom legfontosabbnak, hogy ime, amikor az
ember kénytelen a jövőn, a nemzet jövőjén gondolkodni, szükség-
képen eljut a nevelés gondolatához és nagyobbnak, nemesebbnek,
hasznosabbnak ismeri fel az iskolai munkát; nagyobb és távolibb
célt tűz tanítványai elé s amit talán napszámosmunkának tekintett,



64

annak apró részleteit a magok egységében hatalmas, nemzetmentő
tennivalóknak látja. Ha t. i. végiggondolja, ami előtte megvillant;
ha elgondolta, miért olyanok a körülte levő emberek, amilyenek.
Lehetetlen, hogy a felületes ember ehhez a végső gondolathoz eljus-
son. De az itt-ott olvasott, egészen ismeretlen pályatársaktól szár-
mazó levelek azt bizonyítják, hogy szerencsére sokan vannak, akik
nem felületesek. Sőt több felől értesültem arról is, hogy sokan van-
nak, akikben életöknek, életünknek ez a felejthetetlen élménye tette
világossá, aminek létében és értékében kételkedtek, vagy amivel
egyáltalában nem is törődtek: a nevelői gondolatot. Az aztán szin-
tén tanulságos megfigyelés, hogy ennek a gondolatnak milyen
következményei vannak az egyesekben. Tudjuk, hogy minden újabb
élményünk minőségét az előző élményeink, a meghatározottságunk
szabja meg. Megnyilatkozik ez a törvényszerűség itt is; kinek
milyenek a végzett tanulmányai s milyen világnézetet alakítottak
ki, aszerint látja a nevelés feladatát. S nem túlzás, hogy e felada-
tot ugyan sokféleképen fogalmazzák, de valamennyien mégis azo-
nosan értik: a háború előtti sokféle jelszóban most nem nehéz
egyetlen középpontot mutatni ki, t. i. a közös érdek megvédésére,
együttes szolgálására alkalmas embereket kívánnak nevelni.

Ez a kérdés azonban sokkal tágabb körű, semhogy e néhány
sorban bőven tárgyalhassuk. Azért csak általánosságban ismétlem,
hogy a harcban álló tanítók leveleit fel kellene dolgozni 1. a ben-
nök megnyilatkozó tanítói lélek megismerése céljából, 2. meg azért,
hogy főként azt állapíthassuk meg belőlök, milyen alakuláson megy
át most a tanítóság érzelmi világa, miféle gondolatok támadnak
bennök s mily irányú akarás fejlődik. Ennek a megvizsgálása bizo-
nyára megerősíti azt a véleményt, hogy ezek a levelek a nevelésünk
múltjára és jövőjére nézve egyaránt tanulságosak.

A múltra nézve, tehát neveléstörténeti szempontból azért, mert
mindenik, most felmerülő gondolat fényt vet az írónak addigi gon-
dolkozására is, az új elhatározások pedig nem jönnek létre az ezek
szükséges voltát megokoló, bíráló megjegyzések nélkül. Ezekből
megláthatunk egyet-mást köznevelésünk benső, rejtett jellemvoná-
saiból; észrevehetünk a tanítók lelkében mélyen levő, általánosan
avagy egyes vidékekre jellemző, egyes iskolafajok állapotából
fakadó, nem mindig örvendetes hangulatokat s így jobban meg-
érthetünk eddig számba sem igen vett jelenségeket. Annyit minden-
esetre tisztázni segítnek az ilyen tábori leyelek, hogy milyen fel-
fogások éltek bennünk munkánkról és ennek körülményeiről. A
jövőre, vagyis a művelődési politikai tennivalókra nézve meg abban
látom az ilyen gyűjtemény értékét, hogy nagyon sok jó ötlet,
komoly terv, távoli célra törő szándék is lehet bennök arra vonat-
kozóan: mit kellene csinálnunk az iskolában s az iskolával a háború
után, hogy nemzeti helyzetünknek, szükségleteinknek jobban eleget



65

tehessen. Itt azt vegyük figyelembe, hogy egy-egy harcoló tanító-
ember semmi esetre sem szerezhet ugyan általánosan érvényes
tapasztalatokat, gondolatainak a forrása tehát nem egyetemes
értékű, azonban a sok ember tapasztalatait és ezekből származó
gondolatait feltétlenül számba kell vennünk, alaposan értékelnünk
és a jövőért való cselekvésünkben lehetőén értékesítenünk is. Azok
a tapasztalatok és az ott meglátott célok igazán életbevágók; az ott
érlelődő szándékok mindenféle mesterkedés nélkül jönnek létre s
mulasztás volna azokat elvesztegetni.

Önként érthető, hogy mindenik irányban csak akkor lehet
hasznos a katonatanítók leveleinek összegyűjtése, ha nem váloga-
tunk köztök aszerint: kellemes-e amit mondanak s egyezik-e a
magunk gondolkozásával. Sőt éppen hangoztatni kívánom, hogy a
szigorúan bírálókat, a jövőre nézve gyökeres változást sürgetőket
különösen komolyan vegyük számba, mert ha feltehetjük is, hogy
túloznak, ha tudjuk is, hogy alapjainkat lábunk alól ki nem taszít-
hatjuk: éppen az ilyenek eszméltetnek mégis nagy mértékben.

Arról már volt itt szó régebben, hogy az itthon levő tanítóknak
milyen irányú megfigyelésekkel lehet saját feladataikat tisztán fel-
ismerniök. Ahhoz most csak azt teszem, hogy a harcolók írásaiból
nekünk lehet legtöbbet tanulnunk és azt közvetlenül értékesítenünk.
Kiegészítik a magunk élményeit, táplálják és irányítják gondolko-
dásunkat, élesítik a látásunkat, fokozzák kötelességérzésünket. Nem
mondom, hogy ennek a szükségét mindenki érzi; lehetnek mindezek
felől végképen nyugodtan vakációzók is közöttünk. De abban nem
kételkedem, hogy a jobb munkát nem ezek végzik, hanem azok,
akik egy év óta nyugtalan elmével keresnek és komolyan felhasz-
nálnak minden alkalmat a mai feladatok alapos felismerésére. Azok
számára a tanítólelkű pályatársak tábori levelei kincsesbányák.
Néptanítók Lapja, 1915, 28.  szám.

HÁBORÚS KÉRDÉSEK AZ OKTATÁSBAN.

A Magyar Paedagogiai Társaság 1915 decemberében a háborúra
vonatkozó tanítások elrendelését javasolta a vallás- és közoktatásügyi
miniszternek ebben az előterjesztésében:

A Magyar Paedagogiai Társaság számba vette azokat a tenni-
valókat, amelyek a háború következtében az iskolára és a nevelés-
ügyi irodalomra várnak. Számba vette egyszersmind az eddigi ható-
sági rendelkezéseket is, amelyek a nemzet nevelőinek figyelmét
ezekre a tennivalókra irányítják. Az 1914/5. évi Értesítők átvizsgá-
lásából pedig — amit a Társaság folyóirata, a Magyar Paedagogia
megindított — kiderül, hogy mindebből az egyes iskolafajokban mi



66

teljesül. Kétségtelen, hogy mindenik iskolafajban és mindenik fokon
sok történt, ami azt mutatja, hogy a nevelés a rendkívüli idők köve-
telményeihez alkalmazkodott; de éppen olyan nyilvánvaló az is,
hogy az így szétszórtan, egységes szempontok nélkül, egyesek buz-
góságából létrejött alkalmi tanításoktól nem várhatjuk mindazt,
amire a nemzet jövője érdekében az itthonlevők és főleg az ifjúság
gondozása terén szükség van.

Ezt a szükségletet úgy fejezhetjük ki, hogy 1. ismerje fel a nem-
zet egész ifjúsága a mostani idők jelentőségét s vegye ezt a korsza-
kot komolyan még akkor is, ha közvetlen környezetének nincsen
miatta személyes baja; 2. vessük meg az alapot mindenkiben arra,
hogy a nemzet tagjaiban közös eszmény, nemzeti és ebből fakadó
személyes életcél alakulhasson ki; 3. erősítsük meg a jobb jövőben
való bizalmat és tegyük világossá mindenkiben, hogy azért a jobb,
békés jövőért mindenkinek kötelessége egész erejével és egész éle-
tében dolgoznia.

Efféle szempontokat a háború eleje óta gyakran és többen em-
legettek, eleddig azonban határozott lépés nem történt arra, hogy a
nemzet belső erejének ily módon való fokozása azoknak is hivata-
los kötelességévé tétessék, akik enélkül csak a rendes iskolai fel-
adat teljesítésére gondoltak. Holott előttünk kétségtelen, hogy ép-
pen az annyira óhajtott nemzeti egység, a nemzet közös céljáért való
közös munka igazán létre nem jöhet és nem általánosulhat, ha nem
igyekszünk minden iskolában arra, hogy a nemzet közelebbi múltját
és jelenét nemcsak a mai felnőttek, hanem a mai gyermekek is a
lehetőségig tisztán lássák, saját feladataikra nézve lehetőén egyön-
tetű és határozott útbaigazítást nyerjenek, annyi ellentétes hatás
alatt bizonytalanná lett erkölcsi érzéseik tisztuljanak s így a rajok
a szokottnál előbb elkövetkező önálló munkában a mai felnőtteknek
helyére léphessenek.

Senkinek sincs hatalmában minden biztosíték arra, hogy a jövő
munkáját a most felnövő nemzedék csakugyan jól végezze, de annál
súlyosabb kötelességünk megtenni mindent, ami ilyen biztosítéknak
tetszik. A Magyar Paedagogiai Társaság e kötelességet, a nemzet
sorsáért való felelősséget mélyen átérezve, a maga gyenge szavával
felhívást intézett az egész tanítósághoz s röviden összefoglalta a
mai nevelés irányítására alkalmasnak vélt általános gondolatokat.
Ugyanez a kötelességérzés indítja Társaságunkat arra is, hogy ezzel
a felterjesztéssel forduljon Nagyméltóságodhoz, tisztelettel kérve:
méltóztassék elrendelni, hogy még ebben a tanévben erre kitűzendő
időtájban hazánk valamennyi fiú- és leányiskolájában, az elemi is-
kola 4—6. osztályában, a középfokú iskolák mindenik osztályában,
szakiskolákban, katonaiskolákban, tanfolyamokon, szóval az egész
tanulóifjúság számára összefoglalják és megfelelő módon, a tanu-
lók életkorához alkalmazva, előadják a következőket:



67

I. Mindazt, amit a háború közvetlen előzményeire, külpolitikánk
utolsó évtizedeire, a világtörténelem újabb alakulására vonatkozóan
tudni lehet és minden értelmes polgárnak tudnia kellene, amiből ezt
a korszakot kiki megérthetné, mint távoli előzmények okozatát. Ez
előadás célja: a magyarság történeti tudatosságának megszilárdí-
tása, a háború okáról és értelméről való tájékoztatás, a magunk
sorsa felől nagyon ellentétes véleményeknek tárgyiassá tétele.

II. E világtörténeti háttérből kell kiemelkednie a háború lefo-
lyásáról szóló ismertetésnek és pedig két részben: 1. a háború me-
netének összefoglaló, áttekintő leírása szükséges azért, mert az el-
múlt idő alatt a részleteknek olyan tömegét hallottuk, hogy az előz-
mények jelentőségével, kapcsolatával a nemzet nem lehet kellően
tisztában, a személyes keserűségek vagy örömök pedig elmossák a
történelmi érdeklődést. Ez a tanítás alapot adna az ezután követ-
kező események jelentőségének helyesebb mérlegelésére is. 2. Szük-
séges előadni az ország belső történetét közvetlenül a háború előtt
és azóta, hogy mintegy újra átélve az eseményeket, megerősítsük
és tudatossá tegyük a háború elején oly nagy erővel jelentkezett
együttérzést.

III. A háborúban szereplő országoknak és a háború színtereinek
az ismertetése megérttetné a hadvezetés irányát, egyes fordulatok-
nak a hadviselés, közlekedés, élelmezés szempontjából való jelen-
tőségét, az egyes országok belső erejének, pl. mezőgazdaságának,
iparának, kereskedelmének, tudományának, nyelvi és társadalmi
viszonyainak a háború menetére való hatását.

IV. A háború közgazdasági, politikai, közművelődési, egészség-
ügyi hatásának tárgyalása megérttetné a gazdasági háború miben-
létét, a külső és belső politika kapcsolatát, az életmódnak s az ér-
dekődésünk tárgyainak megváltozását; életünk minden vonatkozá-
sában új feladatokra eszméltetne.

V. A háborúval kapcsolatos társadalmi mozgalmak ismertetése
a sebesültek, rokkantak, árvák jövő sorsának alakulására lehetne
kedvező hatású, mert elősegítené a velők való együttérzés kifejlődé-
sét és így a társadalomban való elhelyezkedésüket megkönnyítené.
Sőt megalapozná ezutánra az eddig olyan kisméretű társadalmi ösz-
szetartozás és viszonosság gondolatát.

VT. A mai köz- és magánélet köréből vett példákon, de szintén
összefoglaló módon ki kellene fejteni mindazokat az erkölcsi esz-
méket, amelyek uralmára ma és nemcsak a háború alatt, hanem a
nemzet életében állandóan szükség van. Ezeket fejtegetve tisztul-
tabb felfogást lehetne megalapozni az egyén és a köz viszonyára
nézve; útját lehetne állani annak, hogy bármelyik ellenségünk iránt
is a bosszú és gyűlölet érzelme váljék ifjúságunkban általánossá;
meg annak is, hogy a nemzet harca iránt bármilyen forrásból is
közönyösség vagy kicsinylés származzék; az önfeláldozás és az ön-



68

zés nemzeti szempontból nézett hatása és általában az egyszerű,
polgári élet erkölcsi jelenségei e tanítás közben mélyreható meg-
világításban részesülhetnének.

VII. Mindezek betetőzéséül bizonyos történeti előrepülantás ke-
retében fel lehetne tárni azokat a nagy kérdéseket, amelyek a har-
cok további folyamán s a nemzet közeli jövőjében sorsunkra befo-
lyással lesznek, amelyekről tehát tudnunk kell.

E tanítások mértéke és módja az egyes iskolafajokban és foko-
kon természetesen különböző lenne s egyes vidékek sajátos viszo-
nyaihoz is alkalmazkodnék. Ami a végrehajtás módját illeti, az
egyes iskolákra kellene bízni, hogy a legalább 6 és legfeljebb 12
órára terjedő összefoglalásokat miként végzik el a tanév folyamán:
egyfolytában-e, avagy oly módon, hogy a szóban levő előadási órák
több, egymás után következő hétre oszoljanak el. Mindenesetre szük-
séges azonban, hogy az erre fordítandó idő az órarendben megálla-
pított rendes leckeórák idejéből szakíttassék ki s ne legyen a tanu-
lók újabb megterhelésévé.

Az előadott irányban kért és tisztelettel javasolt rendelkezés
megalapozója lenne az eddig — legalább tervszerű alakban —
hiányzó magyar nemzeti politikai (állampolgári) nevelésnek. Ezek
az összefoglalások nemzeti önismeretünket gyarapítanák, megvilá-
gítanák belső ügyeinket, erőinket és gyengeségünket, kitágítanák
külpolitikai érdeklődésünk körét és mélyítenék hazai közügyeinkre
vonatkozó felfogásunkat. Hatásuk első sorban abban nyilatkoznék,
hogy a harcból hazatérők nem gondtalanul élő, hanem feladatán
gondolkodó ifjúságot találnának s így a társadalom új rendjének
kialakulása kevesebb kínos zökkenéssel járna.

Véleményünk szerint a kiadandó rendeletnek a vezető szem-
pontokon túl, az előadandó anyag mélyebb részletezésére nem kel-
lene kiterjeszkednie. Felettébb nagy szükség van azonban olyan ve-
zérfonal kiadására, amely magában foglalná elsőrendű szakembe-
rektől az egyes tanárok-tanítók által feldolgozandó anyagot, adna
némi módszeres útbaigazítást és közölné az egyes kérdések irodal-
mát. E vezérfonal szerkesztéséről — erkölcsi és anyagi támogatás
esetén — a Magyar Paedagogiai Társaság készséggel gondoskodnék.

Mivel pedig nemcsak az ifjúság, de az itthon lévő és a hadból
visszatérő felnőttek lelki gondozása is szükséges, javasoljuk azt is:
méltóztassék a Szabadoktatási Tanácsot ily tervszerű összefoglalá-
soknak országszerte való rendezésére felhívni s megkeresni a bel-
ügyminiszter urat, hogy ugyanilyen előadásokat valamennyi köz-
igazgatási tanfolyamon is tartsanak. A készítendő vezérfonal nem a
tanulók, hanem az előadók kezébe ,való lenne s így mindezeken az
előadásokon is használhatnák.

E kezdeményezésre a vallás- és közoktatásügyi miniszter nem ren-
delte el ugyan, de megengedte ily tárgyú külön órák tartását az elemi



69

és középfokú iskolákban s anyagilag támogatta az erre szolgáló kötet
megjelenését. A kötet (A világháború. Vezérfonal iskolai tanításokhoz
és tájékoztató a nagyközönség számára. Szerkesztette Imre Sándor,
1917, Franklin)  az előszóban így jelölte meg a feladatot:

A jelen vonul be az iskolába ezekkel a tanításokkal. Nagy fel-
adatot kell ott teljesítenie. A nemzet sorsa ugyanis nem a harctere-
ken dől el véglegesen, hanem az életbenmaradók lelkében. Ezért
szükséges, hogy a közvetlenül előttünk álló feladatok megértésére
megvessük az alapot, lehetőén tisztává tegyük az új nemzedék látá-
sát. A sokféle iskolában szétoszló ifjúságot közös gondolatokra kell
vezetnünk, közös elhatározások felé megindítanunk. Ez a kötet ezért
keletkezett.

        A kötet befejező mondatai pedig ezek:
A háború után, akár újabb harcra készülünk, akár bizalommal

fogunk a békés munkához, ennek a korszaknak a hatása uralkodó
lesz bennünk. Bizonyos, hogy az iskola nem mindenható, de két-
ségtelen, hogy még ma is, sőt a mai viszonyok között még a ren-
desnél nagyobb sikerrel iparkodhatik e hatásnak az irányítására.
Nem várhatjuk, hogy munkánk nyomán gyors változás álljon elő
bármelyik, országos kérdésben is, de a sok iskola minél egyöntetűb-
ben akar valamit, annál több eredményre számíthatunk. Csak ve-
zessen bennünket is Eötvös meggyőződése, hogy egy-egy ember
akarata sohasem határozza el örökre az egésznek a jövőjét, de bi-
zonyos hatása egy időre az egyesnek is, az egyes nemzedékeknek
is van s így „az emberiség sorsa ugyan az Isten kezében van, de
az egyes nemzeteké önmagukéban“ (A XIX. század uralkodó eszméi,
II. rész, VI. könyv, 1. fej.).

Ezt a felfogást kell az új nemzedékbe beleoltani, hogy ennek a
következményeit, az ebből eredő követelményeket önmagára nézve
mindenki levonhassa.
Magyar Paedagogia 1917. 291—í.

AZ ELSŐ HÁBORÚS TANÉV BEFEJEZÉSE ÉS TÖRTÉNETE.
1915.

Természetes, hogy az idei évnyitó, igazgatói beszédek minde-
nütt, ahol szokásosak, a háborúval foglalkoztak. És előre látható,
hogy ugyanez lesz a tárgya az évet berekesztő ilyen szózatoknak is.
Az Értesítőkben meg ott szokott lenni az iskolai év története s eb-
ben bizonyosan nagy számmal lesznek most háborús adatok. Egyes
iskolák már elkezdték gyűjteni harcoló tanítványaikról az adatokat;
valamennyi számon tartja harcoló tanítóit, beszámolnak az iskola

 '



70

épületének lefoglalása, a személyzet bevonulása miatt történt zava-
rokról és efélékről. Szükséges azonban, hogy mindez: az iskolai év
befejezése és történetének az Értesítőben való előadása bizonyos ha-
tározott céllal történjék és a szokott eljárástól eltérő módon.

1. A szünidő rendesen eltéríti a tanulók gondolkodását az iskolai
tanulás tárgyaitól s ősszel mindig nehéz „felvenni a fonalat“. Az
idén a helyzet más, a nevelőre nézve kedvezőbb. Évközben lehetet-
len volt a tanítónak nem számolnia növendékeinek lelkiállapotával,
nem lehetett eltitkolnia a magáét; önként kínálkozott egész tanítá-
sunk természetes koncentrálása, mert valamennyiünket a háború
kínozott és minden gondolatunk ezzel kapcsolódott. Ebből a most
lefolyó tanévből a növendékek mindnyájan ezeket a kapcsolatokat,
lelköknek ezeket az erős élményeit viszik tovább. Egeket a szün-
idő nem tudja most elhalványítani; félő, hogy nagyon is megerősíti.
Erre gondolva azt várhatjuk, hogy majd a szünidő végén is ugyan-
evvel az azonos lelkiállapottal lépnek elénk tanítványaink. T. i. ak-
kor is a háború, a nemzet sorsa, a bizonytalan jövő üli meg — az
életkorok szerint más-más módon — a lelkeket. Azonban az újabb
hatások majd a tanítók irányítása, egyengető törekvése nélkül ol-
vadnak bele a serdülő eddigi élményeibe a nyár folyamán; a nagy-
közönségnek sok helyen fejetlen állásfoglalása, könnyelmű vagy kis-
hitű beszéde alakítja majd ítéleteiket és nagyon könnyen megzavar-
hatja azt az egyensúlyt, amelyben a gyermekek és ifjak lelkét meg-
tartanunk e napokban történeti fontosságú kötelességünk. Ezért
tanítványaink és így jövőnk iránt való kötelességünk, hogy efélék
ellen lehetőén felvértezzük őket. Teljesen nem lehet a hatások elől
elzárnunk, nem is lenne okos dolog; de meg kell tennünk mindent,
hogy a szünidőnek tőlünk független hatásaira készen legyen a ta-
laj a lelkökben. Bizonyosra veszem, hogy ilyen alapvetést mindnyá-
jan folytattunk ebben az egész keserves tanévben, enélkül most
hirtelen alig érhetnénk el bármit is.

Most arra van szükség, hogy ennek az évnek az eseményeiről,
az egyénekre nézve levonható tanulságairól, a sorsunkat illető re-
ménységeinkről összefoglaló módon beszéljünk a tanulók előtt. En-
nek lehet sokféle alakja és alkalma. Célszerűnek látnám azt, hogy
— az illető iskola fokának megfelelően — állítsuk eléjök az év egész
törtenetét: a sarajevói merénylettől máig mik voltak a nevezetesebb
mozzanatok, hogyan hullámzott a harc sikere, miként érintette isko-
lánkat és a magunk életét, miféle változásokat okozott élelmünk-
ben, hogyan veszélyezteti a háború az itthonievők egészségét, miket
tanultunk mindezzel kapcsolatban és így tovább. Ennek az össze-
foglalásnak önként kell származnia a tanítók és tanulók évközi, al-
kalmi beszélgetéseiből. Ahol több tanító van, mindenik a maga osz-
tályában tegye ezt meg; középiskolában, polgáriban, kereskedelmi-
ben, stb. az osztályfőnökök. A testületnek előre meg kell a fő szem-



71

pontokban állapodnia s az egész intézetben ugyanabban az órában
kell ennek megtörténnie; nagyobb tanulókkal több órán. S végül az
egész ifjúságot (8 osztályú intézetben 4—4 osztályt) egybegyűjtve
egy embernek, az igazgatónak a tanulókhoz mért módon az így már
végbement összefoglalás alapján fel kell tárnia a történelmi előz-
ményeket, a jövő eshetőségeit és el kell mélyítenie a személyes kö-
vetkeztetéseket: pl. a történelmi okságnak, az egyén és a köz köl-
csönös hatásának, a nemzetért való felelősségének a gondolatát.
Ilyen tartalmú és célú beszéd legyen az utolsó hang az iskolai év-
ben; ez maradjon a fülökben s adjon irányt a szünidei tapasztalatok
önkéntelen beolvadásának és tudatos feldolgozásának. Ezzel elér-
hetjük, hogy tanítványainkon át a szülőkre is hatunk.

2. Az év történetének nevelési, művelődési, politikai tanulsá-
gait is össze kell gyűjtenünk. Nem tudom, de nagyon remélem, hogy
erre célozó útmutatást hivatalosan is kaptak már iskoláink. Anél-
kül is könnyen megtehetünk azonban mindent már most is. Csak
egy-két gondolatot vetek fel. Az első sorokban említett, inkább
külső adatokon kívül az iskolaév történetében szóljon az Értesítő
pl. minél részletesebben arról: miféle észleleteket tettünk az év
folyamán tanítványainkon; hogyan befolyásolta a község állapota,
hangulata az iskolai munkát, mily alakuláson ment át az iskola és
a család, a tanítók és tanulók viszonya (hihetően mindenütt ben-
sőbbé vált); miként nyilatkozott különböző életkorúaknak az esemé-
nyek iránt való belső részvétele; a tanítás anyagát, dolgozatokat,
iskolai ünnepélyeket, az iskola életében előfordult rendkívüli ese-
ményeket hogyan használtuk fel a ma szükséges ismeretek nyújtá-
sára, érzelmek kifejtésére. Ezek és hasonló, helyenként különböző
szempontok feltárhatják: milyen volt az iskola belső élete, müy
csírái látszanak a növendékek jövendő szellemi alakulásának, mihez
kell tehát fűznünk a szeptemberben újra kezdődő munkát. Egészítse
ki ezt a beszámolást annak bemutatása: mit tett az illető testület
az iskolán kívül a szülők s általában a lakosság vezetése, gondozása
terén: miféle gondolatokat igyekeztek az egyes tanítók elterjeszteni,
mi volt erre a közvetlen alkalom. Ehhez fűződhetnek azok az észle-
letek, amelyeket a lakosságon tettek a tanítók s amelyekből iskolai
eljárásuk szükséges irányát állapíthatják meg.

Ilyen szellemű dolgozatok az Értesítő útján kettős irányban
tennének nagy szolgálatot. A tanulók és szülők részére érdekes ol-
vasmány lenne minden ilyesmi s — kivált leckéztetés nélkül, bár
tanító célzattal írva — észrevétlenül is hatnának reájok, tehát szol-
gálnák a nevelés ügyét közvetlenül is. Nagy értéke lehetne azonban
közvetett úton is, ha ezekből a tanfelügyelők, főigazgatók, szakfel-
ügyelők megállapíthatnák egy-egy község vagy vidék, sőt egy-egy
társadalmi osztály lelkiállapotát, ennek érzelmi és gazdasági okait
s tudnának megfelelő javaslattal lépni a gyors intézkedés céljából a



72

felsőbb hatóságok elé. Ma is, intézkedések céljából, a jövőre is, e
korszak története érdekében rendkívül nagynak látom az itt ter-
mészetesen csak érintett adatgyűjtések vagy feldolgozások értékét;
csak komolyan kell hozzáfogni és nem szabad semmit jelentéktelen-
nek tartani! Ha attól félünk, hogy nincs költség reá, hagyjunk el az
értesítőkből mindent ami eddig is felesleges volt, pl. a mindenüvé
egyaránt leérkezett rendeleteket, a tanított anyag felsorolását, ér-
demjegyeket s mindjárt lesz helyünk újabb költség nélkül.

Igazi értéke ennek csak úgy lenne az országra nézve, ha min-
denik iskolafaj megcsinálná a maga körülményei szerint. Amelyik
nem szokott máskor Értesítőt adni, most az is megtehetné; adhatna
a tanfelügyelő a maga kerületének óvodáiról, elemi iskoláiról egy
kötetben, de az egyes óvók és tanítók tollából s bevezetést és össze-
foglalást írva ezekhez. S meg kellene ezt csinálniuk a mindenféle
szakoktatás intézményeinek is. Gondoljunk csak arra, mily tömér-
dek anyag gyűlne így egybe a különböző iskolafajok közönségének,
egyes városok lakossága különböző köreinek, egyes iskolák mun-
kájának összehasonlító megítélésére! A Statisztikai Hivatal által
kétségtelenül gyűjtött adatok beszédesebbek, a Gyermektanulmányi
Társaság által a gyermekekhez intézett kérdések eredményei reáli-
sabbakká lennének így. Es ami önkéntelen vagy szándékos bírálat
kerülne elénk, mily nagy hasznát látnók mindannak, ha belőle igazi
hiányt ismernénk fel és azt pótolnók, vagy a helyzet téves megítélé-
sét és azt kiigazíthatnék!

Ezen az úton mindnyájan növelhetnők azok erejét, akiknek a
nevelés, az új feladatokhoz mért szervezés a feladatuk; mivel pedig
az országos intézkedések nem mennek gyorsan, jó lenne a magunk
körében megtennünk, amit magunk erején tehetünk. E cselekvéshez
tisztánlátás szükséges. Ennek megszerzésére, személyes hatásunk
biztosítása, iskolánk súlyának gyarapítása, feladataink teljesítése
érdekében egyebek között az elmondottakat is meg kell tennünk.
Önmagunk előtt tisztázzuk így munkánk területét s az ebből bizo-
nyára bőven nyert tanulságok ugyanilyen tanulmányozásra serken-
tenek ezutánra is. Ma nem lehet üres, nagyzoló szólamnak néznünk,
mert mindnyájan érezzük az igazságát: csak az az iskola dolgozik
jól, amelyiknek mindenik tanítójában él a munkájáért való törté-
nelmi felelősség tudata!

Magyar Paedagogia. 1915.



NEVELŐI GONDOLATOK AZ ERDÉLYI ESEMÉ-
NYEKRŐL.

— Az 1916. évi betörés után. —
I. Az erdélyi menekültek elhelyezkedése sokáig tart, de előbb-

utóbb mégis csak befejeződik. Ezzel bizonyos mértékig helyreáll a
rend az országban legalább külsőleg és — reméljük — ideiglenesen,
amíg az ellenség a földünkről eltisztul. Addig minden tekintetben
sok nehézséget kell még a hatóságoknak eloszlatniuk; a kölcsönös
jóakaratra és a különböző szervek együttműködésére nagy szükség
lesz; a lakosság mindenik részének, menekülteknek és szállásadók-
nak jó és rossz tulajdonságai bőségesen nyilatkozhatnak; a felsőbb-
ség tapintatának és erélyének súlyos próbákat kell kiállania. Ezt az
újszerű életet körültekintő rendelkezések majd csak szabályozzák s
az ügynek ebbe a közigazgatási részébe itt nincs is helyén beleszó-
lanunk.

Még nehezebben simul el az a hullámzás, amit ez a szerencsét-
lenség a lelkekben okozott. A menekültek letelepedése nem szünteti
meg a tömérdek keserűséget és szomorúságot. Bennünk sem, akiket
pedig ez a csapás nem sújtott közvetlenül; még kevésbbé azokban,
akik a szó teljes értelmében új életet kénytelenek kezdeni más em-
berek és másféle viszonyok között, megrázott, meg is rendült lélek-
kel és a jövő felől való nagy bizonytalanságban. Mindezen csak
kettő segíthet mindkét félen: a részvét és a munka. Beszéltem er-
délyi menekültekkel, akik elmondták, milyen csillapítóan hatott ra-
jok a »magyarországiak« együttérzése, és éreztem magamon, hogy
a szenvedésben való részesedés megnyugtató. De ez magában nem
elég: a másoktól tapasztalt részvét terhessé válik hamarosan és a
szenvedés átérzésének tudata nem elégíthet ki. Dolgozni is kell.
A sorstól meglátogatottnak azért, hogy önállóságát, önérzetét, lelki
szabadságát visszanyerje; a másiknak meg azért, mert a benne
támadt együttérzés erre kényszeríti. Két belső parancs hajt ben-
nünket: »segíts magadon« és »segíts azokon, akiknek a sorsa most
a tiednél is nehezebb«.

Ez azonban csak a jelenre vonatkozik. Két keserves esztendő
megtaníthatott már mindenkit, hogy magát a jelent néznünk nem
elég, nem okos dolog. A mai feladatokat a jövőre gondolva kell el-
végeznünk. S aki tehernek érzi ezt a folytonosan előrenézést —
hiszen valóban teher —, ne restelje meggondolni: mily sok baja
származott egyéneknek és nemzeteknek az előrelátás hiányából! A
jelen mindig okozat s a jövő is mindig csak további következmény.
Ezért óhajtom a figyelmet arra irányítani, hogy jövőnk érdekében
nekünk, a köznevelés munkásainak Erdély mai helyzetével kapcso-
latban egész csomó meggondolni valónk akad. Hamarosan megkü-
lönböztethetünk három csoportot: egyfelől olyan tanulságokat, ame-
lyeket némely jelenségből a múltra vonatkozóan megállapíthatunk;



74

másrészt bizonyos feladatokat, amelyek már e percben is éber fi-
gyelmet és tudatos cselekvést követelnek; végül pedig az első pil-
lantásra nagyon is távolinak látszó kérdéseket, amelyek tanulmá-
nyozását mégis most kell megkezdenünk.

Tanulságokat úgy lehet megállapítani, ha bőséges feljegyzésiek
készülnek arról: miként fogadták az ellenséges betörést az erdélylek
meg a Királyhágón innen élők, hogyan ment végbe az egyes terüle-
tek kiürítése és mint történt az elhelyezkedés az ideiglenes lakóhe-
lyeken. Ily feljegyzésekhez természetesen megfigyelések kellenek s
bizonyos, hogy akkor effélére senkinek sem volt érkezése. De emlé-
kezeti képeinkből figyelemre érdemes adatokat lehet összeállíta-
nunk. Voltaképen ugyanis arról van itt szó: miféle tulajdonságok
nyilatkoztak az emberekben? Személyekhez fűződik minden emlé-
künk ebből a nagy mozgalomból s amint élményeinket újra átéljük,
minduntalan emberek jelennek meg előttünk s rengeteg egyéni vo-
náson kívül seregestül domborodnak ki bizonyos csoportok, ember-
fajták közös vonásai is. Az ilyeneknek aztán nem nehéz megtalálni
a magyarázatát. A tanulságok éppen itt rejlenek: ha a tapasztalt
emberi tulajdonságok forrását megismerjük, nyomban arra gondo-
lunk, hogy azokat milyen hatások okozták s milyen tervszerű eljá-
rás tudná megerősíteni, vagy megszüntetni. Éppen ezért kell e ta-
nulságokat nekünk keresnünk, mert bennünk él a nevelés gondo-
lata; mi tudjuk azt, amit találtunk, munkánkban nyomban felhasz-
nálni s ezzel a jövőnek a szolgálását tüstént a felismert helyzethez
alkalmazni. Ez az alkalmazkodás későbben nem is történhetik meg,
mert a tanulságok alapja, t. i. az egyes adatok, később elhomályo-
sodnak, de meg az irántok való fogékonyság is csökken.

A tanulságok közül az elsőt abból vonhatjuk le, hogy az ellen-
séges betörés Erdély népét meglepte. Ezen a tényen nem változtat
egyesek alapos előrelátása, még kevésbbé az, hogy most olyan so-
kan vannak, akik ezt »régen mondták«. Valóban sokan beszéltek
ilyesmit, de kevesen gondolták komolyan. Nem voltunk ahhoz szokva,
hogy a külső politikai dolgokkal alaposan törődjünk, nem ismertük
(mert nem is ismerhettük) a háború alatt kialakult nemzetközi vi-
szonyokat s különösen arról nem tudtunk, hogy harctéri helyzetün-
ket miként ítélik meg ellenségeink. E körülményekhez járult még
az is, hogy bármennyit emlegettük is beszéd közben a Romániával
való háború lehetőségét, azt nem gondoltuk el, hogy a bekövetke-
zése esetén mit csinálunk. T. i. hogy mit csinálunk mi egyének, csa-
ládok. Mintha ez is a gyávaság vagy bátorság kérdése lett volna és
nem az okos előrelátásé, a minden eshetőségre való lelki felkészü-
lésé. Ez volt a legfőbb baj: a lelki felkészülés hiánya. Ebből az a
tanulság, hogy valamennyiünknek, az egész népnek többet kell tö-
rődnie a jelennel, a legkomolyabban értett politikai neveléssel.

Más természetű elemek is vegyültek a Királyhágón innen élők



75

meglepetésébe. Olyasmi, amit az első kárpáti betöréskor is tapasz-
taltunk. Nagy volt ugyanis a csodálkozás amiatt, hogy az ellenség
a Kárpátokon átjöhetett. E percben ne emlegessük azt, ami külön-
ben nagy bajunk, hogy Erdélyt egyáltalában nem ismeri a nem ott
lakó magyarság. Csupán azt állapítsuk meg, hogy a földrajz tanítá-
sában általában (kivételek vannak) nem érvényesül a honvédelem
szempontja. Másként tudtuk volna, hogy az erdélyi szorosok milyen
természetűek, az egész határvidék milyen alkatú s akkor utólagos
magyarázat nélkül, magunktól is elgondolhatnék határvédő csapa-
taink helyzetét és jobban érthetnők a szorongva várt hadművelete-
ket is. Ma azonban ugyan ki érti — nem odavaló ember — például
a Hargita, a Maros jelentőségét? Nem vádként mondom, de bizo-
nyos, hogy hazánk földjét a nemzet nem ismeri eléggé. Egyik ré-
sze sem. Tudjuk, hogy igaz, amit angol lapok magyar közvélemény-
ként ismertetnek: a magyarság létének Erdély a biztosítéka, — de
fájdalom, nem lehet azt mondani, hogy az itt közvélemény volna s
hogy ezt a tételt valami sokan meg is tudnák okolni. A földrajz
tanításának nagy feladatot kell megoldania a nemzet jövője érdeké-
ben valamennyi iskolánkban. Alaposabban kell ismertetni a föld ér-
tékét és a népet, az ország egyes vidékeinek közművelődési, köz-
gazdasági jelentőségét.

Nem részletezem tovább, hogy milyen fajta tanulságokat is-
merhetünk fel, csak éppen rámutatok, hogy oktatásunk és erkölcsi
nevelésünk ezeknek egyaránt hasznát veheti. Ezzel az alkalommal
igen tetemes különbségeket lehet észlelni az erdélyi és a Királyhá-
gón inneni nép külpolitikai tájékozottságában s a nemzet helyzeté-
ről való vélekedésben, az erdélyiek között a színmagyar és a vegyes
lakosságú községek lakosainak, magyaroknak és nem magyaroknak
magatartásában és gondolatvilágában; indítást nyerünk arra, hogy
mindenféle iskolánk történelmi és földrajzi tanításán gondolkodjunk
s ennek újjáalakításában a nemzeti tudatosság fejlesztését tekint-
sük legfőbb célunknak (honismeret, nemzeti önismeret, állampol-
gári nevelés, azaz egy szóval: nemzetnevelés). Az erkölcsi nevelésre
pedig általánosságban eléggé útbaigazít az a tapasztalás, hogy a
menekülés és az elhelyezés végrehajtása közben a felelősségérzés,
előrelátás, lélekjelenlét, önzetlenség és kötelességtudás felemelő pél-
dái mellett nagyon sok felületességet, könnyelműséget, pipogyasá-
got, önzést és lelkiismeretlenséget láthatunk mindenfelé.

Mindabból, amit most önmagunkban és embertársainkon észle-
lünk, igyekezzünk okulni. Lássunk apró jelenségekben is megfon-
tolásra érdemes anyagot. Apróságok jellemzik az embert s nekünk
fontos látnunk, hogy milyenek vagyunk, mert nekünk nem csak
gondolkodnunk kell azon, hogy nemzetünk jövője érdekében milyen
emberekre lesz a háború után szükségünk, hanem nevelnünk is kell
olyan embereket!   Ezért   mondom,   hogy   bármily kis része volt is



76

valakinek az erdélyi eseményekben, vagy azok hatásában: gondolja
azt át ebből a szempontból. S mindenki, aki a jövővel törődik, ve-
gye fontolóra, hogy az erdélyi események milyen változást idéztek,
elő a nemzet belső életében. Kiki rájön, hogy ebből a megfontolás-
ból saját maga és az egész köznevelés számára határozott feladatok
következnek. Amit itt ezekről elmondok, egyedül a magam szem-
lélődésének az eredménye, tehát töredékes és nyilván egyoldalú.

*
II. Az erdélyi eseményekkel kapcsolatban bizonyos nevelési fel-

adatok is merülnek fel. Egyik részök köznevelésünk belső szerveze-
tére vonatkozik, azaz a tanulmányok rendjére és az erkölcsi nevelés,
vezető szempontjainak kitűzésére. Ezek az előbb érintett tanulsá-
gokból fakadnak, csak országos intézkedéssel oldhatók meg kellő
mértékben és megelőzően gondos tanulmányozást is kívánnak. A
tennivalók második csoportja hivatalos intézkedések nélkül, a magunk
környezetében tett észleleteink alapján, saját hatáskörünkben is el-
intézhető. Ezek a feladatok a menekültek mai helyzetéből erednek.

Ezt a helyzetet általánosságban az jellemzi, hogy az erdélyi me-
nekültek életének eddigi körülményeit rajtok kívül levő okokból,
erőszakos külső hatások megváltoztatták; emiatt egészen különle-
ges lelkiállapotba jutottak; a saját sorsokat nem irányíthatják
most annyira sem, mint amennyire az ember egyébként teheti; ide-
gen viszonyok között kell elhelyezkedniük és pedig nem is véglege-
sen, hanem az otthonukba való visszatérés reményével. A helyzetet
bonyolítja, hogy nem elég egyedül a menekültekre gondolnunk,
mert ugyanezek a körülmények természetesen a menekülteket be-
fogadó vidékek népére is hatnak, annak az életmódját és gondosko-
dását is befolyásolják s ekként rendkívül szövevényesen alakítják
nemzetünk belső életét. Az eddigi tapasztalás szerint nagyon is meg-
van az a lehetőség, hogy ez az alakulás sok helyen és több irányban
kedvezőtlen lehet; de okunk van remélni azt is, hogy bőséggel szár-
mazik jótékony eredmény is ebből a szomorú állapotból. Így már
most első feladatunk annak a megértése, hogy most mindazoknak,
akik a menekültekkel, vagy az ezeket befogadó községek népével
foglalkoznak, teljes erővel igyekezniök kell az események kárté-
kony hatásának megelőzésére vagy ellensúlyozására, a hasznosak
megerősítésére és kiaknázására. Nem kell külön hangoztatnom,
hogy itt nem vagyoni károkról vagy hasznokról, hanem csak afélé-
ről lehet szó, ami a nevelők hatása körébe tartozik: a nemzet lelki
és egészségügyi fejlődéséről.

Az egészségügyi résszel most röviden végezhetünk: természete-
sen mindenek felett való, hogy az oly sok veszteséggel járó náború-
ban az emberi élet megtartásáról gondoskodjunk s minden lehetsé-
ges módon őrizzük, ápoljuk, gyarapítsuk a gyermekeket. A gyerme-
kek a nemzet fenmaradásának   és megerősödésének   végső biztosí-



77

tékai; a velők való foglalkozás immár a mi közönségünk szemében
is kezd a legnagyobb jelentőségű tevékenységek közé emelkedni.
Ezen a nyomon haladva, iparkodjunk népünkben fokozni a mások
gyermekeivel való törődést. Erre megvan a hajlandóság, sok szép
példáját láttuk a háború alatt. De bizony láttuk az ellenkezőt, a
gyermek iránt való kíméletlenséget és szívtelenségét is, még pedig
többször a nők, mint a férfiak részéről. Elég az hozzá, nagyon szük-
séges az egészségről, főként a táplálkozásról, tisztaságról, ruházat-
ról való gondoskodás, annál inkább, mert az orvosokra most min-
denütt sokkal több munka jut, mint amennyit igazán el tudnak vé-
gezni! A tanító persze nem gyógyíthat, de éberségével és jóakara-
tával sok bajt megelőzhet. A szegény menekült gyermekek közül sok
pusztulhatott el; sokon megmarad valamilyen alakban ezeknek az
eseményeknek a nyoma. Mindnyájunk érdeke, hogy több már ne
vesszen el s a nyomok minél kevesebb kárt okozzanak.

Több szót kell ejtenem arról, hogy a nemzet lelki fejlődése
kíván ebben az imént vázolt helyzetben éber gondoskodást a nevelők
részéről. Önként érthető, hogy a keserűség és bizonytalanság köny-
nyen a csüggedés és semmittevés lelkiállapotába juttathatja mind-
azokat, akikben nincs elég életkedv, önállóság, erkölcsi erő. Ezeket
kell tehát fokoznunk szóval és példával. Nem lesz nehéz ebben a
munkában erős lelkű segítőket találnunk éppen a menekültek kö-
zött. Olyanokat, akik megértik, hogy a bűnbakok keresése meg a
szitkozódás talán csillapítja a szenvedelmet, de nem szünteti meg a
kárt és a szenvedést; az elégedetlenkedés nem pótolja ki a fogyat-
kozásokat; a segély nem lehet annyi, hogy mindenki megérhesse
vele stb. Vagyis arra kell törekednünk, amire a rokkant katonákat
igyekeznek rávezetni: az adott helyzetben való lehető legjobb elhe-
lyezkedést csak a magunk erején lehet biztosítanunk, erőt véve
magunkon s felhasználva képességeinket. Nem lehet egyszerűen vá-
rakoznunk, amíg hazatérhetünk, hanem mindig erre gondolva és
erre vágyva bele kell illeszkednünk a sorstól ránk mért viszonyokba,
munkát kell keresnünk és becsülettel végeznünk. A felnőtteknek
ilyen irányú vezetése most komoly feladat s ha ezt a felsőbbség
talán nem kívánja is meg tőlünk, a bennünk élő nevelői gondolat bi-
zonyára parancsolja. Ha — miként egy miniszteri rendelet előírja
— a menekült tanító együtt van a népével, ezzel a munkával telje-
sedik az az eszményi követelmény, hogy a tanító az egész nép ve-
zetője legyen.

Különös gondot kívánnak természetesen a menekült gyerme-
kek. Igen sok szempontból. Először is óhatatlan, hogy mélységes
gyűlölet ne ébredjen bennök, kivált a serdültekben, az ellenség
iránt, amely ennyi szenvedést okozott nekik és minden ismerősük-
nek. Azután sokat közülök rettenetesen meggyötört a kiállott testi
szenvedés, a szüleikért s másokért   való   aggodalom, az esetleg el-



78

vesztett testvérért való fájdalom. Másrészt pedig az új környezet-
ben tömérdek új tapasztalás rohanja meg eleven lelköket, de ezeket
feldolgozni magoktól nem igen tudhatják. Akár saját tanítójukkal,
akár idegen vezetéssel tanulnak tovább, felettébb nehéz lehet bele-
szokniok most a lelköket eltöltő érzelmektől távollevő gondolat-
körbe. Magok körül látják az otthonukban nyugodtan megmaradt
gyermekeket, akiknek az övéktől eltérő játékaik, szokásaik, ismere-
teik, sőt szokatlan ruháik, másforma evőeszközeik, furcsa ételeik
vannak. A Hargitától az Alföldre jutott gyermek — a felnőtt is —
másnak lát itt mindent, de mindent s mégis azt látja, hogy itt test-
vérnek nézik, együttéreznek, együtt aggódnak és reménykednek
vele, segítnek rajta. Nem elemzem itt ezeket az élményeket, de azt
hiszem, nyugodtan kimondhatom, hogy mindezeknek szintén nyoma
marad a lélekben, mindezekre nagyon ügyelnünk, ezekkel számolnunk
kell, a nevelésnek ezekhez kell fűződnie. Ne igyekezzünk semmit
mást elsimítani a gyermekek lelkében, csupán a rázkódást, a félelmet,
A lelki rázkódás lecsillapodik magától, mert a gyermeki lélek rugal-
mas, csak adni kell neki más foglalkozást, és pedig a mostani tar-
talmával rokon, de általunk okosan vezetett foglalkozást. Beszél-
jünk arról, amit átélt; tisztázzuk erről alakuló gondolatait, gyara-
pítsuk szemléleteinek a tartalmát; eszméltessük az embereken ta-
pasztalt különbségekre, új lakóhelyének sajátosságaira. A növen-
dékekkel együttélő, lelkökbe látó s lélekkel dolgozó tanító csak-
hamar észreveszi, hogy ekképpen a jövő feladatokra készíti elő ezt az
új nemzedéket: megedzi a lelkét, célokat tűz elé s észrevétlenül ki-
irtja onnan a most benne lévő félelmet, amely az átélt gyötrelmek
és a fenyegető bizonytalanság miatt ébredt fel. Ebből az ifjúságból
erős, elszánt nemzedéknek kell lennie; olyannak, amely tisztán
látja maga előtt a maga és nemzete életének a célját; amely tudja,
hogy ellenségei vannak, akikkel meg kell birkóznia. Hiában, ezt a
gondolatot többé nem hagyhatjuk ki nevelői gondolataink láncolatá-
ból, mert ez immár bűn volna, vagy a bűnnel határos élhetetlenség.
De azért ez a gondolat nem jelenti egyetlen más nép iránt sem a
gyűlöletet: mi nem akarunk elvenni senkitől semmit, nem kívánjuk
senkinek a romlását, csak nem is engedjük oda, ami a miénk és
élni akarunk magunk is! Ezt kell belenevelni a mai gyermekekbe:
mi élni akarunk s hogy élhessünk, erősnek kell lennünk minden te-
kintetben!

Lehetetlen, hogy a menekültek gyermekeiről gondolkozva,
könnyes ne legyen a szemünk. A magunkénak érezzük mindeniket s
szinte önvádat érzünk amiatt, hogy rólok gondoskodni nem tudtunk.
Csak annál erősebbé válik bennünk az a vágy, hogy segítsünk biz-
tosabbá tenni a jövőjöket. A tanítókon ebből nem áll több, csak lel-
kök megedzése. De a lélek ereje éppen a legerősebb biztosítéka az
embernek s erős lelkű emberekre van szüksége a nemzetnek.



79

Ilyen szellemben folytatva az iskolai nevelést, előkészítjük a
menekülteket arra, hogy majd visszatérve az ősi földre, fokozott
nemzeti tudatossággal nyúljanak a kénytelenül eldobott szerszá-
mokhoz. És ez lesz a jó előkészítés arra is, ha netalán huzamosab-
ban kellene az új környezetben maradniok.

III. Az erdélyi menekültek a fővároson kívül az országnak
főképen olyan vidékein helyezkednek el, amely vidékek lakói Er-
délyt általában nem ismerik s ahol eddig Erdély népe is kevéssé
fordult meg. Az alföldi és dunántúli magyar meg a székely megle-
hetősen idegenül nézhet most egymásra; a szászok és a magyarok
között pedig sok ok miatt egész világ lehet a találkozás első pilla-
natában. Valamennyien tapasztalhatják, hogy nem ismerjük eléggé
egymást: egymás életmódját, otthoni életviszonyait, értékét. Ha-
zánkban ugyan jó idő óta élénk az utazási kedv, de a nemzetnek
nem mindenik részében és nem visz el bennünket az ország minde-
nik vidékére. A jobb módúakról sokszor elhangzott már az a jogos
panasz, hogy jártasabbak külföldön, mint itthon, földművelő né-
pünk legnagyobb része meg csak lakóhelyének közvetlen környékét
ismeri. A városokban való cselédkedés nem változtat azon, hogy
népünk különböző elemei nem ismerik egymást, sem az országot.
Ebből következik, hogy nem is lehet bennünk elég erős a kölcsönös
összetartozás érzése és nem tanulhatunk annyit egymástól, ameny-
nyit lehetne, ha tudnók, hogy a másutt lakóktól mit tanulhatunk
és ha volna rá alkalmunk is.

A mostani keserves alkalmat értékesítenünk kellene mindkét
irányban: fel kell használnunk a kölcsönös megismerkedést a nem-
zet benső egységének fokozására és mindkét félnek (menekülteknek
és szállásadóknak) javára váló okulására. E cél érdekében az a fel-
adatunk, hogy ebben az irányban vezessük környezetünket s lehe-
tőén meggátoljuk az ellenkező hatásokat.

Ennek a helyzetnek ugyanis természetes következménye, hogy
az így találkozókban egymásról vélemények és egymás iránt bizo-
nyos érzelmek keletkeznek; ezek a vélemények és érzelmek lehet-
nek későbbi, állandó együttérzésnek és közös munkának, a nemzeti
összetartozás megértésének az alapja, de származhatik belőlök ide-
genkedés és újabbfajtájú széthúzás is. Nem bizonyos, hogy csak a
részvét és a hála lehet a két oldalon uralkodó érzelem. A segí-
tésre indító részvétnél erősebb lehet a bosszúság amiatt, hogy a la-
kosságnak ez a megnövekedése nehezebbé teszi az élelmezést, sokak
számára kényelmetlenné a lakást. A hála helyett pedig sokszor ta-
lán az elégedetlenség jut szóhoz az ellátás hiányai miatt avagy zú-
golódás a vélt vagy csakugyan meglevő részvétlenségért. S ahol
ilyesmi nincs is, kerülhetnek össze véletlenül nagyon különböző ter-
mészetű emberek, kellemetlenné válik számokra a személyes érint-



80

kezés és apróságokból aztán nagy összeütközések nőnek ki. Ezeket
a mindennapos jelenségeket nemzeti szempontból most komolyan
kell vennünk. Ismerjük azt az emberi sajátságot, hogy még ilyen
nagyfontosságú dolgokat is, amilyen a háború és ebben Erdély
sorsa, személyes nézőpontból tekintünk elsősorban; emberi vonás
az is, hogy kifogásainkat rendesen nem korlátoljuk egyes szemé-
lyekre, hanem könnyen általánosítunk. A személyes okokból eredő
kifogásoknak és általában korlátolt tapasztalatainknak gyors álta-
lánosítása és hirdetése idegenséget és hidegséget terjeszt a most
együvé szorultak között egymás iránt. Már pedig bizonyos, hogy
nemzetünk jövőjére nagy hatása lesz annak, hogy most milyen véle-
mények, milyen érzelmek fejlődnek ki bennünk egymás iránt. Ezért
kell arra törekednünk magunk személyére, de egész környezetünkre
nézve is, hogy mostani helyzetünket lehetőén magas szempontból
tudjuk tekinteni, álljon előttünk mindig az a cél, hogy a nemzet
most megismerkedő részei egymást megértsék, az egymásra utaltsá-
got és a kölcsönös segítés kényszerűségét felismerjék, s ez a ke-
serves állapot a közös, nemzeti tudatosság kialakulását segítse elő.
Itt is a gyermekek jussanak eszünkbe; azok lelkében számtalan
szállal fűződnek most egybe az új élmények: gondoskodjunk arról,
hogy mindkét fél gyermekei az óhajtott irányban gyűjthessenek ta-
pasztalatokat. Ekkor nagy, belső erősödést is remélhetünk. Nem
szabad az eseményeket ebben a tekintetben sem csak úgy magokra
hagyni!

Sok jónak az alapját vethetjük meg azzal is, ha arról gondos-
kodunk, hogy mindenik fél tanulja meg a másiktól mindazt, amivel
az otthon kellemesebbé, tartalmasabbá, magára és a közre nézve
hasznosabbá tudta tenni az életet. Ez a tanulás önmagától is folyik,
de többre jutunk, ha irányítjuk. Tudjuk, hogy pl. a földművelésnek
nem azonos módszerét alkalmazzák a különböző vidékeken, itt sike-
resebb az eljárás, ott élénkebb az érdeklődés az újítások iránt,
amott változatosabbak a termelési ágak és így tovább. Aki ezekhez
a kérdésekhez ért, annak igen könnyen lehet felhasználnia az alkal-
mat. Ugyanígy más téren is. Nagyon sok olyan község népe hagyta
el otthonát, amely községekben a mezei munka végeztével komoly
háziipari tevékenység folyik s vannak — fájdalom — olyan helysé-
geink bőven, ahol a tél a lakosság tetemes részére nézve a tétlenség
ideje. Módot kell lehetőén találni arra, hogy a kölcsönös tanulás ne
a tétlenség, hanem a munka terjedését segítse elő. A felnőtteken
változtatni bajos, kivált akik mostanában anyagilag megerősödtek;
de a fiatalokban nagy a munkaösztön, az új iránt való érdeklődés,
így tehát nem volna nehéz egyes helyeken az új lakótársak efféle
ismereteit kölcsönösen terjeszteni, némely község népének egész
élete más irányúvá lehetne egy-két nemzedék múlva, ha megfelelően
szervezni tudnók most ezeket az alkalmi tanulásokat.



81

Általában nagyon tágul most a nép gondolatköre, bővülnek is-
meretei pusztán a beszélgetések útján is. Bizonyosan érdeklődnének,
ha egymás történetéről, életéről, földjéről részletesebben is hallaná-
nak olyasmit, ami az övékkel való egyezést vagy attól való eltérést
mutatja be nekik. Ahol menekült tanító van, a község rendes taní-
tójával együtt kitűnően rendezhetnének a kétféle népről szóló
beszélgetéseket. Nem kellene ezeknek nagyszerű előadásoknak len-
niök, hanem fesztelen összejöveteleken úgy kellene intézni a beszél-
getést, hogy abból egyszer egyik, máskor másik kérdésben való
rendszeres tájékoztatás váljék. Az iskolán kívül folyó oktatás
(szabad oktatás) ebben az évben főként Erdéllyel foglalkozhatnék
mindenik fokon és az országban mindenütt. Sokat lehetne így
pótolni abból, amit Erdély megismeréséből eddig elmulasztottunk.
S ki tudja, milyen üdvös hatása lehetne ennek egész nemzeti
életünkre!

Külön gondot érdemel az erkölcsi felfogásban levő különbség.
Tudjuk, hogy e tekintetben minden vidéknek s a nép mindenik
rétegének vannak jellemző vonásai. Az erkölcsiséget természetesen
egészen tágan kell itt értenünk és ügyelnünk arra, hogy minden
tekintetben azok hatása legyen nagyobb, akik különbek. Ezen a
téren gyorsabban látszik meg az együttélés eredménye, mint pl. a
gazdálkodás és ipar terén. Remélhetően nem lesz okunk búsulni
miatta. De hogy ne legyen: éber ügyeletre van szükség.

A jövőre gondolva tanulságosnak és szükségesnek tartom,
hogy mindazokon a helyeken, ahol menekültek vannak, gondos fel-
jegyzések készüljenek az észlelhető kölcsönös hatásokról. Ügy kell
ezt a korszakot felfognunk, mint egész jövőnk meghatározóját. Az
erdélyi menekülés csak egyik részlete a nagy átalakulás folyama-
tának, de nagyon mélyre nyúlhat a hatása. Már a háború kitörése-
kor javasoltam, hogy tanulmányozzuk a magunk népén észlelhető
hatásokat. Az eddig elmondottak e tanulmányozás néhány szem-
pontját kidomborították s talán többre utaltak. Azt hiszem, hama-
rosan nagy érdeklődéssel folytatná mindenki, aki belefog, a fel-
jegyzéseket arról, hogy miként nyilatkoznak mindkét félen pl. a
műveltségben levő különbségek, sajátos jellemvonások, erkölcsi fel-
fogások, a nyelvben és felekezetben levő különbségek, az életmód-
ban, táplálkozásban, földművelés, ipar, kereskedés terén levő
szokások és mi ezek hatása a másik félre. Mindenki láthat számos
jellemző apróságot és ha kezdettől fogva nyomon követi, nemcsak
megérti a később, talán évek múlva jelentkező változásokat, hanem
megfelelően tud eljárni is: ezeket tudatosan elősegítheti vagy
gátolhatja. A művelődéstörténet számára nagyon értékes anyagot
halmoz fel, aki a maga községére nézve feljegyzi pl. ezeket: az ott
levő menekültek hová valók, hányan vannak, milyen a vagyoni,
műveltségi,   egészségi  állapotuk,  hogyan  fogadták  őket  és  miként



82

helyezkedtek el, miként érintkeztek velők a helybeliek (asszonyok
az asszonyokkal, a gyermekek egymással), miben lehet észrevenni
újabb szokásokat; mikor majd elmehetnek, elmegy-e mind s miért
marad ott, aki nem tér haza; megy-e velők innen is valaki (össze-
házasodás, beszegődés) stb.

Ily természetű anyaggyűjtés a gyűjtőre nézve is hasznos
munka: tanúja az ember az alakulás folyamatának, a maga felada-
tát tisztábban látja és sikeresebben teljesítheti. Sok ilyen meg-
figyelés pedig azt teszi lehetővé, hogy ennek a népvándorlásnak az
egész nemzetre való hatását valamennyire megállapítsuk és köz-
nevelésünk a viszonyokhoz alkalmazkodjék.

Néptanítók Lapja, 1916: 38., 39., 40. sz. Az I. részt itt eredeti fogal-
mazásában közlöm.



III. A BÉKÉRE VALÓ ELŐKÉSZÜLET.

KÖZNEVELÉSÜNK ÉS A HÁBORÚ.
1914

I. A közélet mindenik terén arra van szükség, hogy akik itthon
maradtak, igyekezzenek előkészülni a béke idejére. Az ugyanis nem
lehet a régi életnek egyszerű folytatása; e nagy rázkódás tanulsá-
gait fel kell használnunk a külső és belső politikában s társadalmi
és magán életünknek minden vonatkozásában. Még nem tudjuk
ugyan, milyenek lesznek a háború után körülményeink, de azt már
látjuk, hogy közvetlen feladataink megváltoznak. Ma sincs már
olyan munkatér egy sem, amelyen új meggondolni valója ne volna
annak, aki magának és másoknak is maga tartozik irányt jelölni.
És ezt a meggondolást nem elég akkor kezdeni el, amikor már itt
az új munka ideje. Fokozatosan megyünk át ebbe s ezért már most,
a háború alatt kell állandóan szemmel tartanunk: miként hat a há-
ború működésünk körére, miben látszik és még miben gondolható
változás, hogyan lehet annak eleget tenni. Ez a számbavétel a köz-
nevelés munkásainak is kötelességük. Annyival inkább, mert ezek-
nek nemcsak magoknak kell az új feladatokra előkészülniük, ha-
nem hivatások szerint mások előkészítése is reájok vár. A magunk
szűkebb-tágabb körében mi mind vezetők vagyunk.

II. A háború, mint egyebütt, a nevelésben is zavart okozott:
iskoláink helyiségei most nagy részben más célt szolgálnak, a taní-
tók közül mindenféle iskolából sok ment el katonának, főiskoláink
padjain hallgatók is kevesen ülnek, a középiskolák utolsó évéről az
itt lévő tanulók is elkívánkoznak. Ez azonban csak a külső hatás.
Ennél mélyebb a másik, a belső hatás: akik itt vagyunk, tanítók is,
tanítványok is, mások vagyunk. Megvallhatjuk, hogy munkánk nem
folyik a rendes módon, mert eddig nem ismert érzelmek tartanak
fogva mindnyájunkat; szokatlan és csak lassanként rendeződő gon-
dolatok tolakodnak bele tanításunkba s ezt nem tudjuk mentesíteni
napjaink hangulatától. Tanítványaink lelkében meg nem a régi, ál-
talános tudásvágy él, hanem a mostani időre vonatkozó kérdések
törnek ki belőlök, mihelyt szóhoz jutnak. A kicsinyek játéka, a
nagyobbak szórakozása mind ezzel kapcsolatos. Ezért baj is volna,
ha erőszakosan leküzdenők magunkban a benső kényszerűséget és
úgy tennénk, mintha ebben az időben is a „tananyag elvégzése“
volna a legfőbb feladat s az élet zsivajának kívül kellene maradnia



84

az iskola falain. Inkább vegyük tudomásul a háborúnak azt a már
észlelhető hatását, hogy a valóság, az élet feltétlenül helyet köve-
tel magának mindenütt, ahol nevelés folyik. Az idő“ támasztotta
szükségletet elégít ki a kisdedóvóintézet, amelynek megszaporodnak
árva és elhagyott védencei. Az elemi iskolás gyermeknek, a serdülő
tanulónak tömérdek kérdése van; azokra felelni kell. A tudományos
nevelés csarnokaiban ott van a nagy kérdés: a művelődés, a tudo-
mány értékének kérdése; ebben az ifjúságot az európai műveltség
mai nagy válságának idején irányítás nélkül hagyni nem szabad. Az
ifjúság lelkében még nagyobb az a zavar, amelyet a háború kezdete
óta társadalmunk érző és gondolkodó tagjain, magunkon is, megfi-
gyelhetünk. Nem tudunk a megszokott módon értékelni, megingtak
eszményeink, értelmetleneknek tetszenek céljaink, kétségünk támadt
a magunk jóhiszemű, de korlátolt terű munkájának értéke felől és
e mostani pusztító forgatag láttára kicsinynek, semminek érezzük
önmagunkat, általában az egyes embert. Ebből a zavarból ki kell
vezetni a nemzetet, mert ebben nagy veszedelem van. S ez a kiveze-
tés nem egynek, valakinek, hanem a köznevelésnek feladata. Fontos
magában az is, hogy az iskola dolgozzék, az ifjak és gyermekek
elméjét elfoglalja, hogy a művelődés folyamában szünet és ezzel
hézag ne keletkezzék. A jövő érdekét azonban az a munka csak ak-
kor szolgálja, ha ott ragadjuk meg a lelkeket, ahol leginkább fogé-
konyak és teljes nevelői tudatossággal tanítványainkhoz alkalmaz-
kodunk. Ebben az esetben munkánk sikerét bízvást remélhetjük,
mert segítségünkre lesznek a felnőttek. Ezek is fogékonyak most
mindenféle hatás iránt; hallgatnak mindenkire, akiből meggyőző-
dés szól vagy aki legalább is határozott hangon beszél; hajlandók
felismerni az események között a kapcsolatokat, amelyekkel a tömeg
máskor oly kevéssé törődik, és érdeklődnek minden iránt, ami a
mostani időkre vonatkozik. Tehát az iránt is, ami ilyet gyermekeik
az iskolában hallanak. Ezen a módon hatásunk az egész társada-
lomra is gyorsabban kiterjedhet, mint régebben.

Erre törekednünk is szükséges, mert már látható a háború-
nak az a hatása, hogy megnő a nevelés iránt való érdeklődés azok-
ban is, akiknek nem élethivatása a nevelés. Nem-tanító emberek
beszédeiben és írásaiban is megszólal már az a gondolat, hogy a
háború tanulságait a nevelésre vonatkozóan is meg kell állapítani.
Előre látható, hogy ezt a megállapítást az iskolán kívül állók tisz-
tán politikai vagy tisztán katonai szempontból végeznék. Már hal-
latszik is ezen az alapon innen-onnan, hogy nevelésünknek át kell
alakulnia és jósolják, hogy bizonyosan át is alakul. A háborúnak
ezt a hatását örömmel vesszük tudomásul, mert megmutatja az
utat, amelyen általános elismeréshez juttathatjuk azt az igazságot,
hogy a nevelés közügy; és most talán azt is megérti mindenki,
hogy a közdolgokat — a nevelést is — a köz érdekéből szükséges



85

minden irányban a lehető legjobban intéznünk. A köznevelés jósá-
gának pedig az a feltétele, hogy ne egyoldalúan politikai vagy éppen
katonai, hanem tiszta nevelési szempontok vezessék; ezek a politi-
kai és katonai tekintetet, vagyis a nemzeti jövőre, a nemzeti véde-
lemre való tekintetet is magokban foglalják. Remélhetjük, hogy tete-
mes változás jön létre a nevelésről való gondolkodásban és gondos-
kodásban. A fogékonyságot fel kell használnunk vagy pedig eleve
letettünk arról, hogy a nevelői gondolkodásnak most várható kifej-
lődését a nevelés elvei irányítsák.

Remélhetően meglátszik majd a háború hatása azon is, hogy
erre az irányításra a hivatásos nevelők az eddiginél nagyobb erőt
fordítanak. Fel sem tehető, hogy a legutóbbi pár hónap- mélyebbé
ne tette volna bennünk a nevelés nemzeti feladatain való elmélke-
dése, érzékenyebbé ne tett volna a rendszeres nevelés akadályai
iránt és meg ne erősítette volna azt a bizonyosságot, hogy a nemzet
jövőjének legfőbb biztosítója mégis csak az az alap, amelyet a polgá-
rok lelkébe a nevelők raknak. A nevelők valamennyien, tehát nem
csupán az iskolai tanítók. E meggyőződés hatása alatt igyekezzünk
megértetni mindenkivel, hogy a tőle kiinduló hatásért mindenki fele-
lős. Ugyanez a gondolat segít arra, hogy az eddiginél is fontosabb-
nak, mindnyájunk sorsára kihatónak ismerjük fel minden egyes
növendékünknek minden tulajdonságát és nagyobb jelentőségűnek
tartsuk önmagunknak minden, még oly parányi cselekedetét is, mert
ezek hatása ki sem számíthatóan terjed tovább. A háborúnak az
lenne a nevelés ügyére nézve legüdvösebb hatása, ha megerősödnék
a nevelőkben az önismeret és a felelősségérzés. Ez tenné lehetővé,
hogy a nevelés — külső kényszerítés nélkül, saját mivoltának eleget
téve — csakugyan alkalmazkodjék a jelenhez s már most elkezdje
az egész nemzetnek a jövőre való előkészítését. A nevelésnek csak a
mából kiindulva lehet hatása az egyének lelkére és ezen át a nem-
zet életére. Ezért nevezetes az a nem ma támadt, de immár halaszt-
hatatlan kötelességünk, hogy vizsgáljuk meg a talajt, amelyre épí-
tünk és állapítsuk meg a nevelés mai feladatait.

III. A nevelés mai feladatai abból derülnek ki: miben változott
meg a nevelés eddigi alapja, t. i. a közszellem, amely a serdülők
szellemét meghatározza, meg a közviszonyok, amelyekhez a nevelés-
nek alkalmazkodnia kell. A tájékozódás nehéz, mert itt nem teljes,
végbement változásról van szó, hanem apránként történő alakulás-
ról, bonyolult folyamatról s ennek mibenlétét és eredményét még
nem látjuk tisztán. Éppen azért, mert ezekre nézve senki nézeteit
készen át nem vehetjük s mert egyes emberek ma közvetlen tájé-
koknál alig láthatnak messzebbre, minden hivatásos nevelőnek szük-
séges tágra nyitnia a szemét és megkeresnie, hogy a maga körében
mi változás észlelhető az emberek érzelmeiben és gondolkodásában,
hogyan értik a nemzet helyzetét és látják-e ebben a magok szemé-



86

lyes feladatát; vájjon a háború mily jellemvonásokat hozott és hoz
még folytonosan napfényre; mi része lehet népünk harctéri és itt-
honi magatartásában a nevelés eddigi módjának vagy hiányának;
miféle nevelési tennivalókat sürget annak a községnek,   városnak
vagy egész vidéknek értelmi, erkölcsi, egészségi és vagyoni állapota.
E megfigyelés kiterjed a közélet minden jelenségére, eredménye
összeolvad másunnan hallott értesülésekkel és így egyetemesebb
alapot szerzünk a magunk dolgának megítélésére. Külön gondosan
kell számba venni e szempontokból az ifjakat és öregeket, férfiakat
és nőket, harcosokat és itthonmaradtakat, a különböző társadalmi
osztályokat, nemzetiségeket, felekezeteket, az illető hely lakosságá-
nak összetételét, a háborúban való érdekeltségét. Gyűjteni kellene
minderre vonatkozó adatokat a közönség egyes tagjaitól is, akik a
polgártársaikat megfigyelni tudják és szokták. Az ország minden
pontján és a lakosság mindenik csoportjára vonatkozóan történő
ilyen adatgyűjtés útmutatást adna magának a gyűjtőnek az iskolai
munkájában s megjelölné a nevelésügyi gondolkodás és a törvény-
hozás feladatait.

1. Közvetlen irányítást nyer így az ember arra, hogyan lehetsé-
ges ma, a háború folyamán tanítványai lelkét gondoznia és ezeken
keresztül a felnőtteket is nevelnie; melyek azok a kisebb-nagyobb
háborús események, amelyeket napról-napra az iskolája fokához
mérten szóvá kell tennie; miként lehet a mostani, közös tárgyú
érdeklődésből közös eszmény felé való törekvést fejlesztenie, a szét-
húzás és egyenetlenség helyére a közös öröm és közös szenvedés
nevelői értékesítésével a kölcsönös megértés és együttérzés magvait
elhintenie. Ez a meggondolás arra indítja a tanítót, hogy a tanítás
anyagából is azt válassza ki, ami a mostani dolgokkal vonatkozásba
hozható és minden nap tegyen egy-egy lépést arra, hogy a háború
kezdete óta a harctéren is, itthon is megnyilatkozott jó tulajdonsá-
gok erősödjenek, a szintén megjelent hibák apadjanak. Amint fel-
mutatja mindezeknek a kihatását: az iskolai nevelés ezen a módon
nemcsak „tartja a lelket a népben“, ami maga is szükséges, hanem
fokozza a mai nemzedék tudatosságát, felismerteti vele feladatait
s felvértezi minden csüggedés és minden elbizakodás ellen.

2. E munka közben alakul a tanító gondolkodása, a sok, hasonló
viszonyok között dolgozóé hasonlóan, s mivel valamennyien az egész
nemzetre, az országra gondolnak, ugyanazok a gondolatok kapnak
erőre mindnyájokban. Ha e gondolatok szerint a gyűjtött adatokat
rendezik, egy-egy vidék nevelésügyi állapotrajza kerül ki belőle s
ha ezeket a megyei tanügyi lapok közreadják, csakhamar az egész
országról készen lehet az a valóságon alapuló adattár, amelyből
az eddigi nevelés bírálata igazán elkészíthető és a nevelés mai kér-
dései felismerhetők. Azok a teljesen gyakorlati szempontok ilyen
módon nevelői gondolkodásunknak határozott irányt adhatnak. Ez



87

az idő ugyanis olyankor ért bennünket, mikor életünk a nevelés
terén minden részén meglehetős ellentétek és bizonytalanságok
között folyt.

Eddig nem volt általánosan elismert vezető gondolatunk. Most
nem lehet kétséges, hogy a nevelői gondolkodás számára a háború
azt a kérdést tette a legfőbbé; milyen nevelésre van szükség a nem-
zet jövője érdekében? Számtalan ok miatt a felelet csak az lehet:
olyanra, amely a nemzeti erőt fokozza. A nemzeti erő pedig: a nem-
zetet alkotó egyének ereje, amelyet egybefűz és egy célra irányít
a közös nemzeti tudatosság. Ez a tudatosság áll a nemzet helyze-
tének és feladatainak, az egyes ember nemzeti értékének és a ma-
gunk kötelességének ismeretében. A rendszeres nevelői gondolko-
dásnak ma a legfőbb feladata: a közös nemzeti tudatosságra vezető
útnak-módnak teljes kifejtése. Ez a feladat követeli mindnyájunk
erejét és kielégítheti a sajátos irányú érdeklődést is, ha ennek
egyébként a nevelés a tárgya. Ennek a munkának ugyanis lélektani,
etikai, társadalomtudományi, neveléstörténeti, didaktikai részei
vannak s mivel a tudatosság csak szellemi alapja az erő kifejtésé-
nek, része jut a munkából az egészségre való nevelés szakemberé-
nek is. Nemkülönben a politikusnak, mert a nemzeti tudatosság
fogalmának és valósítása módjának kifejtése mélyen belenyúlik
nemzetiségi és egyházi politikai kérdésekbe.

Ezen az úton a nevelői gondolkodást kivált mai viszonyaink
és mostani tapasztalataink feltétlenül odajuttatják, hogy saját hát-
terét nemzetünk világhelyzetében lássa. Három lépcsőn kell fel-
mennünk, hogy a nemzeti tudatosság mivoltát tisztán megláthassuk.
Az első: a magyarság helyzete a hazában; a második: Magyaror-
szág helyzete a Monarchiában; a harmadik: a Monarchia helyzete
a hatalmak között. Mindhárom tekintetben fogyatékos bennünk a
nemzeti önismeret; így nem érvényesülhet teljes erővel a nemzeti
öntudat s az életünk ezért nem is lehet igazán határozott célok felé
törő nemzeti élet. Pedig ezután ilyet akarunk élni! A nevelői gon-
dolkodásnak ma ez a kényszerítő alapja. Itten határozott értelmet
nyer minden mai nevelési irányzat (állampolgári, politikai, egyéni,
alkotó munkára való nevelés) s egy középpont köré gyülekezik min-
den szervezeti reformtörekvés. Ennek az új nevelésnek eltervezését
és szervezését mutatja a háború legfőbb tennivalónknak. Új lenne;
nem azért mintha alapgondolata volna új, hiszen az a magyar neve-
lői gondolkodás történetében csaknem örökös. Új lenne ez a nevelés
azért, mert ez a gondolat eddig legfeljebb, ha egyesek munkájában
érvényesül, holott a köznevelés egész szervezetében kellene irány-
adónak lennie.

3. A mai viszonyokat feltáró tanulmányok a köznevelés szerve-
zésének irányelveit is megjelölnék. Kimutatnák, milyen baj, ha csak
a legkisebb hegyi falu  népét is  elmulasztjuk lelkileg magunkhoz



88

vonni; ha a nemzet részeinek műveltségében nagyok a különbségek;
ha nincs mindenütt iskola és a nemzeti tudatosságtól áthatott
tanító; ha az iskola nem olyan, hogy éppen az a nép hasznosnak
láthatná, ha minden egyes iskola nem igyekszik a nemzeti életnek
valamely határozott szükségletét kielégíteni s ha nem az a legfőbb
célunk, hogy mindenik osztály vagy csoport tagjait hozzájok alkal-
mazott módon felemeljük a nemzeti munkában való tudatos részvé-
tel lelki-testi készségéig. E korszak jövendő történetírója nem mel-
lőzheti a mai események művelődési, politikai tanulságait és a mai
politikus nem térhet ki a művelődési politika követelményei elől.
Már most kell előkészíteni a tervet, hogy a béke idején a törvény-
hozás nyomban megalkothassa a nemzet helyzetének megfelelő, élet-
ösztöneiből fakadó, jövőjének biztosítását célozó köznevelési szerve-
zetet. E tervet azonban nem lehet megcsinálni anélkül, hogy a neve-
lésnek a közélet minden más ágával való kapcsolatát meg ne lássuk
és a közigazgatás, a közgazdaság, a közegészségügy újjászervezé-
sébe is bele ne vigyük az emberek javításának, a nép minden részére
való hatásnak a szándékát, a nevelés gondolatát. Csak figyel-
jük meg: mi következett abból, hogy ez a gondolat intézményeink-
ben és hivatalnokainkban olyan kevéssé érvényesült. A hasonlítás
alapjául szolgálhatnak azok a bíróságok, amelyekben már él a neve-
lés egyetemes kötelességének tudata.

IV. Ilyen irányú nekikészüléssel felhasználhatjuk a háború ha-
tását. Nevelhetünk olyan nemzedéket, mely majd nyomatékot ad a
szónak, hogy „ne bántsd a magyart!“ és meg tudja becsültetni kinn
és benn a magyar nevet (Széchenyi). Nincs módunkban követni
Zrínyi Miklós intését, hogy magunk erején bánjunk el az ellenség-
gel; de követhetjük Apáczai Csere Jánosét: itt van az alkalom és a
parancsoló végső szükség arra, hogy megteremtsük a magyar neve-
lést. Magyarrá válhatik a nevelésünk, ha minden egyes tanító nap-
ról-napra azt teszi, amit a helyzet és a nép megismert jellemvonásai
követelnek, ha a nevelésügyi irodalom általános érdekű dolgok
helyett a magunk nevelésügyi kérdéseit fejtegeti, ha a kormány elő-
készíti és a törvényhozás meg is csinálja majd az éppen nekünk
való köznevelési szervezetet. S hogy itt magyar nevelésre van szük-
ség, azt senki sem tagadhatja, aki megtudta, hogy van például
szerb nevelés is!

Ellene vethetik azonban a mai harcokat bizakodva nézők, hogy
ime, nevelésünkkel meg lehetünk elégedve, katonáink bátrak és
győznek! És ellene vethetik a sötéten látók, hogy már elkéstünk,
régebben kellett volna! Igaz, hogy katonáink bátrak és reméljük,
hogy győznek. Igaz, hogy nevelésünket már régesrégen kellett volna
a nemzeti jövendő tudatos szolgájává tennünk és bizonyos, hogy
most kezdett új munkával a harcok sikerére hatásunk nem lehet.
De nem csupán a katonákból áll a nemzet és sorsunk a harcmezőn



89

nem dől el végképen. Azon fordul meg: milyen lelkiállapotban éri
a háború vége a nemzetet, különösen pedig az egész ifjúságot, a
leányokat is beleértve. A győzelem átokká válhatik rajtunk, ha az-
zal magával biztosítottnak véljük jövőnket, elbizakodunk és min-
dent az ország felelős vezetőjére hagyva, visszaesünk tespedt nyu-
galmunkba. A vereség pedig nem jelenti a véget, sőt új élet kezdete
lehet, ha ennek az életnek közös célját világosítja meg előttünk,
erőinket és hibáinkat megismerteti, szakadatlanul egy irányban
folyó vállvetett munkára ösztönöz, s a hírhedt, átkozott szalmaláng
helyett a szívós kitartás tüzét gyújtja fel bennünk. Éhez az kell,
hogy ez legyen a törekvése minden tanítónak, ennek a módját álla-
pítsa meg az elmélkedő, ezt igyekezzék intézményesen biztosítani a
művelődés erejét ismerő politikus. Ne feledjük, hogy éppen műve-
lődésünkben milyen kevéssé jártunk eddig a magunk útján. Ez az
idő is utánzásra csábít. Vigyázzunk: a németek a mostani erőt a
magok sajátságainak a kifejtésével, magok szükségleteinek a kielé-
gítésével érték el!

E munkához kell fognia közülünk is mindenkinek, aki a szük-
ségletet látja és azt is tapasztalja, hogy amit ő szükségesnek ítél,
azt más nem csinálja. Nem szabad azt keresni, hogy mi kinek a kö-
telessége. Most mindenkinek kötelessége minden, amit valaki más
még el nem végzett!
Felolvasás  a  Magyar  Paedagogiai   Társaságban   1914  október   18.
Magyar Paedagogia. 1914.

A KÖZERKÖLCSISÉG ÉS A HÁBORÚ.
1917.

1. Az erkölcsi alakulás jelentősége. Erkölcsi tekintetben a
háborúról abban a két irányban szólhatunk: milyennek mutatott
és milyenné tett bennünket. Szövevényes jelenségei, a szokatlan
helyzetek, soha el nem gondolt feladatok tömérdek alkalmat adtak
az emberi tulajdonságok nyilatkozására, másrészt pedig — éppen
mert az alkalom rendkívüli volt — nagy mértékben fejlesztették
is azokat. Kétségtelen, hogy a ma élők bizonyos lelki alakuláson
mennek át. Az élet ugyanis szakadatlan alakulás folyamata; ezen
a rendes, egyenletes élet apró eseményei is nyomot hagynak, a
rendkívüli események mostani forgataga annál inkább. Hiszen a
háború hatása-életünknek minden körülményére kiterjed: életünk
biztonságára, az egész életmódra, táplálkozásra, egészségünkre,
anyagi és lelki jóllétünkre; mindez megszabja érdeklődésünk irá-
nyát, gondolkozásunk tartalmát, érzelmeinket és cselekvésünket.
Ezek a benyomások döntik el: miként alakul tovább az egyének
élete. S ez nemcsak egy-egy ember személyes ügye, hanem az egész



90

nemzeté, mert a nemzet élete azon fordul meg: milyenek a tagjai.
Ez a kérdés az egészségre, testi erőre, ügyességre is vonatkozik,
de nemcsak arra, hanem elsősorban a lelki tulajdonságokra: meny-
nyire fejlett az egyének szelleme, milyen az érzelmi világuk, tud-
nak-e akarni és jót akarnak-e? A polgárok minőségében erkölcsi
értékök a döntő. Ennek személyes sorsunk és nemzetünk jövője
miatt egyaránt nagy a jelentősége, mert az egyének erkölcsi minő-
sége szabályozza az együttélők, egymásrautaltak viszonyát s abból
alakul ki a közerkölcsiség: a közéletben jelentkező jó és rossz em-
beri tulajdonságok összessége, elegyedésének az eredménye. A köz-
élet (a köznek az élete) számtalan jelenségből áll; mindenik jelen-
ség kapcsolatos a többivel, mindenikben a benne szereplő emberek
lelki világa, érzülete, erkölcsisége tükröződik. Ezért mindnyájun-
kat érint és minden, tudatosan élő polgárt érdekel is az a kérdés:
milyen a háború erkölcsi hatása.

2. Az erkölcsi hatás nem egységes és nem állandó. Aki a há-
ború erkölcsi hatása felől tárgyiasan óhajt tájékozódni, jól teszi,
ha saját közvetlen környezetét elemzi: jól ismert emberek maga-
tartását, a község életében feltűnő jelenségeket, a közviszonyokat
s ebből következtet aztán alkalmi összehasonlítások alapján arra,
hogy az egész országban, meg a többi, harcoló népek körében mi-
lyen lehet a közerkölcsiség. Ennek megítélése céljából azonban
mértékre s a jelenségeknek bizonyos csoportosítására van szükség.
Erre nézve adnak a következő sorok némi tájékoztatást.

Nagy nehézség, hogy a mai ember ugyan bizonyosan nem
egészen az, aki a háború előtt volt, de ezt a különbséget nem lehet
egyetlen szóval kifejeznünk. Nem mondhatjuk, — jóllehet eleinte
némelyek így áradoztak — hogy a háború megnemesítette az em-
bereket, eltüntette az önzést, uralkodóvá tette az összetartás ér-
zelmét és a kölcsönös segítség hajlandóságát. Az első hetekben való-
ban így látszott, de csakhamar kiderült, hogy ez a látszat nem
mutatta a teljes valóságot. Azért azonban nem csaphatunk a má-
sik túlságba és nem mondhatjuk — amit sokan sötéten hirdettek
— hogy nincs erkölcs, mindenütt csak feneketlen önzés és gazság
látszik, a háború csupaszon kitüntette és csak fokozta az emberi
hitványságokat. Nem szabad általánosítani egyik irányban sem. A
háború már régen tart és ma sincs vége, az ember lelki alakulása
pedig folytonos. Más volt az események erkölcsi hatása a háború
kitörésekor, meg amikor már sokáig húzódott és az emberek nem-
csak saját fellobbanó érzéseiket, hanem mások példáját is követ-
ték. Más a biztató győzelmek és a lesújtó vereségek idején. Más
akkor, midőn hazánk földjén dúlt a harc s akkor, amikor a harctér
borzalmait nem ismertük vagy azoktól már megszabadultunk. Te-
hát nem festhetünk mindenkorra érvényes képet és mindenkire
egyaránt találót  sem.  Más hatást láttunk a harcért,  kalandokért



91

hevülő ifjakon és a higgadt, tisztábban ítélő, következményekre is
gondoló felnőtteken; mást-mást a nőkön és a férfiakon, magános
és családos embereken, katonákon és itthonmaradtakon (alkal-
matlanokon és felmentetteken), azokon, akik a háborút történelmi
kényszerűségből, meg akik egyesek akaratából eredőnek tartják;
másként hat a háború azok érzelmi világára, akik csak nyernek
általa, meg akik csak veszítenek; nagyon érvényesül itt is a tár-
sadalmi és vagyoni állapotban, a falusi és városi lakosság életében,
gondolkodásában, gyakran egész lelki világában levő tetemes kü:
lönbség s még sok egyéb. (Példákat mindenki könnyen találhat a
maga körében.) Mindezt egyedül senki sem veheti apróra, mindent
senki sem láthat. Azért kötelesség, hogy az általánosítástól óva-
kodjunk s az Ítélésre mértéket keressünk.

3. A legfőbb mérték: a köz java. A háború kezdetén ilyen mér-
tékünk nem volt. Gondoljunk vissza: miként is kezdődött számunkra
a háború? Még nem felejthettük el, hogy akkor mintha minden fel-
fordult volna. A gyermek, meg sok, gyermekes lelkű ember talán
csak a szokatlan mozgalmat látta; a gondolkodó felnőttek lelke
azonban nagy rázkódást szenvedett el. Egyszerre rohant meg ben-
nünket hazánk és személyes életünk veszedelmének gondolata, a
nyugalmunkért és javainkért való aggodalom, összeütköztek külön-
böző érzelmek és ellentétesnek tetsző kötelességek (az emberpusz-
títástól való irtózás és békés hajlandóság, meg az önfenntartás és
honvédelem ösztönétől táplált lelkesedés; a hazafiúi, meg a fiúi,
férji, apai kötelességek). Háttérbe szorult minden, ami lelkünket
addig eltöltötte s a jövő bizonytalanságának erőtlenítő érzése vált
bennünk uralkodóvá; szétmállottak terveink; helytelennek tűnt fel
életünk feladatairól és a világról, a művelődés hatásáról és az em-
beri élet becséről való felfogásunk; úgy láttuk, másféle mértékkel
kell ezután mérnünk az emberek értékét (addig a szellemi erőt, a
békés polgári munkát, a tudományos tevékenységet tartottuk első-
nek s akkor mindezt egyszerre elhomályosította a testi erő, a harci
vitézség, a katonai tevékenység) és hajlandók voltunk hiábavaló-
nak, céltalannak, játéknak nézni mindent, ami a harccal nem volt
közvetlen összeköttetésben. Ezt a belső zűrzavart csak fokozta,
hogy nagy kétségek mardostak sokakat amiatt is, vájjon nem bűn-e
maga az egész háború? Lassanként azonban épen ennek a kérdés-
nek a megoldása bizonyos meghiggadást idézett elő, látásunk tisz-
tult, újra felismertük, sőt igazán csak most ismertük fel valamennyi
emberi munkának a többiekkel való kapcsolatát s ma elmondhatjuk,
hogy megvan a mértékünk az egyének magatartásának erkölcsi
megítélésére.

A háború nyomasztó kétségeket támasztott azokban, akiknek
hívő lelke a vallás parancsa („ne ölj!“) ellen való vétséget látott
benne; mély keserűséget ébresztett azokban, akik nem tudták meg-



92

egyeztetni a művelődés nemesítő erejében való bizalmukkal, meg
akik politikai eszményeikkel ellentétesnek tartották, általában
mindazokban, akiknek emberi érzése fellázadt az emberi életnek
tervszerű, erőszakos kioltása ellen. E lelkiállapotnak nevezetes kö-
vetkezése abban nyilatkozott, hogy valamennyi állam igyekezett
elhárítani a háború megkezdéséért való felelősséget; mindenik kor-
mány igyekezett a népet meggyőzni afelől, hogy a háborút az ellen-
fél reákényszerítette, nem volt más választás, csak a fegyver vagy
a letipratás. Ezzel elismerték, hogy a háború felidézése igenis bűn,
de ezt az ellenfél követte el; a megtámadott részéről azonban a
háború kötelesség önmaga, a nemzet iránt, tehát jogos, igazságos,
szent ügy. Ugyanezt hirdették mindenütt a filozófusok, mindenik
felekezet papjai és mindenik párt vezetői. Közben pedig terjedt az
a történelmi igazság, hogy ez a szörnyű korszak az emberiségnek
nem újság, csak a most élőknek szokatlan a béke hosszú ideje
miatt; felismertük a nyilvánvaló igazságot, hogy a nemzet létét
nem most fenyegeti a veszedelem először, de ez a mostani vesze-
delem nagyobb minden eddiginél s nem valami hirtelen támadt baj,
hanem a dolgok ismerői régóta tudtak róla. Amint a háború okai
felől mind több-több ember tájékozódott és a kezdetben nagyon
fölületes nézetek bizonyos mértékű tudatossággá változtak: a há-
borús életnek számtalan körülménye megérttette azt is, hogy ebben
a rettenetes küzdelemben az egyén és a közösség (a nemzet) ér-
deke egybeesik, a honvédelem egyszersmind önvédelem, a fegyveres
harc elől való kitérés ebben az esetben a nemzet számára nem a
békét, hanem a tönkrejutást jelentette volna. Ezen az úton arra az
eredményre jutottunk, hogy a nemzet egyes tagjaira nézve a vesze-
delem tartama alatt nem az a főkérdés: vájjon az erkölcsi értékelés
legfelsőbbrendű szempontjai szerint a háború jó-e vagy rossz
(hiszen ez magában véve kérdés nem is lehet), az sem, hogy vájjon
a magunk államának mi a szerepe a háború felidézésében. Ez a két
kérdés okozhat és mindenik országban okoz is egyeseknek sok,
lelki küzdelmet, juthat valaki ezekre nézve a közfelfogással ellen-
tétes eredményre is, de azért számára nem ez dönti el az állásfog-
lalást, nem az így kialakult véleménye dönti el, hogy ő maga jót
vagy rosszat tesz-e, ha a háborúban részt vesz vagy abból kihúzza
magát. Az egyének számára ugyanis a háború: adott helyzet; az
ebben való elhelyezkedés: kényszerűség. Sőt adva van az is, mi-
ként kell ebben a helyzetben a becsületes embernek elhelyezkednie.

A felelet egyszerű. Azzal, hogy a háború kitört, veszélybe jutott
az ország; éppen magunkra, a magyarságra, hazánkra gondolva,
tudjuk, hogy  ez a háború megmaradásunkról vagy pusztulásunkról
dörnt. Ezért aztán bármiként vélekedjék is valaki erkölcsi eszményé-
nek  hatása alatt a háborúról, bárhol legyen is az államférfiak
részén  az igazság:   semmi  kétségünk  sem lehet afelől,  hogy min-



93

denik polgárnak legelső kötelessége a nemzete küzdelmében való
részvétel. Ez lett az értelme a hazafiság szavának, amint megvilá-
gosodott a közösveszedelem és megerősödött a nemzeti közösség-
ben együvé való tartozás érzése. Tulajdonságaink és cselekedeteink
értékének legfőbb, erkölcsi mértéke ma kétségtelenül a köz java.
E megítélés alól semmi és senki sem vonhatja ki magát, s mindig'
az a kérdés: hol tehet valaki legtöbb hasznot (csak az lehet a fel-
mentéseknek is vezető szempontja). Az egyesek értékét ma azon
mérjük: mennyire állítja az illető a vagyonát, tudását, életét a köz
szolgálatába; a közjó ellen való vetéseket ma nagyobb bűnnek
tartjuk, mint a háború előtt, és nagyobbnak, mint sok mást; szi-
gorúbban ítélünk arról, hogy mi tartozik az egyéni szabadság
körébe, természetesnek találjuk, hogy ez a szabadság ma korlátok
közé szorul, mert látjuk, hogy az egyénnek minden önzése árt
másnak, azaz a köznek. A háborúnak ezt a hatását, az egyéni ér-
dek és a közhaszon megegyeztetésére való törekvést tervszerűen
erősíteni kell, mert éppen nem állíthatjuk, hogy immár mindenki
érzi s hogy ezt a mértéket önmagára mindenki alkalmazza.

4. Kedvező és kedvezőtlen jelenségek. A közjó szolgálását te-
kintve mértéknek, azt látjuk, hogy a háború jó és rossz tulajdonsá-
gok nyilatkozására egyaránt alkalmat adott. Ma különösen az olyan
emberi jellemvonást és cselekedetet tartjuk jónak, amely a haza
biztonságát növeli, védelmét elősegíti, a nemzet erejét (az anyagi
és erkölcsi erőt) gyarapítja, a nemzet tagjai között az egyetértést,
összetartást, kölcsönös bizalmat s a küzdelem folyamán a kitartást
fokozza. Rossz tehát mindaz, aminek a hatása ezzel ellentétes; cse-
kélyebb értékű mindenki, aki ha a köznek egyenesen nem árt is, de
használni nem törekszik. Magunk körében is tapasztaltuk, hogy így
nézve, a közerkölcsiségnek kedvező és kedvezőtlen, felemelő és le-
verő, biztató és aggasztó nyilvánulásai egymást érték s nem tudjuk
megmondani, hogy a mai közerkölcsiségnek voltaképen a jó-e vagy
a rossz a legjellemzőbb vonása.

A kedvező tulajdonságok különösen a háború kezdetén jelent-
keztek. Legelső helyen kell említeni a nemzeti összetartozás és a
hazaszeretet érzését. Az együttérzés a háború előtt közöttünk éppen
nem uralkodott, az egymásrautaltság felismerése azonban megerő-
sítette. Ebből következett az önfeláldozásnak számos példája (ön-
kéntes jelentkezés katonai szolgálatra, a harctéren veszedelmes
feladatokra), a közös célra való áldozatkészség (sokan komolyan
úgy fogták fel, hogy »mindnyájunknak el kell mennie« és »aranyat
vasért«, meg »mindent a hadseregnek« kell adnia annak, aki itthon
maradt; a gyűjtések sikere); eleinte láthatóan erősödött a közért
való felelősség érzése (nagyon fontosnak ismertük fel minden egyes
embernek, tehát önmagunknak is a közös harcban való szerepét s
kezdtünk úgy dolgozni, mintha rajtunk fordulna meg a siker); ha-



94

tározottan erősödött a kötelességérzés és kiterjedt a szorosan reánk
tartozókon túl is (több munka; a hadbavonultak munkájának díjta-
lan elvégzése); sok jelét láttuk a hűségnek, emberszeretetnek, rész-
vétnek (a harcolóknak adott ajándékok, a többet szenvedőkön való
segítés; az önkéntes szegénygyámok, ápolónők működése stb.);
mintegy magától érthetőnek tűnt fel a bátorság, a bizalom egymás
és a jövő iránt; erősen el voltunk határozva a kitartásra; általában
nagy volt a felbuzdulás minden nemes és szükséges irányban. Ekkor
beszéltek olyan sokat a háború nemesítő hatásáról.

E tünetek mellett azonban csakhamar észrevettük a szomorú
jelenségeket is. Széthúzás és árulás nem volt ugyan olyan mértékű,
amennyire hír szerint ellenségeink számítottak, de volt (a határszéli
vidékeken); a katonai szolgálat alól való kibújást többféle módon
nem kevesen kísérelték meg; hamarosan jelentkezett a szemérmetlen
kapzsiság (árdrágítások), sőt a bűnös nyerészkedés is (pl. a katona-
szabadítás), mások áldozatkészségének vagy szorult helyzetének lel-
ketlen kihasználása, a kötelességek nemteljesítése a háború ürügyé-
vel, többféle hűtlenség, másokkal, közügyekkel nem törődő, kímélet-
len önzés, a közért való felelősség áthárítása, remegő gyávaság; a
csalódott hiszékenység átcsapott bizalmatlanságba, gyanakvásba
(gyanús minden jó mód, minden ép katona, kivált a tiszt s minden
polgári ruhában levő, nem idős ember); terjedezett s időnként
nagyra nőtt a kishitűség és a csüggedés; újra igazolódott, hogy ben-
nünk igen sok a szalmaláng. Mindez nyilván így volt más népek kö-
rében is.

A hadiesemények fordulatai, a harctérről visszatérők (sebesül-
tek, szabadságoltak) beszédei, az elesettek miatt való gyász, a meg-
élhetés fokozódó nehézségei ezeket a vonásokat újabb meg újabb
világításba állították, az újabb helyzetek más-más tulajdonságokat
tettek szükségessé és más-más jellemvonások nyilvánulására nyúj-
tottak lehetőségeket. Mindenben párhuzamosan beszélhetünk a jóról
s a rosszról: a köz javának lelkes és a személyes haszonnak lelket-
len szolgálásáról.

Így például kétségtelen, hogy az élelmiszerek, ruhafélék, tü-
zelőanyagok stb. megapadása következtében a köz érdekében min-
denkinek kötelességévé lett a takarékosság, ez tehát erkölcsi minő-
séget jelent; sokan lelkiismeretesen törekszenek is erre, még többen
kénytelenek vele, de mégis nagy a fényűzés és pazarlás. Azt mu-
tatja ez, hogy némelyekben fogyatékos vagy hiányzik az erkölcsi ér-
zés. Főként olyanokban, akik hirtelen meggazdagodtak, meg akik
ezelőtt nehéz munkával éltek, most pedig fáradság nélkül jutnak
aránylag bőséges pénzhez (a hadisegély rossz hatása számos eset-
ben). Mindezeknek a távolibb időre is veszedelmes következtetései
lehetnek (dologtalanság, élvezetvágy, követelőzés).

A harctéren is, itthon is sokan vannak, akik nemesen értik az



95

emberi egyenlőséget s a maguk életét a köz szempontjából értékelve
nem becsülik túl, nem keresnek és nem kívánnak kivételes elbánást.
De vannak igen sokan olyanok is, akik csak a mások életét becsülik
kevésre; magukat nem teszik kockára a közért, de másokat felál-
doznak önmagukért (ide tartozik, ha a harctéren valaki pl. beteg-
nek teszi magát valami súlyos kötelesség idején, meg ha itthon pl.
az egészséges felnőtt elveszi a gyermek elől a tejet).

Az önuralomnak, önfegyelmezésnek bámulatos példáit láthatjuk
a háborúban oly sokat szenvedő anyákon és hitveseken, a férj és
fiú helyett is dolgozó nőkön. S itt nincs különbség: a legegyszerűbb
munkásasszonyok soraiban, meg a fényes paloták lakói között egy-
aránt nyilatkozik a női lélek hatalmas ereje. A nők erkölcsi kiváló-
ságának tetemes része van abban, hogy egy-egy család s az egész
nemzet ebben a szörnyűséges megpróbáltatásban ennyire megállja a
helyét. De azért a háborús közerkölcsiségnek egyik legszomorúbb
nyilvánulása mégis a nők bizonyos részének a magatartása. Látunk
olyanokat, aki most is egészen a hiúságnak, divatnak élnek, mintha
ez az ítéletidő reájok nem is tartoznék; látunk olyanokat, akik ma-
gukra hagyatva, elvesztettek minden irányt és mértéket s jóformán
öntudatlanul süllyednek lefelé. Az önbecsülésnek, ítélőképességnek,
ellenálló erőnek ez a hiánya annál veszedelmesebb, mert a férfiak
pusztulása miatt a réginél sokkal több munka vár a nőkre a háború
után is, az új nemzedéket sok-sok esetben az anyának magának kell
nevelnie s mi lesz, ha sokakban hiányzik vagy elfogyott a lelki erő,
ha könyelműen vagy ledéren fogják fel az életet?!

Szorosan kapcsolódik ehhez az a kérdés: mit tapasztalunk az
ifjúságon. Jót is, rosszat is. A jó különösen a háború kezdetén je-
lentkezett a lelkesedésben, mindenféle munkára való készségben
(diákok segítő munkája) s meg van ma is: számtalan gyermekifjú
hordja a vállán egész családja gondját vagy osztozik abban gyön-
géden támogatott anyjával. E küzdelemnek ilyen emlékeit nagyon
sok család őrzi már. A háborús veszedelem tehát gyorsan és üdvö-
sen érlelte a serdülők társas érzését, megkomolyította az ifjúság
nagy részét, mert az életnek még nem is sejtett, legnagyobb kérdése
elé állította. S amint újabb-újabb korosztályokra került a katonai
szolgálat sora, újabb meg újabb gyermekréteg vette át az előbbiek
szerepét. Ezzel azonban rohamosan oszlani is kezdett a jó hatás:
azok a megkomolyodottak elmentek, a még ittlevők pedig már a há-
borús levegőben serdültek fel s ezek lelkére a nagy idők súlya ke-
vésbbé nehezedett, a családi, iskolai, társadalmi rend már meglazult,
a háborús viszonyok nekik már nem szokatlanok s így rajtok ezek
hatása másként jelentkezik. Itt sem szabad általánosítani, de a fel-
nőtteknek látniok kell s nem árt a serdülőket is figyelmeztetni arra,
hogy az ifjúság nagy részén a korai önállósulásnak nemcsak némi
jó, hanem sok rontó hatása is észlelhető. Durvább, hetykébb, kímé-



96

letlenebb, fegyelmezetlenebb és nehezebben is fegyelmezhető a mai
ifjúság, mint amilyen volt a négy vagy épen a három évvel ezelőtti.
Az elvadulásnak, hazug és piszkos beszédnek, gyermekek betörő-
bandáinak, apró tolvajlásoknak stb. stb. nem a háború az egyetlen
oka, de bizonyos, hogy ez a főfő előmozdítója: kevesebb a vezetés,
a felügyelet, több az alkalom a csavargásra, kevesebb a rend; a fel-
nőttek is többször teszik túl magokat szokáson, illendőségen, tör-
vényen.

Az elvadulás a felnőtteken is észlelhető. Nem is csoda. A harc-
ban az ellenség pusztítása, az emberölés látszik a katona feladatá-
nak. Nem ez a cél, de a cél elérésének ez az egyetlen eszköze. Lehe-
tetlen, hogy ennek hatása ne legyen a katonák lelkére s hogy ez a
hatás ne az emberi élet kevésre becsülésében jelentkezzék mindazok-
ban, akik természettől fogva durvábbak. Ezek nem arra gondolnak,
hogy ennek az emberpusztításnak nem szabad többé ismétlődnie, ha-
nem a lövészárkon kívül is használják az ott tanult eszközt. Már
mindenfelől fel-feltűnik ennek a nyoma: a harctérről hazajövő em-
berek nem egyszer már fegyverrel oldották meg a nekik (okkal
vagy ok nélkül) nem tetsző itthoni kérdéseket; napról-napra adnak
hírt a lapok a családirtásról, feleség- és férjgyilkolásról. Igaz, hogy a
harctér az erkölcsi erőt is fokozza a kötelességteljesítés, önuralom,
engedelmesség, felelősségérzés, elhatározás stb. gyakorlása által, de
tartani kell attól, hogy amint a szigorú katonai kötelék meglazul
vagy feloldódik: a szintén alaposan begyakorolt kíméletlenség, ke-
gyetlenség nehezen oszlik el, kivált a műveletlen lelkekből.

Erre az aggodalomra annál több az okunk, mert sokszor ta-
pasztaljuk, hogy a lövészárokból vágyakozva, jó lélekkel hazatérő-
ket nagyon elkeseríti az itthoniak élete. Ami kedvezőtlent mi is ész-
lelünk, azt ők élesebben látják s ezek miatt a maguk kínlódását
méltatlanságnak érzik, úgy fogva fel, hogy az itthonlevőkért szenved-
nek, ezek meg itthon mulatoznak s velők nem is törődnek. Tudjuk,
hogy ebben sem szabad általánosítani, mert nagyon sok itthonievő-
nek minden gondolata a harcolóknál van s magát itthon többre-kö-
telezettnek érzi; de bizonyos, hogy a hazatérők elkeseredésére na-
gyon sok, komoly ok is van. Minél tovább tart a háború, annál töb-
ben igyekeznek belőle hasznot húzni; a köz javával egyenes ellentét-
ben mohón és leleményesen hajszolják az egyéni hasznot. Emberte-
len kapzsisággal megrontanak egyeseket, tömegeket, veszélyezte-
tik az egész nemzetet. Ilyesmik láttára a felháborodás egészen ter-
mészetes.

Az egyéni érdek feltétlen szolgálata a célja a háborús csalások
sokféle fajtájának. A hadseregszállítók kiderült vétkei, az élelmisze-
rek hamisítása, a borzasztó mértékű árdrágítás, a törvények és ren-
deletek számtalan, kisebb-nagyobb kijátszása (készletek eltitkolása,
adótárgyak elhallgatása,   kenyérjeggyel    való   visszaélések   és sok



97

más), a kedvezések, mindennek a »kéz alatt« lehető megszerzése
vagy továbbadása vétség a köz java ellen; némelyik éppen eláru-
lása a közös ügynek s az ellenséget segíti, mert nehezíti az ország
helyzetét. Mindezek káros voltát csak akkor értjük meg igazán, ha
a mételyező hatásra gondolunk. A nagy csalások voltaképen kevés
ember bűne, de mindig többeket vonnak bele; a bűntársak bűntár-
sai néha öntudatlan részesei a nagy gazságoknak. Az apró szabály-
talanságokra meg egyenesen kényszerítve érzik magukat az embe-
rek s nem veszik észre, hogy ezzel állandóan lazul erkölcsi felfogá-
suk. Lassanként az emberek nagy tömege elveszti a mértéket a jó
és a rossz megítélésére; gyenge emberek nem tudnak ellenállni a
könnyű siker, a gyors meggazdagodás csábításának; a példa vonz,
kivált ha nagy hasznot is ígér. A háborús csalások jelentőségét te-
hát nem magukban az egyes esetek nagyságában kell látnunk, ha-
nem nemzeti önismeretünk érdekében valljuk meg, hogy ebből a for-
rásból a ragály már nagyon elterjedt és nagyon sok az erkölcsi
bacillushordozó is.

Nagy veszedelem, hogy sokaknak megrendült a köztisztesség-
ben vetett hite, mert úgy látszik, hogy ma az ügyeskedőké, önzőké,
csalóké, hazugoké a világ, »minden lehet, csak tudni kell a módját«.
Ez a felfogás nem most született, de most nagyon sokan igaznak
gondolják s ezért megdöbbentően elterjedt. Pedig ez a felfogás soha
sem a mélyről, hanem mindig a felszínről eredt. Ma is onnan ered.
Mindnyájunknak érdeke, hogy gyökeret verni ne engedjük. Rá kell
mutatni újra meg újra, hogy az ilyen úton szerezett siker nem tar-
tós, nem fakadhat belőle közbecsülés, pedig ennek a szomjúsága
előbb-utóbb mindenkiben felébred. A közéleti erkölcstannak azt a
Széchenyi-féle alapelvét kell terjeszteni, hogy a legnagyobb igaz-
ság a legnagyobb haszon s a becsület a legjobban kamatozó tőke.
Ezt nem is olyan nehéz megérttetni.

5. Az igazság erejében való hit, az igazság győzelmében való bi-
zalom nagyon mélyen van az emberi lélekben. Kitűnt ez a háború
folyamán sokszor. S úgy látszik, kivált eleinte határozottan úgy lát-
szott, hogy a háború a közerkölcsiségnek ezt a legfőbb biztosítékát
meg is erősíti. A legtöbb ember ugyanis az igazságot egészen gya-
korlatiasan érti s méltányossággal, jogossággal, gyakran a helyes-
séggel azonosítja. Mikor tehát úgy látták, hogy mindenkinek el kell
mennie, mindenki kockáztat, mindenféle körből valók szenvednek és
pusztulnak, az itthonmaradók pedig gondoskodnak a hadbavonultak
családjáról, árváiról, átvállalják a munkáikat stb., akkoi az igazság-
ban való hit erősödött. Tudva, hogy mi nem akartuk a háborút, az
igazság diadalát remélve, bíztunk a harctéri győzelemben s mikor
eleinte rohamos haladás hírei jöttek, ebben csakugyan az igazság
diadalát láttuk. De mindez nem folytatódott így állandóan. Itthoni és
harctéri  események   az igazságban való  hitet meg-megrendítették;



98

különösen a vélt, avagy valóságos személyes sérelmek hatottak így s
meg kell vallanunk, hogy az emberek iránt való bizalom csökkenése
az igazság értékének csökkenésével járt együtt. Nemcsak a kisebb-
nagyobb személyes élmények, hanem a háború nagyjelentőségű ese-
ményei is ezt idézték elő.

A háborúban egymást érték az igazságtalanság, álnokság tüne-
tei. Ilyenekről értesülve addig naivan élők riadtan kérdeztük, hogy
az államok a kölcsönös érintkezésben, céljaik szolgálatában ilyen
eszközöket használnak? Ezek a hírek az írott szerződések erejében
való hitünket ingatták meg. A semleges államok szorongatása a
gyengébbek védtelenségéről, a jóakarat hiányáról, az erősebb önzé-
séről győzött meg bennünket. Mikor pedig azt láttuk, hogy a másik
félen is mindig az igazság győzelmében bizakodnak s bennünket vá-
dolnak olyan szándékokkal és cselekvésekkel, amikről legalább mi,
a nép, semmit sem tudunk: természetes, hogy kételkedve gondoltunk
arra is: egyáltalában melyik részen van az igazság? S ha mindéhez
vesszük a harctéri jelentés ellenmondásait, nem csodálhatjuk, hogy
nagy bizonytalanság fejlődött ki a lelkekben az igazság tekintetében.
Ez nem azért baj, mert egyes, mai kérdéseket nem látunk tisztán,
hanem azért, mert sokan azt vonják le belőle, hogy az igazságnak
csak egy mértéke van: az érdek s az igazság győzelmét csak az vár-
hatja, akinek az ellenfelek közül nagyobb az ereje. Ezt a felfogást
sem szabad engedni, hogy megerősödjék és általánossá váljék.

Csalók leleplezésében és megbüntetésében igazságszolgáltatást
kell látni s ki kell fejleszteni magunkban és másokban azt a meg-
győződést, hogy az igazságot folytonosan keresni, érette küzdeni
kell, mert sokszor elburkolódik, nem könnyű felismerni, ezért nehe-
zen győz, gyakran alul marad egy időre, tehát emberi érdek, hogy
mindenki teljes erejével törekedjék feléje.

Az igazságtalanságon való megbotránkozás, az igazságra való
vágyakozás és törekvés emberi tulajdonság, minden népben megvan,
csakhogy minden nép és minden ember a maga álláspontjáról nézi és
keresi az igazságot. A háború felismerteti az érdekek különbségét s
ezzel együtt az igazság megítélésében levő különbségeket is megért-
teti. Ennek aztán az lehet a következése, hogy az egyes emberek és
népek jobban megértik egymást, mert meglátják egymás törekvé-
seinek az okait, az ellentétes törekvések forrásait; ebből lassanként
közeledés, békésebb együttélés származhatik.

6. A vallásos érzés az igazság erejében való hittel együtt növe-
kedett, de azzal együtt csökkent is. A háború első szakaszában meg-
lehetősen általános volt az a tapasztalás, hogy a vallásosság megerő-
södött és terjedt. Tábori lelkészek és itthoniak egyaránt sokszor ad-
tak hírt arról, hogy az embereket megszálló nagy bizonytalanság, a
sok aggodalom és tömérdek szenvedés számtalan emberben erősí-
tette meg az isteni gondviselésben való reménykedést és tette szük-



99

ségessé a hitben való vigasztalódást; veszedelmek elmúlása, balsors-
nak jóra fordulása nagyon sokat indított hálára Isten iránt. A há-
borúnak ezt a hatását mindnyájan észleltük magunkban vagy máso-
kon. De csalódás volna ebben is általánosítanunk, mert tagadhatat-
lan, hogy a háborúnak a vallásosság tekintetében is megvan a másik
hatása is. Azt is tapasztaljuk, hogy sok embernek most ingott meg
a hite, mert a háború szörnyűségeit, ártatlanok millióinak a szen-
vedéseit nem tudják az Isten jóságában, mindenhatóságában való
hitökkel megegyeztetni Az igazság győzelme az erkölcsi világrend-
ben való hitet erősíti, az igazság veszte ezt a hitet rendíti meg. Csak
az lát tisztán, aki a háború hatását mindkét irányban észreveszi. S
ha tudjuk, hogy a mély és igaz vallásos érzés milyen nagy erkölcsi
erőt jelent, akkor megértjük, hogy a háborúnak a vallásosságra
való hatása a közerkölcsiség alakulása szempontjából is nevezetes
kérdés.

7. Egyes vidékek erkölcsisége. Az elmondottak nagy általános-
ságban, vázlatos képet nyújtanak arról, hogy miféle elemekből áll
ma a közerkölcsiség s mily hatások alatt alakul tovább. Minden jó
vagy rossz tulajdonság s minden jóakaratú vagy önző cselekedet meg-
teszi a hatását abban a körben, amely róla tudomást szerez. A há-
ború folyamán egyes vidékek lakossága a többiétől egészen eltérő
élményeken ment át; ezek mind sajátosan hatottak, ezért az erkölcsi
felfogás alakulása egy-egy körben egészen sajátos lehet. A délvidé-
ken, az északi Kárpátok vidékén, Erdély keleti és déli határán az
ellenség miatt való aggodalom s a menekülés és visszatelepülés köz-
ben olyan jellemvonások nyilatkozására volt alkalom, amilyenek
az ország nyugton maradt részén csak szórványosan jelentkezhettek
s így nem látszottak jellemzőknek a közerkölcsiségre. Nem lehet szó
ebben sem teljes egyformaságról. A menekülés idején számtalan-
szor tűnt fel a kíméletlen önzés, de nagyon sokszor az önfeláldozó
segítésre való készség is; a nagy veszedelem nemcsak arra ösztö-
nözte az embereket, hogy magukat mentsék, hanem arra is, hogy a
gyengébbet támogassák. Az elhagyott falvakban, városokban az al-
kalom és a szükség sok embert csábított lopásra, fosztogatásra, de
szép példáiról hallottunk annak is, hogy az eltávozottak vagyonát
as otthonmaradottak a sajátjukként védelmezték. S ott, ahová a
menekülteket a hatóság telepítette, megint többféle emberi sajátság
jelentkezett: szűkkeblűség és nyerészkedés, de testvéri részvét és ál-
dozatkészség is. Menekültek és vendéglátók kölcsönösen hatottak
egymásra s ebből a hatásból itt-ott hamarosan kikelt az erkölcsi ala-
kulásnak egy-egy újabb vonása. Ilyesmire való visszaemlékezés az
emberek lelkületéről sok felvilágosítást ad.

A városok, falvak, tanyák népén, a különböző osztályok tagjain
bizonyos közös vonásokat lehet megfigyelni.

8. Egészen külön világ a harctér, a lövészárok s általában a



100

katonaság erkölcsi világa. Az ember mindenütt ugyanaz, de jellem-
vonásai annál élesebben jelentkeznek, minél egyszerűbb az élete,
minél közvetlenebbül fenyegeti a veszedelem s minél több módja van
valamilyen hasznot szereznie. Ha a közerkölcsiség alakulására gon-
dolunk: nézzük azt is, milyen hatást tett az alárendeltekre a teljes
kiszolgáltatottság s a feljebbvalóra a többiek felett való hatalom
tudata; az állandó életveszedelem, a sokféle szenvedés vagy a vesze-
delemből és szenvedésből ügyeskedéssel, mások feláldozásával való
megszabadulás és több más eféle. A sok hősködő Hári János és a
szintén nem ritka igazi, tehát néma hős, meg ennek a kétféle csoport-
nak számos alfaja, mind egy-egy külön mutatója és egyben forrása
a künn levők meg az itthoniak erkölcsi alakulásának.

A katonai és polgári élet feladatai, körülményei között levő kü-
lönbségek, a harcolók iránt érzett részvét és elismerés bizonyos egy-
oldalú értékelésre vezetett s a katonai és  polgári erények megkülön-
böztetését idézte elő. Ebben az volt a veszedelem, hogy az ifjak —
minél ifjabbak, annál inkább — a katonáskodásban kezdték látni az
élet legnagyobb feladatát s kezdett nagyon hirtelen alászállani a
csendes, polgári munka becsülete. Ennek a tünetnek is van erkölcsi
jelentősége, mert e felfogás egymás megítélésében helytelen szempon-
tokat érvényesít s ezzel a kölcsönös méltánylást, megbecsülést meg--
nehezítve, az élet küzdelmeiben oly fontos erkölcsi erőt apasztja.
Amint azonban a háború tovább tartott, mindjobban rájöttünk, hogy
katonai erények és polgári erények alapjokbon nézve teljesen egybe-
eső emberi erények, csak a nyilvánulásuk körülményeiben van kü-
lönbség. Elszántság, találékonyság, kitartás, hűség és a többi a leg-
szürkébb polgári munkában is szükséges, ez is kívánhat hősi önfelál-
dozást; a hősiesség lényegében véve nem is egyéb, mint a halált is
megvető kötelességteljesítés; a katonai szolgálatban felettébb szük-
séges, de éppen úgy szükségesek ott a hivatalnoki pontosság, biztos
tudás és egyéb, éppen nem hősinek tetsző tulajdonságok is. Ez a
belátás csökkenti azt a veszedelmet, hogy pusztán külsőség, a ruha
és rang döntse el egyének megbecsülését, amiben a személyes érték-
nek, a végzett munka jelentőségének kell irányadónak lennie.

9. A nemzeti érzés és az emberszeretet. A közfelfogás tisztulását
az idézi elő, ha minél több ember következetesen érvényesíti az er-
kölcsi értékelésben a közjó és az igazság elvét. Több, ma még zava-
ros kérdésben eligazodhatunk így. Ezek közül a legfőbbet említem,
azt a mélyre ható ellentétet, amely most a nemzeti érzés és az ember-
szeretet érzelme között fennforog.: Ha az igazság szempontját alkal-
mazzuk, hamarosan elsimul az egyének lelkében a nemzeti érzés és
emberszeretet összeütközése is és a jobb jövőben való reménykedés
nem tetszik olyan hiábavalónak. Csak nézzük higgadtan ezt a kér-
dést. Bizonyos, hogy ellenségként állanak a népek egymással szem-
ben s ebből érthető, hogy a másik iránt a kártevés szándéka él min-



101

denkiben. Nem szabad csodálkozni azon, hogy annyira fellobbant
— legalább némelyik ellenségünk iránt — a gyűlölet, annyiszor tört
ki belőlünk a káröröm (egy-egy nagy vereségök hírére) vagy az
irigység, a bosszúvágy s némely más, annyira emberi, de annyira
alsórendű indulat. Életünket, családunkat, javainkat, nemzetünket
féltjük tőlük. De ha igazságra törekszünk, megtaláljuk nemcsak az
elválasztó, hanem az érintkező pontokat is. Pl. azt, hogy az egyesek
ott is ugyanúgy éreznek családjok, nemzetök iránt, mint mi a ma-
gunké iránt s úgy néznek ránk, mint mi reájok, az igazságot keresik
ők is, mi is azt szolgáljuk. Rájövünk, hogy az ellenség lebecsülése,
rágalmazása kölcsönös: nemcsak ők vétenek ellenünk, hanem bizony
hibázunk mi is. Ezen az úton eljutunk oda, hogy a hadifoglyokkal
emberségesen bánjunk, a köztünk rekedt idegenekkel ellenség voltu-
kat ne éreztessük; a háborút igazán kényszerűségnek érezzük s ne
gyűlölködjünk senkivel, habár érezzük, hogy mások bennünket gyű-
lölnek. Ez a magasabbrendű emberi felfogás visszaadja lelkünknek
a háború kitörésekor megingott egyensúlyát: ismét úgy érezzük,
hogy nemzeti érzésünk nem eltaszít más nemzetektől, hanem testvér-
ként hozzájok fűz s hogy a magunk megtartására, kifejlesztésére
való törekvésünk nem akar ártani senkinek. Vagyis megerősödik
bennünk a béke, a nyugalom, a biztonság vágya s igyekszünk igazsá-
gosak lenni ellenfeleink iránt is.

Azonban éppen az igazságra való törekvés nem engedi, hogy
megalázkodjunk, magunkat megfojtani engedjük, bűnhődjünk, mi-
kor nem vétettünk. így tisztul bennünk az a kérdés is: mi jobb, a
béke-e vagy a háború? Habozás nélkül feleli minden jóérzésű ember,
hogy a béke a jobb. De éppen úgy folytatja tovább: nem gyűlölkö-
dünk, másnak a kárát nem akarjuk, nem szeretünk pusztítani, nem
tartjuk emberhez méltónak az öldöklést, nem vagyunk kegyetlenek,
de bármint szeretjük és óhajtjuk a békét, készek vagyunk harcolni,
védeni magunkat és a mieinket. Békés munka, amíg csak lehet be-
csülettel; háború, ha másként nem lehet! Ez a háború ezt a felfo-
gást — mondhatjuk — általánossá tette; ezzel növelte az életben
maradtak erkölcsi értékét s fokozza a jobb jövőre való sóvárgást
és akaratot.

10. Akarni kell a javulást. A háborúnak a közerkölcsiségre tett
hatását egyes esetek elemzése mutatja igazán. Egyes embereken
látjuk meg a háborús élmények, szenvedések nemesítő hatását, meg
a bűnre csábító alkalmak pusztítását is. Ilyen példákkal lehet az itt
adott keretet kitölteni s ezeket a szempontokat nyilván bővíteni is.
Bizonyos, hogy végül sem tudhat senki egyetlen szóval felelni az itt
tárgyalt kérdésre s nem tudja eldönteni: mit várhatunk inkább a
jövőtől az erkölcsi alakulás terén: jót-e vagy rosszat. Legjobb nem
látni sem sötéten, sem rózsásan, hanem figyelve nézni szerteszét és
megállapítani a valóságot: van sok jó s van sok, igen sok rossz is.



102

A tárgyias megismerés becsületes szándéka megóv az álmodozástól
is, a kétségbeeséstől is és tettre serkent: az ellentétes hatásokat nem
lehet szabadjára hagyni. A jó hatás annál erősebb, minél többen
akarjuk ezt a hatást megerősíteni; a rossz hatás annál erősebb,
minél többen találják ezt a háború természetes következményének
és adják meg magokat sorsuknak, t. i. a rosszlelkűek, önzők uralmá-
énak. A közerkölcsiségre nézve egyik legnagyobb veszedelem abban
van, hogy a jó emberek inkább félrehúzódnak, semhogy a gonoszok-
kal összeütközzenek. A háború azt tanítja, hogy ez a félrehúzódás
talán kényelmes az egyénnek, de árt a köznek s így az illető egyén-
nek is. Széchenyi régen hirdette: akarni kell a javulást, magunkra
és másokra nézve, azaz: javítnunk kell magunkat, de igyekezzünk
javítani másokat is. A közjót csak jó emberek szolgálhatják. Az
ilyenek értik és példájukkal bizonyítják, hogy a munka: erkölcsi
kötelezettség; a nemzet úgy marad meg, akkor fejlődhetik, ha tagjai
minél több és minél jobb munkát végeznek s a szükséges munkákat
mind elvégzik. Arra kell rávezetni minden egyes polgárt, felnőtteket
és serdülőket, hogy az ember értéke azon fordul meg: mennyire
tudja és akarja szolgálni a köz javát. Egy-egy ember magában —
az ereje is, az elérhető sikere is — kevés, de az egyének összességé-
nek az ereje: a nemzet ereje. A nemzeti erő pedig az életnek a biz-
tosítéka. Meg kell tehát értenie mindenkinek, hogy a többiek meg ő
együtt, vállvetve, egymást kiegészítve végezhetnek teljes sikerű,
közjót és egyéni jót egyaránt biztosító munkát.

Ez a felfogás kötelességünknek mutatja azt is, hogy gondoskod-
junk magunk és mások munkaképességéről, az egészségéről, gyerme-
kek megmaradásáról és kifejlődéséről, igyekezzünk egyetértésre és
kölcsönös támogatásra, segítsünk elhárítani ennek az akadályait,
hogy az erre való benső kötelezettséget valóban mindenki átérez-
hesse. Senki ne nyugtassa meg magát azzal, hogy a háború előtt is
nagyon rossz állapotban véltük magunkat, mégis milyen nagyszerűen
helyt állottunk. És senki ne mondjon le a jobb jövőről azért, mert
ma sok rosszat, szenvedést, erkölcsi romlást lát. E három, szörnyű
év tapasztalatából értsük meg azt a tanulságot, hogy még aki erős,
annak is szakadatlanul építnie, készülnie kell s hogy kivált az em-
faerek erkölcsi minősége valóban folytonosan alakul: ami most jó,
elromolhat s ami e percben elszomorít, jóra fordulhat. Akarjuk
tehát, hogy ez az átalakulás kedvező legyen! A háború erkölcsi hatá-
sának meggondolása így vezethet a nemzet erkölcsi erejének gya-
rapodására.

A világháború. Vezérfonal iskolai tanításokhoz és tájékoztató a
nagyközönség számára   (Szerk. Imre Sándor, 1917, Franklin) c. kötetből.



A BÉKÉRE VALÓ ÁTMENET NEVELÉSÜGYI KÉRDÉSEI.
I.

A háború alatt megjelent első számát a Magyar Paedagogia 1914
októberében azzal kezdte,1 hogy azoknak, akik itthon maradtak, igye-
kezniök kell előkészülni a béke idejére. Ez a gondolat indít e sorok
közlésére is. Aki ezt a szörnyűséges korszakot valóban átéli, azaz
nemcsak eltölti most a napokat, hanem tudja és érzi, hogy nemzeti
és egyéni életünknek mássá lett a tartalma is, a formája is, tehát
mások a kötelességeink és lehetőségeink is: annak nem volna szabad
sem elkeseredve, sem kifáradva ölbetennie a kezét és mindig csak
mástól várnia a szükséges intézkedéseket, hanem ha még olyan ne-
hezére esnék is testének vagy lelkének, meg kell tennie neki magá-
nak is minden lépést, amelyet a maga és a nemzet életének jövendő
alakulása érdekében kívánatosnak ismer fel. Különösen fontos ez a
nevelés terén, ahol nemcsak nagyszabású intézkedések, hanem igen-
igen apró cselekedetek szakadatlan sorozata is szükséges arra, hogy
a békére való átmenet lehetőleg sima legyen.

Annak a felterjesztésnek, amelyet a Magyar Paedagogiai Társa-
ság 1915 novemberében a vall.- és közokt. miniszterhez intézett,
éppen az volt az alapgondolata, hogy ezt az átélést kell elősegíteni,
erre kell tanítókat, tanárokat és általok az ifjúságot, az ifjúságon át
pedig a felnőtteket is mintegy rákényszeríteni jól rendezett tanítások
útján. Abban az ismeretes javaslatban2 nem is volt elrejtve az a gon-
dolat, hogy ezektől a tanításoktól, meg kivált az ezekre való előké-
születtől messzire kiható eredményeket vártunk: a nemzet helyzeté-
nek és feladatainak tisztább felismerését, annak a nemzeti tudatos-
ságnak s történeti érzéknek a fejlődését, amely most — újra meg
újra el kell ezt mondani — nagyon fogyatékos, de amelyből a közös
érdekek ismeretének, a jövőre való szakadatlan gondolásnak, az élet
megtartásáért, a nemzetért való munkának kellene és lehetne fakad-
nia. Ezzel a felterjesztéssel és az e céllal kiadott háborús kötettel a
M. P. T. egy lépést tett a békére való előkészület útján. Nagyon saj-
nálni való, hogy ezeket a tervezett tanításokat a közoktatásügyi kor-
mány nem rendelte el kötelezően, hanem csak megengedte és így
a cél elérését is felettébb bizonytalanná tette. A tanítás sikere min-
denkor hézagos ugyan, de mégis csak más az, ha egy célra törekszik,
egy anyagot használ fel a tanítás közben sok ezer ember, mint ha
csak néhányan. Ezen azonban immár hiába okoskodnánk; sem meg-
változtatni azt a rendeletet nincs módunkban, sem újra kezdenünk
a dolgot nem lehet nekünk, akik kezdeményeztük; azok meg, akik-
nek az ilyetén elintézésében részök van, eddig sem látták a kérdés
fontosságát.

1 L. e kötetben: Köznevelésünk és a háború.
2 L. e kötetben: Háborús kérdések az oktatásban.



104

Ez a tapasztalat nem riaszthat vissza attól, hogy a békére való
előkészület nagy kötelezettségét újból hangoztassuk. Ezt a köteles-
séget felismerték már a közéletnek számos területén. A gazdasági
átmenetre, a népjóléti kérdések intézésére külön minisztériumokat
létesítettek; itt is, ott is olvassuk és halljuk, hogy a háborús állapot-
ból a béke nyugodt idejére való átmenet milyen különleges intézke-
déseket kíván. Arról azonban kevés szó esik, hogy ilyen átmeneti
intézkedések a nevelés ügyében is szükségesek volnának.

Mikor a háború kitört, a neveléssel való törődésnek minden kese-
rűségünk közben is örvendetes jeleit láttuk. A nevelés jelentőségét
sokan meglátták, nevelőintézményeink hiányait sokan felfedezték,
sőt e hiányok némely részét meglehetős pontossággal meg is álla-
pították és még a javítás módját is megjelölték. Azután azonban jött
egyfelől a háború lelki terhének a súlyosbodása, amely a nem köz-
vetlenül sürgető munkákat háttérbe szorította, másfelől pedig jött
magában a nevelésügyi irodalomban, a nevelők körében egy igen
csodálatos, nem egészen érthetetlen, de kellemetlen és káros jelenség,
amely ennek a békére előkészítő nevelésügyi munkásságnak elejét
vette. Ez a jelenség abban állott, hogy sokan lehetetlennek tartottak
a háború folyamán minden megállapodást afelől, hogy mire van
szükség a nevelésben; mások oktalanul és értetlenül gúnyolódni
kezdtek a valóban sokszor idétlenül jelentkező „háborús pedagógián“;
némelyek fölényesen tagadták, hogy a nevelésnek a korhoz alkalmaz-
kodnia kellene és végül nagyon-nagyon sokan kényelemből nem se-
gítettek és már ezzel is megakadályozták sok szükséges és remél-
hetően haszonra vezető kezdeményezés sikerét. Nem tudtunk tehát
összefogni arra, hogy együttes tanulmányozással, közös szempon-
tokból végzett részlet-munkákkal tisztázzuk a nevelők átalakult mun-
katerét, a köznevelés szervezésében követendő korszerű irányeszmé-
ket, a háború különböző hatásai által létrehozott sajátos feladatokat,
így történt aztán, hogy ma, a háború negyedik évében csaknem a
tökéletes kétségbeesésig, de legalább is a végleges lemondásig jutot-
tak el azok, akik a nevelésben nemcsak kenyérkeresetet látnak,
hanem minden nehézséget ismerve is, azt vallják, hogy enélkül nem
lehet biztosítani a nemzet további fennmaradását, mai nagy sebeiből
való felgyógyulását, a benne rejlő őserőnek termékenységét és az
adott körülmények között való felhasználását, a nemzet előtt álló,
szörnyen nagytömegű, igazán életbevágó feladatok teljesítését.

Valóban, csaknem kétségbe kell esnünk amiatt, hogy jóllehet
olyan sokan tisztán látták évekkel ezelőtt, hogy csak akkor lehet a
nevelésügyi új feladatoknak eleget tennünk, ha a fokozatos alakulást
a nevelés terén is lépésről-lépésre követjük: jóformán semmi sem
történt avégre, hogy ezekre a lépésekre mindenkit figyelmeztessenek,
ha kell, rá is szorítsanak erre illetékes helyről. Ami eféle történt, az
vagy csak egyesek buzgóságából, vagy egy-egy kisebb iskolafenntartó



105

részéről történt, tehát a legjobb esetben is csak részleges hatású volt.
Egyetemes, országos intézkedés nem volt. Nem volt olyan intézkedés
sem, — hiszen bizonyos, hogy nehéz is — amely meggátolta volna,
hogy éveken át szellemi vezetés nélkül legyen sok falu ifjúsága és
ezzel gondozatlanul a falu egész népe. Kétségbeejtő, hogy a népes-
ség nagy részének a nevelésében mekkora hézag maradt így, meny-
nyire hátra vetődött a művelődés ügye, nagyobb mértékben, mint
amennyit a háború pusztításai indokolnak. S lemondásra, a hiábavaló,
tehetetlen erőlködés abbanhagyására indíthat mindenkit az a szo-
morú körülmény, hogy eféle panaszoknak alig-alig volt három év
alatt visszhangja. A közös munkára, a jövő feladataira való előkészü-
letre hiába hívtuk fel itt-ott a pályatársakat is, az ilyen felhívások-
nak majdnem semmi sem volt az eredménye. Egy ideig talán a sok
beszéd és írás gátolta meg az embereket a cselekvésben, most már
mondani valójok is alig van.

Pedig a nevelés feladatai annál többfélék és nagyobb tömegűek,
minél tovább halad ez a megbomlott, rendetlen élet. S észre kell
vennünk, hogy sorainkon kívül mennyire erősödik az óhajtása a neve-
lés átalakításának. Ahány komolyabb munka a magyarság jövőjéről
megjelenik, a nevelésről mind ejt szót; aki az ország belső életének
gyökeres átalakulását óhajtja, az mind a neveléstől várja a segítsé-
get; aki fél a most uralkodóvá lett áramlatoktól, az a nevelésben
keres biztosítékot és orvosságot. De észre kell vennünk azt is, hogy
mindezek olyan határozatlanul, az általánosság bizonytalan körvo-
nalai között mondják el kívánságaikat, hogy abból semmi haszon
nem származhatik. Három évvel ezelőtt a hivatásos nevelők, a neve-
lés kérdéseivel rendszeresen foglalkozó pedagógusok nagy érdeklő-
désre találtak a társadalom mindenik körében, mert nagyon általá-
nos volt a fogékonyság a jövőnek minden biztosítéka iránt, minden
iránt, ami a jövőre jobbat ígért. Akkor elmulasztottuk ezt a hajlan-
dóságot felhasználni arra, hogy a köznevelést a nevelés elvei szerint,
a részleges érdekeket egybefoglaló nemzeti szempontból újjászervez-
zük; azt mondták sokan, hogy „még nem tudjuk, mit hoz a háború,
várjuk meg a végét!“ De hol a vége?! Szabad-e még várnunk?!
Győzzük le magunkban a riasztó félelmet, amely azt sugallja, hogy
máris késő; higyjük, hogy mindent kipótolhatunk még és akarjuk,
hogy mától kezdve ne szalajtsunk el egyetlen pillanatot sem, amely
a nevelőnek tennivalót nyújt, ne hagyjunk észrevétlenül egyetlen
jelenséget sem, amely a nemzet szervezetében veszedelmet jelenthet
vagy amely elhasználatlan erőforrásra figyelmeztet. Ha már eddig
nem tettük, tudva, hogy magunk nem mehetünk semmire, szövet-
kezzünk most azokkal az iparosokkal, gazdákkal, kereskedőkkel,
orvosokkal és mindenféle körből mindazokkal, akik saját területökön.
a nevelési szükségleteket már felismerték; azokkal a politikusokkal,
akik  személyes és  párt-érdekeken  felül  valóban   az   egész  nemzet



106

jövőjének biztosítékait keresik és a legmélyebben levőhöz, az embe-
rek minőségének javításához, tehát a neveléshez is elérkeztek.
Mindezekkel való közös munka útján törekedjünk arra, hogy a
magyar nevelés olyanná váljék, amilyet a mai helyzet s az ebből ala-
kuló jövőnek az érdeke megkövetel! Keresnünk kell ezt a szövet-
kezést, mert enélkül sem a szükségleteket nem tudjuk az országgyű-
lésen vagy a kormánytól kieszközölni, sem a magunk még oly jóaka-
ratú és megfeszített iskolai munkájának sem lehet elegendő sikere.

A békére való átmenetnek éppen ez a legelső nevelésügyi feladata,
hogy ezt az ügyet tegyük mindenki ügyévé. Abban az értelemben is,
hogy önmagának a másokra való hatására mindenki ráeszméljen
(mindenki nevel!), de abban az itt most különösen hangoztatott érte-
lemben is, hogy mindenkinek kötelessége, mindenkinek érdeke a ne-
velőket és az iskolát a jó munkának minden feltételéhez hozzá segíteni.

A jó munka feltételei között nagyon elől van a feladatok tisztá-
zása. Restellek itt belefogni újra feladatok elősorolásába, mert
tudom, hogy ezen régesrégen túl kellene lennünk s csak a mai napon
felmerülő új feladatokat kellene a már összeállítottakhoz csatolni.
Pedig még annyira sem jutottunk, hogy bár a kétségtelenül felismer-
hető feladatokat megvitattuk volna!

Azt nem tudhatjuk, hogy a köznevelés ügyét legmagasabb fokon
intéző helyeken milyen előkészületek, tanácskozások folynak, vagy
hogy ilyenek folynak-e. Nem tudjuk, vájjon az iskolaszervezet egyes
fokaira nézve a felügyelet szervei kaptak-e és milyen irányú adat-
gyűjtésre és javaslattételre felhívást. Nem tudjuk, hogy az országos
Tanácsok rendeznek-e a magok körében jó] megfontolt irányító szem-
pontokkal széleskörű,tájékoztató tanácskozásokat a változott idők
változó tennivalóinak megállapítása céljából. Nem tudjuk, vájjon
nincs-e már együtt a közoktatásügyi miniszter kezében a különböző
hivatások köréből gyűjtött kimutatás arról, hogy hol, milyen és
mennyi emberre lesz a közel jövőben szükség egyrészt a háborúban
tönkrementek pótlására, másrészt az új feladatok elvégzése érdeké-
ben. Vagyis nem tudunk arról, hogy a békére való átmenet nevelés-
ügyi feladataira az intéző körök hogyan és mennyire készültek elő.
Feltesszük, hogy ez az előkészület már eléggé megtörtént és kellően
folyik. E hit nélkül igazán nem lehetne csak pillanatig is nyugodtan
néznünk a jövőbe.

Azt azonban tudjuk, hogy ha mindez megtörtént is, nem elég.
A mindenrendű nevelőknek is elő kell készülniök az új feladatokra s
tudjuk, hogy ez az előkészület nem történt meg. Nem vádolni, nem
is panaszkodni akarok, csak újra elmondani, hogy nekünk, tanügyi
testületeinknek és lapjainknak nincs ma komolyabb és jobban érde-
künkbe vágó kötelességünk, mint tisztázni az új helyzetet, hogy ezt
megérthessük, a feladatokba belegondolhassuk, a várható és remélt
irányító rendelkezések teljesítésére magunkat lelkileg előkészítsük.



107

A nevelésügyi irodalom ne ismételjen ezeredszer is elcsépelt közhe-
lyeket, ne fedezzünk fel újra meg újra semmit- vagy mindentmondó
általánosságokat, hanem fogjon hozzá mindenki, akinek ideje és ereje
van, a részleteket tisztázó, egy-egy lépést megkönnyítő tanulmányok-
hoz s így egy-egy vidék vagy helység nevelését megjavító munkához.

Anélkül, hogy egyes kérdéseket felsoroljak, hivatkozom arra,
hogy a most legégetőbbeknek felismert tenni- és megvitatni, tanul-
mányozni és fejtegetni valókat ismételten előadtam.3 Ezek ismétlése
méltán kelthetné a helypazarlás vádját. Itt csak kérni óhajtom mind-
azokat, akik tanügyi, nevelésügyi egyesületek tárgyalásait irányít-
ják vagy bármiként eféle tárgyalásokra és az irodalmi termelésre
befolyások van: gondoskodjanak arról, hogy mai kérdésekről, mai
tennivalókról legyen szó! Nem jelenti ez azt, hogy puszta sekély
alkalomszerűség váljék a nevelési irodalomban uralkodóvá, hanem
azt jelentené, hogy a nevelők gondolkodását, az Írókét és az olvasókét
egyaránt, a nevelés és a nemzeti élet megoldani való, a nevelők nél-
kül megoldhatatlan kérdéseire irányítsuk, tartalmassá és hasznossá
tegyük, nevelői gondolkodását fejlesszük. A mai feladatokról kell
beszélniök a tanítóképzők tanárainak, hiszen a néptanítók elé a mai
politikai alakulások — nem lényegében, de részleteiben — új felada-
tot állítanak. Ezekre kell gondolniok a középiskolák tanárainak, mert
a társadalmi átalakulásnak számos mozzanata a nevelők céltudatos
és erélyes közbelépése nélkül    beláthatatlan zavarok forrása lehet.

Mindenütt azt látjuk, hogy a békére való átmenet minden egyes
nevelőnek minél mélyebbre ható megfontolását és következetes cse-
lekvését követeli. Ezt tartozik ma elősegíteni a nevelési irodalom;
ennek rendszerességét, tervszerűségét tartozik megalapozni a nevelés
elmélete; ezt kell segítenie, sőt irányítania a kormányzatnak. Hiába
lesz akármiféle „átmeneti“ tanács vagy minisztérium, ha elmulaszt-
juk az emberek lelkéről való gondoskodást!
Magyar Paedagogia 1917.

II.
A Magyar Paedagogia 1917: 337—382. lapjain annak a szükség-

letnek adtam hangot, hogy a nevelésügyi irodalom mindenekelőtt
azokkal a kérdésekkel foglalkozzék, amelyek a nemzet mai állapotá-
nak a szemléléséből s a kívánatos alakulás feltételeinek a megfonto-
lásából állanak elénk. Ott e kérdések részletezésétől tartózkodtam.
Eféle tárgyalások megindítása céljából azonban mégsem elég a szük-
séglet hangoztatása, ezért a következőkben fejtegetés nélkül, vala-
mint anélkül, hogy a tárgyat ki tudnám meríteni, előadom a neve-
lésügy átmeneti kérdéseinek néhány csoportját.

3 Köznevelésünk és a háború. M. Paed. 1914; A köznevelés belső
egysége és a nemzeti egység. Bpest, 1915.; A háború és a pedagógia,
Bp. Szemle 1915. — Az elsőt 1. e kötetben; a másik kettőt A magyar
nevelés körvonalai (1920)  c. kis kötetemben.



108

Arra nem kell sok szót vesztegetnem, hogy a nevelés kérdései
voltaképen mindig átmenetiek. A nevelők ugyanis mindig, egyénre
és nemzetre tekintve egyaránt azt tartoznak nézni: milyen a helyzet
most és milyenné szeretnék tenni. Minden nevelőnek, annál inkább az
elmélkedő nevelőnek igazi jellemvonása sohasem a napról-napra,
gondolat nélkül való élés; mindig eszmének, valami megvalósítan-
dónak kell a szeme előtt állania s ezért a nevelő a meglevőt minden-
kor átmenetnek tartja valami jobb felé, számára nincs megállás.
Ebből következik, hogy a nevelésnek ma ú. n. átmeneti kérdéseiről
szólva egyáltalán nem gondolok semmiféle külön „átmeneti“ szerve-
zetre; hanem csak arra, hogy akiknek a nevelésügy intézése a hiva-
tások, azok gondosan vegyék számba a most felmerülő feladatokat
és a jövőbe nézve oldják meg. Nekünk pedig, akik a nevelés aprólé-
kos munkáját végezzük, kötelességünk rámutatnunk arra, ami szem-
lélődéseink közben előttünk megvilágosodott s ezzel megtennünk a
magunkét avégre, hogy a nevelés ne csak az események után kul-
logjon, hanem valóban a jövő előkészítőjévé lehessen. Akként vál-
hatik a nevelők nagy tömege is a nemzet életében tényezővé, ha nem-
csak várakozik mindig azzal a szerencsétlen felfogással, hogy „soha-
sem volt úgy, hogy valahogy ne lett volna“, hanem ha módját ejti
annak, hogy az általa végzendő munka sorsunkat irányítsa. Ilyen
mód lenne a következő kérdések alapos megoldásának előkészítése.

I. Az iskola és a tanítóság. 1. Az iskolákról azt az általánosan
ismeretes tényt kell legelőször is újra megállapítani, hogy vala-
mennyi iskolafajnak nagyon sok iskolája immár negyedik éve nem
végez teljesértékű munkát, mert az épületek más célra szolgálnak,
mindenik fokú tanítóságból nagyon sokan távol vannak, a tanítás
ideje a lefolyt háborús években a legtöbb helyen tetemesen rövidebb
volt a szokottnál, a tanító személyzetben előforduló sokszoros válto-
zás miatt a tanítás folyamata zavaros volt, az idegen épületben vagy
saját helyiségökben összeszorulva működő intézeteknek a tanterv
több részét meg kellett szakítaniok vagy el kellett hagyniok (nem
voltak szemléltető eszközeik, nem volt rajzterem, testgyakorlóhely,
rftb.). E körülmények okozta károkat csupán a helyi viszonyok köz-
vetlen ismerete alapján lehetne megbecsülni, minden egyes község-
ben külön-külön; azonban az egész országra nézve el kell ismer-
nünk, hogy mindezeknek az új nemzedék testi és szellemi fejlődésére,
erkölcsiségének alakulására súlyos következményei voltak.

Ezért a legelső átmeneti tennivaló: gondoskodni arról, hogy
országszerte valamennyi iskolát vissza adják rendeltetésének; a taní-
tókat mindenünnen, a harctérről is, bocsássák haza, vagy ha el nem
bocsáthatják, rendeljék ki rendes tanítói munkára olyan iskolába,
amilyenre a képesítésök szól; a tanítás idejének törvényes tartamát
erélyesen védje meg a kormány mindenféle (pl. szénhiány miatt való)



109

megrövidüléstől; állítsák vissza a testületek rendes létszámát és
vessék végét a tanítás közben való, felettébb káros áthelyezéseknek;
országszerte szüntessék meg több iskolának egy épületben való össze-
zsúfolását és egy-egy iskolának különböző helyekre való szétszórá-
sát, pótolják a háború alatt sok helyen megakadt, sőt néhol (Erdély-
ben) el is pusztult felszerelést.

2. A különféle rendű tanítóságot nézve, a leányiskolákat nem
számítva, mindenik iskolafajban hiányt látunk. S itt nem elég a tény
megállapítása, mert itt már nem a nyilvánvaló ok (a katonáskodás)
a fő veszedelem, hanem némely egyéb jelenség. A tanító- és tanár-
hiány ugyanis nemcsak e percben van meg a bevonultak nagy száma
miatt, hanem előreláthatóan meg lesz és alighanem fokozódik a
háború végén. Az elesettek száma nagy. Habár nem túlságos sokan,
de nem is kevesen vannak, akik erre a pályára nem szándékoznak
visszajönni, hanem katonák maradnak vagy elmennek másfelé.
Indító okaik különbözők: a tanítói és tanári fizetésnek, előmeneteli
kilátásoknak, a foglalkozásmódnak, a társadalmi helyzetnek s nyil-
ván másnak is van része abban, hogy jó sok okleveles pályatársunk-
ban megingott vagy megsemmisült a bizonyára addig sem erős hiva-
tásérzés. Sőt — elég szomorú tapasztalás — felébredt a hasonlítga-
tás révén nagyon értékes tanítókban is a kétség, hogy vájjon nem
volna-e okosabb más pályát keresniök. Különösen olyanok is inga-
doznak, akik egy vagy más ok miatt a rangsorban még nem foglal-
nak helyet, tehát a pályaváltoztatással szolgálati időt nem veszíte-
nek. Van még egy igen tiszteletreméltó csoportja a másfelé gondolók-
nak: azok, akik tanulmányait félbenhagyták a katonai szolgálat
miatt és most amiatt nyugtalankodnak, hogy vájjon miképpen tudják
az elmulasztottakat pótolni, miként tudnak az elhagyott gondolat-
körbe visszatérni s éppen mert a tanítói pálya nagy jelentőségét
ismerik, nem bíznak magokban, hogy eléggé értékes munkásokká
tudnak majd válni ezen a katonai feladataiktól idegen téren. Nyil-
vánvaló, hogy az ilyen tépelődőket elveszítenünk valóban károsodás
lenne; de az is bizonyos, hogy lehetőén meg kell tartanunk minden-
kit, aki már egyszer erre a pályára lépett és nem teljesen alkalmat-
lan, mert sok emberre lesz szükség az iskolában.

Másfelől pedig nem nézhetjük aggodalom nélkül, hogy kik jön-
nek most át más foglalkozási ágakból a tanítói pályára, olyanok,
akik mint rokkantak, vagy csökkenterejűek másutt nem boldogul-
hatnak. Lehetnek ezek között kiválóan alkalmas tanítók is; de nem
kell sokat beszélnem arról, milyen csapás tanítványaira és az iskolára,
nézve mindenki, aki csak jobb híjján lett tanítóvá, vagy aki nem
tudja, hogy az iskolában nincs feljebbvaló és alárendelt, ott tehát
valami egészen másra van szükség, nem a katonai szellemre. Az is
figyelmet érdemel,  hogy milyen körökből származók mennek most



110

tanítóképző intézetekbe és az egyetemek bölcsészeti karára, nyilván
olyan körök fiai, amelyek számára ez társadalmi emelkedést jelent.

A fenyegető hiányon és az új tanítónemzedék minőségén való
aggódáshoz járul az a kérdés is: vájjon milyenné alakult a háború
alatt az itthon levő tanítóság lelkülete, mennyire ismeri az iskola
korszerű feladatait; milyenné lettek azok, akik éveket töltöttek harc-
ban, meg akik sok hónapot kényszerű tétlenségben a pótkeretekben
vagy egészen másféle hatások között a fogságban? Minél teljesebb
erővel és egyöntetűbb munkával akarjuk a köznevelést a nemzeti jövő
szolgálatába állítani, annál szükségesebb, hogy az egész tanítóság-
ban: a különféle iskolafajoknak különféle háborús élményektől ala-
kított embereiben közös tudatosság fejlődjék ki.

A tanítóságra vonatkozóan ezek alapján átmeneti tennivaló:
mielőbb tisztázni a félbenhagyott tanulmányok folytatására, elma-
radt vizsgálatok pótlására vonatkozó kérdéseket (a pótló tanfolya-
mok, összevont vagy elengedett félévek aggodalmas ötleteit), ezek-
kel egyidőben a hadban töltött idő beszámításának az ügyét és pedig
nemcsak azokra nézve, akik szolgálataikat a bevonuláskor már meg-
kezdték, hanem azokra is, akiket ez a pályán való megindulástól is
elütött; együvé tartozik ezzel a mindenrendű tanítóság társadalmi
helyzetének, vagyis a, pálya tekintélyének emelését célzó intézkedé-
sek megállapítása és végrehajtása, természetesen abban a tudatban,
hogy az eféle nem megy gyorsan és nem is csak a fizetésen fordul
meg, hanem a szolgálati s előlépési viszonyok okos szabályozásán s
hasonlókon is; az új tanítónemzedék érdekében figyelemmel kell
kísérni a tanító- és tanárnövendékek származási statisztikáját és
pedig nemcsak az elemi tanítóképzőkben és a bölcsészeti karokon,
hanem mindenféle iskolafaj tanárképzőjében, így pl. a kereskedelmi
iskolákban is; végül pedig módját kell találni annak, hogy megfelelő
kiadmányok és tanfolyamok útján a mai feladatokról az egész taní-
tóság tájékoztatást szerezzen, a harcból vagy a fogságból hazatérő
tanítóknak a pályájokra való lelki visszahelyezkedést megkönnyítsük
és ezzel az iskolát ebben a tekintetben biztosítsuk. (Erre nézve
1. a Néptanítók Lapja 1917: 47. sz.: A hazatérő tanítók és az iskolai
munka c. cikkemet.)

3. A nők a tanítói pályán. A tanítóhiány miatt való aggoda-
lomra sokan nyugodtan azt mondják: nem lesz baj, jut oda elég nő!
Hivatkoznak a sok állástalan elemi iskolai, polgári iskolai és tanító-
képző intézeti tanítónőre, meg a bölcsészeti karoknak nőkkel telt
termeire. Ezt a könnyű megnyugtatást azonban nem szabad éppen
ilyen könnyedén elfogadni. Hiba volna az általánosítás, tehát nem
mondhatjuk, hogy a nőtanítóknak ez a sokasága veszedelem, de éppen
azért azt sem, hogy ez eloszlatja aggodalmainkat. Tisztelet és becsü-
let a kiváló tanítónők nagy számának; boldogság látni egy-egy nő
által vezetett intézet példás rendjét és szép tanulmányi eredményeit;



111

eszünkbe sem juthat az arra való nőknek bármely pályáról való visz-
szaszorítása, annyival kevésbbé, mert tudjuk, hogy mindenütt, köz-
tünk is milyen sok az értéktelen férfi munkás. De ha félek attól s
szeretném meggátolni, hogy hivatásérzés nélkül jöjjön a mi tanítói
pályánkra csak egy férfi is, még jobban félek attól, hogy ide tódul-
janak így a nők! A tanítóskodásnak nem szabad női pályává lennie;
még az elemi iskolának sem, annál kevésbbé a középső fokon. Ott
még a leányoknak is szükségök van a férfi tanítók vezető kezére,
hát a fiúknak?! Ahol próbát tettek, szóljanak erről tapasztalásaik
alapján, itt mondjunk csak annyit, hogy éppen mai viszonyaink között
súlyos feladatainkra való tekintettel a nemzet semmi esetre sem
mondhat le nagy érdekek megkárosítása nélkül arról, hogy az új
nemzedékbe férfiak erélye nevelje belé a szükséges férfiúi tulajdon-
ságokat és ne csupán vagy nagyrészt nők, hanem férfiak is oktas-
sák a leányokat az előttök mindjobban feltáruló közélet feladataira.
És ha még ma is igaz lenne és igaz maradna, hogy a tanítói pályára
a nők közül csak a kiválók mennek! Itt azonban ismét felmerül az a
kérdés, hogy vájjon a társadalomnak melyik köreiből jönnek ma leg-
inkább a nőtanító-jelöltek? Vájjon miféle alakulás látszik a felvé-
telt kérők tömegében az iskolai osztályzatok és a társadalmi környe-
zet-tekintetében?

E részben azt látom fontos átmeneti feladatnak, hogy a nota-
nítók számának és minőségének az alakulását figyelemmel kísérjük,
aggodalmas túltengésnek elejét vegyük és a leányiskolák IV. és
VIII. osztályában teremtsünk valami módot arra, hogy egyrészt a
növendékek kellő tanácsot kapjanak további pályájok megválasz-
tására, másrészt ne pusztán az osztályzat legyen az irányadó a
tanítóképzőbe való felvételben. Az egyetemre való felvételnek semmi
szigorítására sem tudok módot.

II. A tanuló ifjúság. 1. Az iskolábajárás a háború alatt sokkal
rendetlenebb, mint azelőtt volt: többen maradnak el, sokan kevesebb
ideig járnak és többet mulasztanak, tehát az iskolázás már emiatt is
fogyatékosabb. Ez az így általánosságban ismeretes tény természete-
sen következik az iskolákról mondottakból (I. 1.), de következményei
miatt részletes felderítést követel. Itt ugyanis nem az a lényeges,
hogy országos átlagban a beírt és be nem írt tankötelesek arányszáma
mekkora, hanem az a kérdés: vájjon mennyire számíthatunk most
az iskolai nevelés hatására? Minél többen vannak teljesen iskola
nélkül, annál kisebb az iskolának az új nemzedékre való hatása;
minél többen maradnak ki idő előtt, annál gyarlóbb és mulandóbb
ez a hatás. Minthogy pedig nem a tény megállapítása a cél, hanem
e megállapítás a tennivalók meghatározása miatt szükséges: ebben
a tekintetben minél részletesebb, azaz megyénként, helységenként
végzett pontos vizsgálatra kell az intézkedéseket alapítani.

Ugyane célból fontos tudnunk azt is, hogyan oszlik meg a tanuló



112

ifjúság az egyes iskolafajok között. Ebből lehet következtetni az
életpályáknak pár év múlva beálló szükségleteire vagy emberbősé-
gére, aminek előrelátó szabályozása nehéz ugyan, de nem lehetetlen
s egyes vidékek ifjúságának kellő irányításával társadalmi bajok
csökkenése, a munkáskezeknek a szükségletekhez mért elosztása vál-
nék remélhetővé.

E két szempontból átmeneti tennivaló: a) hiteles kimutatásokat
készíttetni a háború kezdetétől fogva a tankötelesek iskolába járá-
sáról; számbavétetni azokat, akik a háború alatt különféle okokból
iskolát egyáltalában nem vagy csak nagyon hiányosan végeztek és
megkeresni a módot ezek mulasztásainak pótoltatására; megyénként
(községenként) gondoskodni az iskolába járás feltételeinek megte-
remtéséről; továbbá b) meg kell állapítani vidékenként az ifjúságnak
az iskolafaiok közt való megoszlását és aszerint tenni intézkedése-
ket pl. a gimnáziumba való tódulás, leányközépiskolák megrohanása,
kereskedelmi iskolák túltengése, stb. ellen.

2. Szintén vidékenként kell tisztázni az ifjúság állapotát. Az
ifjúságra ható körülmények a legtöbb helyen jórészt azonosak ugyan,
a férfiak távolléte és a nők elfoglaltsága az egész családi nevelést
megváltoztatta s a mai serdülőknek mindenütt a korai önállósulás az
egyik legfőbb jellemző vonása, de számtalan mellékes körülmény
mégis sokféleképen hat. A főváros, a kisebb-nagyobb vidéki városok,
a falvak és a tanyák ifjúsága más-más viszonyok között él, tehát itt
semmi egyéb tekintetben sem szabad általánosítani, csak abban,
hogy mindenütt meg kell állapítani a helyzetből fakadó nevelési
szükségleteket. Itt természetesen nem számszerű adatokra, hanem á
közvetlen megfigyelés eredményeire lehet a teendőket alapítani s
evégre a nevelői intézkedések céljából részletes tájékozódásra kell
törekednünk. Ennek ki kell terjednie a különböző életkorú ifjak és
gyermekek egészségügyi viszonyaira, (lakás, táplálkozás, ruházat,
ácsorgás a boltok előtt, a kereső munka sokféle fajtája, betegeskedés,
nemi veszedelmek, fokozatos satnyulás), ismeretkörének alakulására
(az iskolai tanulás mennyisége és minősége sok helyen mindenik
fokon csökkent; a felnőttek beszédtárgyai, az olvasmányok, álta-
lában az iskolán kívül szerzett ismeretek az ifjak érdeklődésének új
irányt adnak); nagy figyelem illeti az erkölcsi alakulás tényezőit és
jelenségeit is (a családi élet, a közrend bomlása, a sajtó, az utca, a
mozi, durvaság, hazudás, lopás, felületesség, stb.). Ma már észlelni
lehet azt is, hogy mindezek a háborús hatások átterjednek az újabb
meg újabb évfolyamokra; ezek a közvetlenül megelőzőket öntudat-
lanul is, szándékosan is utánozva., egyszerűen belenőnek az ifjúság-
nak ebbe az új szellemébe. Van ebben jó is,  éppen a már említett
önállósulás; de csak akkor jó, ha irányítjuk. A legtöbb új hatást
károsnak vagy legalább is kockázatosnak látom. Az iskolának köte-
lessége,  hogy mindezeket a  körülményeket  az ifjúság    fejlődésére



113

nézve kedvező irányba értékesítse; átmeneti tennivalóink közt tehát
ott van az is, hogy figyelmeztessünk minden iskolát ilynemű fel-
adataira és alkalmassá is tegyük az új nemzedék kellő irányítására.4

Az itt csak érintett nézőpontból azonban következnek másnemű
átmeneti tennivalók is, olyanok, amelyekre már alakultak külön
szervek. Ilyen az elhagyott gyermekekről és a hadiárvákról való gon-
doskodás (a gyermekvédelem intézményei, a Hadigondozó Hivatal ily
irányú működése); ebben a munkában a köznevelés szempontjának
kell teljes mértékben érvényesülnie, az ország mindenik pontjára ki
kell terjednie s óvakodni kell attól, hogy a hadiárvákra való tekintet
kevésbé fontosnak tüntesse fel a nem hadiárvák védelmét. Ide tar-
toznak a bűnöző gyermekekre vonatkozó tennivalók (a gyermek-
bíróságoknak, a Fiatalkorúak Felügyelő Hatóságának, a rendőrbíró-
ságoknak, patronázsegyesületeknek a működése), meg a közegész-
ségügy területéről a csecsemők, gyermekek és ifjak egészségének
védelmezése és ápolása. (A Stefánia-szövetség s a gyermekegészség-
ügyi társaság működése). Mindezek egybefonódó munkájában szük-
ség van az iskolára is, nem elég egy-egy tanítónak, tanárnak ily
kérdések iránt való érdeklődése, hanem a köznevelés hivatásos szer-
veinek ama kiegészítő munkák végzőivel teljes összhangban kell
dolgozniok. Ennek az összhangnak a megteremtése is mai feladat s
alkalmas eszköz lehet erre a Gyermektanulmányi Társaság által
összehívott tanácskozás (1917 nov. 4. és 1918 jan. 13.)

3. A hadban levő tanulók, középfokú iskolák és főiskolák kato-
náskodó hallgatói körében nagy nyugtalanság van amiatt, hogy
vájjon miként fejezhetik be tanulmányaikat, miként rendeződnek
szolgálati viszonyaik, stb. Maga ez a nyugtalanság is figyelmet érde-
mel, mert sok ifjú emberről lévén szó, ez a lelkiállapot sok családra,
a társadalom jórészére átterjed, a megnyugtatás tehát ily szempont-
ból is kívánatos. De itt nem erről az oldalról nézem a kérdést, nem
is az egyének sorsának várható alakulására gondolok, mert ezek
ugyan fontos társadalmi meggondolni valók, de nem köznevelési kér-
dések. Ellenben igenis idetartozik az a körülmény, hogy oly sok évfo-
lyam tanulmányainak összevonása, félbenhagyása, a tanulmányok
bevégzése és a munkába állás közt eltelő hosszú idő miatt egyes pá-
lyákra most feltétlenül csekélyebb készültségű emberek jutnak s
ennek könnyen elgondolható a messzenyúló hatása.

Éppen erre gondolva, sürgős átmeneti tennivaló, hogy hivatalo-
san megállapítsák: melyik pályán hányan működtek a háború előtt,
hányan készültek az illető pályára s hiány volt-e vagy bőség jelöl-
tekben; hányan tesznek most vizsgálatot és milyen készültséggel;

4 Erre szolgálnak A világháború c. kötet alapján folyó háborús ta-
nítások; valamint az egészségügyi, anya-, csecsemő- és gyermekvédelmi
kérdések iskolai tárgyalására vonatkozó miniszteri rendeletek (166.
411—168. 421, 1917 nov. 7., I. Hivatalos Közlöny 1917.



114

vannak-e olyanok, akik pályát változtatnak a háborús viszonyok
miatt s miféle okait adják ennek? Mivel pedig az egyes életpályákon
nem lehet egyforma rendelkezésekkel biztosítani sem a kellő ember-
pótlást, sem a tanulmányok elvégzését: részletesen meg kell állapí-
tanunk, hogy melyik pályán mily intézkedésekre van szükség a
katonai szolgálatban levők érdekében.5

III. A felnőttek. Minthogy az új nemzedéket a felnőttekkel való
érintkezés mindennél erősebben alakítja, nagy figyelmet kell most
fordítani a felnőttek lelki alakulására is. Természetesen már eleve
meg kell különböztetni bizonyos szempontokat, amelyekből a kérdést
nézzük. így pl. különbséget kell tennünk a katonai szolgálatot meg
a polgári munkát teljesítők között, s e két csoporton belül is több
irányban. Megint csak példaként mondom ezt a különbségtételt: a
katonák között vannak hivatásos katonák, harctéri és segédszolgála-
tot teljesítők, a háború elején, vagy csak későbben bevonultak, stb.,
a polgári foglalkozásúak közt vannak öregek, alkalmatlanok, fel-
mentettek, meggazdagodottak és tönkrementek; mindkét csoport-
ban műveltek és műveletlenek és így tovább. Nagyjelentőségű volna
tudni: milyen lelkiállapotban térnek haza a katonák, mik idézték elő
az ilyen vagy olyan állapotokat (bánásmód, idővesztés, pusztítás,
stb.); művelődési szükségleteik megnőttek-e és mily irányúak, avagy
kedvöket vesztették, miféle pályákra készülnek; hogyan gondolkod-
nak nemzetről, államról, kötelességről és emberi jogokról; miképpen
alakult az itthonmaradtak erkölcsisége, a családi életről, a köz iránt
való kötelességről, egymás kölcsönös segítéséről s eféléről való fel-
fogása; milyen lesz az átlagos műveltségűeknek meg a nép egysze-
rűbb rétegeinek a látóköre, azaz miben gyarapodott (idegen orszá-
gok, külpolitikai és társadalmi kérdések) miben apadt (a tanulás
rendszertelensége s az iskolák és tanítók hiánya miatt), stb. Mind-
ezekből derül ki, hogy milyen a gyermeket a felnőttek részéről érő
sokféle hatás, tehát milyen irányban kell a tudatos nevelésnek erő-
sítő és védelmező munkáját kifejtenie.

Ebből a célból tehát a legelső átmeneti tennivaló: vidékenként
végzett részletes adatgyűjtés és a gyűjtött anyagnak gondos feldol-
gozása, annak megállapítása céljából, hogy az ország egyes pontjai
mily irányú nevelői gondoskodást kívánnak. E munkát végezhetik,
jobban mondva intézhetik elsősorban a kir. tankerületi főigazgatók,
a kir. és egyházi tanfelügyelők, általában olyan emberek, akik több
község életét ismerik, különféle emberekkel érintkeznek s így össze-
hasonlítani is tudják tapasztalataikat. Feltétlenül szükséges bevonni
ebbe a tájékoztató munkába minden felől az egyes vidékek és tár-

5 A főiskolai hallgatók sorsáról 1917 dec. végén értekezlet volt a
közokt. minisztériumban s intézkedés is történt olymódon, hogy ezek ta-
nulmányaik folytatására három havi, vizsgálattételre egy havi szabad-
ságot kapnak. V. ö. ugyanerre nézve Kovács János cikkét: Magyar
Paedagogia 1917.



115

sadalmi osztályok vezetőembereit, férfiakat és nőket, hogy így a
lehetőségig teljes képet szerezhessünk arról: miképen alakította a
négy háborús év népünk lelkületét.

De ezenkívül mellőzhetetlen az is, hogy szervezzük mindenfelé az
egyes vidékekhez alkalmazható szabadoktatást, vagyis az iskolát már
végzett ifjakkal és felnőttekkel való rendszeres foglalkozást s eköz-
ben a mai kérdésekről való igazságos és alapos tájékoztatást. Ennek
a háború első percétől fogva szakadatlanul kellett volna folyni min-
denütt; most azonban meg kell kezdődnie ott is, ahol eddig elha-
nyagolták. Ebben az a vezető gondolat, hogy ennek a munkának a
felnőttek gondozása ugyan a közvetlen célja, de a felnőtteken át
ezzel is a gyermekekre akarunk hatni; ezért tehát ez is átmeneti
feladat.

IV. Politikai kérdések és a nevelés. Az eddig mondottak is mind
a nemzet jövőjére vonatkoznak, de észre kell vennünk, hogy a belső
és külső politikai kérdések sorában is egész tömeg van olyan, ame-
lyeknek a nemzet javára szolgáló megoldása nevelésügyi gondosko-
dást is követel. Mindezeket elősorolni nem tudom, mert bizonyára
többnek van nevelési vonatkozása, mint amennyi kérdés előttem, a
nempolitikus előtt ismeretes; másrészt felesleges is, mert nemcsak
egyes kérdésekre, hanem általában mindenik politikai kérdésre vonat-
kozóan feltétlenül szükségesnek tartom, hogy a kormányzók felves-
sék azt a gondolatot: milyen vonatkozása lehet annak a jövő nem-
zedék nevelésével, az illető kérdésben milyen befolyása lehet sor-
sunk alakulására a köznevelés megfelelő rendezésének. Inkább csak
példa kedvéért említek fel néhány, azt hiszem, valóban égető kérdést.

1. Mindenekelőtt az egészségügyi politika kérdését említem, ide-
értve természetesen a fajegészség és a népesedés nagy ügyét is.
Ebben a kérdésben két irányban van előttünk a nevelés terén átme-
neti feladat: először is az iskola és segítő intézmények útján az új
nemzedék testi épségére ügyelni, egészséges fejlődését biztosítani kell
s tanítás és szoktatás által minden gyermekbe bele kell oltani a
maga és mások egészségének gondozására való törekvést; másod-
szor pedig a felnőtteket — mindenik társadalmi osztályban és ország-
szerte — jól szervezett módon fel kell világosítani arról, hogy mit
jelent a nemzet jövőjére nézve a népesség apadása és a fajegészség-
ügy. Felesleges igazolnom, hogy mindkét irányban sok a tennivaló.
De mégis idejegyzem azt a két megdöbbentő jelenséget, hogy az
1917. évi népegészségi nagygyűlés rendezői mintha nem is gondoltak
volna a népegészség és a köznevelés viszonyára, s hogy a városok
kongresszusának a programjában á közegészségügyi kérdéseknek
nyoma sincs. Kivált ez a példa jellemző az uralkodó szellemre.

2. Másik, politikai szempontból is nagyjelentőségű kérdésnek látom
azt, hogy mi lesz majd a háború alatt oly tömegesen érkező, s elég
nagyrészben ittmaradó bevándorlókkal, meg itt letelepedő internál-



116

takkal és hadifoglyokkal. Bármily csekély legyen is ezek száma az
egész ország lakosságához mérten, mégis gondolni kell arra, hogy
ezek a nemzetben megannyi idegen test s egy-egy helyen, egy-egy
foglalkozási ágban esetleg komolyan számot is tehetnek. Éppen ezért
átmeneti tennivalónk ezekre nézve is van: pontosan számba kell
venni és nyilvántartani mindezeket, hogy gondoskodni lehessen eset-
leg a felnőtteknek is bizonyos oktatásáról, mindenesetre azonban az
így közénk jutott gyermekek megfelelő neveléséről. A háború okozta
nagy keveredés következményeit úgysem lehet megakadályozni, pró-
báljuk meg legalább irányítani.

3. Szembetűnően nemcsupán átmeneti kérdés, mert réges-régen
követeli a számbavételt a nemzetünk alkotórészeiben levő sokféle
különbség és ellentét: a nemzetiségi, felekezeti, osztály- és párt-
ellentétek. Ezeket bizonyára nem lehet pusztán a nevelés által el-
oszlatni, de kötelességünk a nevelés útján is megtenni mindent a bé-
kés fejlődés elősegítésére, mégpedig kétségtelenül a mai helyzethez
alkalmazott eljárással. E részben tehát az látszik átmeneti feladat-
nak, hogy megállapítsuk: mi része van az iskolának ezeknek az el-
lentéteknek előidézésében, mit tehetne az iskola az eddiginél többet
és különbet a lelki egység gyarapítására? Meg kell értenünk, hogy
ez a nemzet jövőjére kiható kérdés, amely szintén nem tűri az álta-
lánosítást, hanem vidékenként és osztályonként való megvizsgálást
követel. S követeli főként azt, hogy az új nemzedéknek ezekben a
kérdésekben való irányítását a nevelők ne engedjék át felelőtlen,
jobban mondva: felelősséget nem érző tényezőknek. Azok ezeket az
ellentéteket növelték és mérgesítették; a nevelés nyilván nem ol-
daná meg, de lényegesen csökkenthetné.

4. Ez már a politikai nevelés kérdése volt; ugyanolyan az is,
hogy a, társországunkkal, Horvátországgal, valamint az Ausztriá-
val való viszonyunknak, e viszonyok mai kérdéseinek és gyanít-
ható fejleményeinek a megértésére a nemzet tagjait alaposan elő
kell készíteni. Itt az átmeneti tennivaló egyszerű: meg kell állapíta-
nunk, miben fogyatékosok erre vonatkozó ismereteink, mit kell tehát
az egyes iskolafokoktól ezen a téren ezután elvárnunk, mily képes-
ségeink fejlesztésére van szükség, szellemi és anyagi erőinknek
mily fokozására, hogy Szent István koronájának az országaiban is,
Ausztriával való kapcsolatainkban is javuljon a helyzetünk a ben-
nünk levő erőnek teljes kifejtése által.

5. Mindezzel egybefűződik európai helyzetünk, főként szövet-
ségeseinkkel, mindenekelőtt Németországgal való viszonyunk. Itt-
ott arról esett szó, de csak mellékesen, hogy e viszonyban való el-
helyezkedésünknek művelődési feltételei is vannak s művelődési kö-
vetkezményei is lesznek. Sürgető átmeneti tennivalónak kell felis-
mernünk azt is, hogy »Középeurópa« kérdését, mint művelődési po-
litikai kérdést mindenfelől   megvizsgáljuk s levonjuk a nemzetközi



117

helyzetből mindazokat a következtetéseket, amelyek ifjúságunk ne-
velésének irányítását tudatossá tehetik, már akár a középeurópai
gondolat értelmében, akár más irányban, de mindenesetre a magunk
felismert érdekei szerint.

6. Ebben a nemzetközi világításban tűnik fel egész jelentősége
számos olyan kérdésnek, amelyet eddig könnyelműen egyes csopor-
tok vagy osztályok érdekében valónak tekintettünk s köznevelésünk-
ben nem eléggé gondoztunk. Ilyen például a többtermelés ügye. A
Tanítóképzőintézeti Tanárok Orsz. Egyesülete az 1917. évi közgyű-
lésén méltán tárgyalta ezt legsürgősebb nevelési feladatunk gya-
nánt s átmeneti tennivalóként nemcsak azt kell elismernünk, amit
ott kívántak, t. i. a többtermelés gondolatának a tanítóképzésben
való rendszeres érvényesítését, hanem azt is, hogy ezek a gondola-
tok a köznevelés szervezetében egyebütt is kellő térhez jussanak
éspedig a mezőgazdasági többtermelésen  kívül egyéb irányban is.6

7. A pedagógusnak nem mondanak semmi újat, de a köznevelés
mai állapotával szemben igenis újszerűek a demokrácia nevelésügyi
követelményei. Ezen a helyen és ezzel az alkalommal csupán annyit
ezekről, hogy ezek kétfélék: a követelmények egyik csoportját a
demokrácia harcosai állítják fel, mert a nép maga akarja magát
kormányozni, a másik csoportot pedig a jövőbe előrenézőknek kell
felállítaniuk, akik — akár hívei, akárcsak tűrni kénytelenek az
áramlatot — biztosítani óhajtják a népet arról, hogy tudja is ma-
gát kormányozni. E téren az átmeneti tennivaló abban áll, hogy
tisztában lévén a jogkiterjesztéssel járó művelődési szükségletekkel,
vegyük számba a mai viszonyok között teendő intézkedéseket, s te-
gyük is meg azokat. A részletek között mindenekfelett kettőre kell
nagy gondnak lennie: politikai ismeretek terjesztésére és ezzel együtt
politikai gondolkodás fejlesztésére, meg a közért való felelősség-
érzés nevelésére.7 S azon most nem is lehet már okoskodni, hogy
nem jobb volna-e előbb ez s azután a jogkiterjesztés. Száz esztendeje
tudjuk, hogy jobb lett volna; de ha eddig elmulasztottuk, ne késle-
kedjünk tovább legalább a pótlással!

8. Mai viszonyaink között — közéletünk átalakulására és nem-
zetközi helyzetünkre való tekintettel — nemcsak a kevésbbé tanult
legszélesebb néposztályok kivannak külön nevelésügyi gondosko-
dást, hanem az eddig u. n. művelt középosztály is. A nemzet jövőjét
mélyen érinti az a kérdés, hogy mi lesz  a sorsa  ennek  a rétegnek,

6 Ez előadás idején már folytak a v. és k. minisztériumban a több-
termelés elősegítését célzó tanácskozások; ezek eredménye: az 1918 jan.
18-án kiadott 6607. és 6616. számú v. és k. min. rendeletek. — V. ö. A
többtermelés pedagógiai követelményei és a nemzetnevelés c. cikkemmel
(A magyar nevelés körvonalai).

7 Mivel azóta megjelent a választójogi törvényjavaslat s abban egy
csomó művelődésügyi terv is, ezek megjavítása és ha jók, megvalósí-
tása a legfontosabb és legsürgősebb átmeneti feladat.  (1917-i jegyzet.)



116

kikből áll majd ezután az »intelligencia«. Ha erre gondolunk, akkor
az jut eszünkbe, hogy a legutóbbi évtizedekben a középosztály fo-
galma és összetétele igen nagyot változott s ezzel megváltozott
ennek az osztálynak a nemzet körében való helyzete is, de ennek a
változásnak köznevelésünk fejlődésében jóformán nyoma sincs, nem
alkalmazkodtunk a társadalmi alakuláshoz kellő módon. Önként je-
lentkezik tehát az az átmeneti tennivaló; hogy vegyük szemügyre:
miféle jelenségek mutatják a társadalom átalakulását, mennyiben
és mi tekintetben kívánják ezek a jelenségek a nevelés módosítását
s amint ezt tisztáztuk, a szükséges intézkedéseket nyomban meg
kell tenni.

A középosztály kérdése természetesen nem egy a tisztviselők
kérdésével, de példaként nem árt éppen ezt hozni fel. Ma a tisztvi-
selők nagy tömege az egész lakosságnak legsúlyosabb helyzetű
része, keserűsége nőttön nő és nem oszlatható el egyszerűen pénz-
segéllyel, mert talán a mai anyagi gondnál is nagyobb része van a
tisztviselők lelkiállapotában a gyermekeik sorsáért való aggoda-
lomnak. Ennek előreláthatóan az lesz a következése, hogy ebből az
osztályból az új nemzedék nagy tömegekben tódul majd a gyakor-
lati pályákra. De hol készüljön elő ezekre s ki irányítja ezt a tódu-
lást, hogy arányos legyen a szükséglettel s ne újabb veszedelmek
forrása!?  Másfelől pedig: az így lassanként megürülő hivatali állá-
sokat be kell tölteni. Kik lesznek, mily társadalmi rétegből jönnek
majd ezek? Bizonyosan olyanok, akiknek a részére a tisztviseloseg
társadalmi emelkedés lesz. Hol készülnek majd elő ezek erre a szá-
mukra teljesen újszerű foglalkozásra, amely a másokkal való törő-
dést annyira megkövetelné?! Ügy látom, egyik legfontosabb átme-
neti feladatunk éppen az volna, hogy alapos körültekintéssel tisztáz-
zuk ezt a helyzetet s a középosztály újjáalakulását legalább igye-
kezzünk megfelelő nevelési intézkedésekkel irányítani.

Ez egyrészt teljesen egybekapcsolódik a felnőttekre vonatkozó
előbbi kérdéscsoporttal, másrészt pedig követeli a következő cso-
port iránt a figyelmet.

V. Az iskolaszervezet. 1. Erről sokszor volt már szó néhány év-
tized óta, s ma közvélemény, hogy iskolaszervezetünket át kell ala-
kítani. Világos, hogy az átalakítás irányító gondolatait a mai hely-
zetből kell megállapítani. S ez a helyzet csak igazolja azt a régi
véleményt, hogy itt a középponti kérdés: a tudományos középisko-
lának kialakítása és gyakorlati középiskolák szervezése. Minthogy
pedig most a nemzet életének mindenféle mozzanatát a többivel szo-
ros és sokszoros kapcsolatban levőnek csak a vak nem látja, ma
már arról sem kell meggyőzni senkit, hogy a köznevelés ügyét nem
részletekben kell tekintenünk, hanem a maga egészében s hogy ek-
ként nem egyes iskolafajok reformjára, hanem az egyöntetűség
megteremtésére van szükség legelső sorban. Ha a béke helyreálltáig



119

nem akarunk is véglegesen elrendezkedni, az előmunkálatokat meg
kell tennünk a mindent felölelő-egységes rendezésre. Itt az átmeneti
tennivaló éppen ebben az előkészületben áll: össze kell gyűjteni és
meg kell vizsgálni a mai szervezet ellenében régóta gyűlő kifogáso-
kat, módosító javaslatokat és e nagy átvizsgálás alapján meg kell
tenni mindazt, ami szükséges és a részletekben ma is megtehető, a
többit pedig a háborús korszak eddigi tanulságaival összevetve, a
megalkotandó egységes köznevelési törvény alapjaként kell tekin-
teni. Ebben a munkában kellő mérlegelésben részesül és szervesen
egybefűződik mindaz, ami a tehetséges és a gyenge tanulók teljes
kifejlődésének biztosítására, az iskolán kívüli nevelő intézmények
fejlesztésére, az ifjúság szervezésére vonatkozóan legújabban is fel-
merült.

2. Ezzel szorosan kapcsolatos és szintén az egyöntetű szerve-
zéssel intézhető el jól a tanító- és tanárképzés fejlesztése, valamint
a felügyelet (tanfelügyelőség, főigazgatóság) olyatén újjáalakítása
is, hogy az valóban a köznevelés emelését, belső értékének a fokozá-
sát mozdíthassa elő.

3. Az iskolaszervezeten belül komoly átvizsgálást kíván a kü-
lönféle iskolák tanulmányi rendje. Régi kívánság ez is; a mai hely-
zetnek olyan módú teljesítése felelne meg, hogy nem egyenként
nézve az iskolákat, hanem együtt a köznevelés egész szervezetét,
mindenütt biztosítsuk a nemzet mai viszonyai között szükséges is-
meretek elterjedését; ez ugyan nem egyetlen, de legfőbb eszköze
lenne az állampolgári nevelésnek (nemzetnevelés). Itt az az átme-
neti tennivaló, hogy a legkülönbözőbb oldalakról az eddig előadot-
tak értelmében gyűjtendő anyagot dolgozzuk fel a tantervek kor-
szerű átalakítása céljából. Ebben az átalakításban feltétlenül gon-
dolni kell arra, hogy ne hiányozzék a köznevelés legfőbb intézményei-
ből semmi olyan, aminek a rendszeres tanításból való elmaradása
okozza a közműveltség fogyatékosságát (közgazdasági, egészség-
ügyi, technikai stb. ismeretek) s a tanulmányi anyag az egész is-
kolaszervezetben úgy oszoljék el, hogy egyrészt a nemzet különféle
alkotó részeinek az alapműveltségében ne legyenek nagy hézagok,
másrészt pedig ne legyen egy-egy tanuló iskolai tanulmányaiban
annyi ismétlődés, erő- és időpazarlás, amennyi a mai iskolázást
aránylag csekély eredményűvé teszi. Mindez a tantervek készítésé-
nek a mai tantervek készítésétől eltérő módját kívánja.

A kérdések ez öt csoportján belül a részletezés, valamint a cso-
portok szaporítása a meginduló munka közben önként is adódik.
Befejezésül csupán azt említem még. hogy az elmondottakból ter-
mészetesen következik a nevelésügyi sajtó mai feladatául ezeknek
az időszerű kérdéseknek a tisztázása, helyi, nevelésügyi tennivalók
rendszeres feltárása. Mivel pedig mindenik részletkérdést csak tu-
dományosan megalapozott módon lehet jól intézni el: folynia kell a



120

neveléstudományi feladatok oldozásának is. Sőt egyenesen átmeneti
tennivalóknak látom a neveléstudományi munkásság szervezését,
hogy a gyakorlati kérdések megoldása napról-napra sikeresebb le-
hessen. Ez a gondolat azonban ismét ahhoz a másikhoz vezet,
amelynek a továbbfejtését azoktól kell várnunk, akiknek hivatalo-
san is a tudományos munka az életfeladata: szervezni kell a hazai
tudománypolitikát, hogy a feltétlenül elvégzendő teendőkre mindig
legyen elegendő és arra való ember.

Előadás a Magyar Paedagogiai Társaságban 1917 okt. 20. — Ma-
gyar Paedagogia 1918.



IV. A NEMZET SORSA ÉS A NEVELÉS.

A NEMZET IRÁNT VALÓ ÉRDEKLŐDÉS ÉS A NEVELÉS.

I. Münsterberg, az amerikai Harvard-egyetem tanára, legújabb
művében (Grundzüge der Psychotechnik; Leipzig, Barth, 1914, n. 8°
767 lap) azt fejti ki, hogy a közélet különböző területein mikép nyí-
lik alkalom és hol van szükség a lélektan eredményeinek alkalma-
zására. Pszichotechnika alatt ugyanis a lélektan gyakorlati alkal-
mazásának a tudományát érti. Nagyon tanulságos mindaz, amit a
pszichotechnikának a társadalmi rend, az egészségügy, közgazda-
ság, igazságszolgáltatás, nevelés, művészet és tudomány szempont-
jából való jelentőségéről és alkalmazása módjáról előad. Ezek a fej-
tegetések most annál érdekesebbek, mert az egész műben a kul-
turális feladatok állanak a szerző szeme előtt; mi pedig most, ami-
kor a kultúráért is harcolunk, mindennél fontosabbnak látjuk,
hogy e feladatok teljesítésének minél jobb módjait ismerjük meg és
alkalmazzuk. Azért az efféle művekben a társadalmi munkák javu-
lásának az eszközeit kell látnunk.

A nevelésre vonatkozó rész abból indul ki, hogy a nevelés előtt
mindig három feladat áll: szükség van bizonyos ismeretek közlésére,
bizonyos képességek begyakorlására és érdeklődések keltésére. Bár-
melyik pályán működjék is valaki, a legegyszerűbbön vagy a leg-
felsőbbrendűn, mindháromnak együtt kell benne lennie: a tudásnak,
képességnek, érdeklődésnek. Ezért a nevelésnek mindenik fokon tö-
rődnie kell mindezekkel. Ezekre ugyanis a legegyszerűbb feladat
betöltése érdekében is egyképen szükség van; a tudásnak, képesség-
nek, érdeklődésnek egymásra való kölcsönös hatása mindenféle fog-
lalkozásban kimutatható. Az iskolának tehát mindhárom irányban
vezetnie kell az ifjúságot. Ebből áll az oktatás mindenik fokon. Az
elemi iskola az abc-re tanít, az egyetem a legújabb tudományos fel-
fedezést ismerteti meg; az elemiben az egyszerű írásra képesítenek,
a legmagasabb fokon a tudományos kísérletezésre; a gyermekben
naiv kíváncsiság ébred, az érett ember mélyen erkölcsi okból ér-
deklődik — vagyis a különbségek a fokok között rendkívül nagyok,
de mindenik fokon ebben a három irányban halad minden nevelő
hatás. A gyakorlatban nem is lehet ezeket egymástól külön válasz-
tani. Azt azonban mégis külön  kell nézni:   miként jelölheti meg a



122

pszichológus a legjobb eszközöket és utakat, amelyek segítségével a
tanító ismereteket nyújthat, bizonyos munkákat begyakorolhat és
érdeklődéseket ébreszthet. Amint erre megfelel, akkor ott áll a
pszichológus előtt a negyedik kérdés: miként illesztheti a nevelő e
három feladat teljesítésének eszközeit oly módon egymáshoz, hogy
az ifjú lelki életnek megfelelő, összhangzóan Szervezett tanítási terv
keletkezzék? S végül utat kell a lélektannak mutatnia arra is, mi-
ként lehet alkalmazkodni a tanulók egyéniségéhez, mivel ez igen
sokféle.

Ebből a programmból nyilvánvaló, hogy nem sorol fel Münster-
berg minden területet, amelyen a lélektan a nevelés ügyének szol-
gálatot tehet; azonban amit mond, az mind gondolatébresztő. Mind-
abból csak egy részt veszünk most ki: az érdeklődés felkeltéséről
szóló gondolatokat, mert ehhez fűzünk néhány, időszerű megjegy-
zést. A nevelés feladatának erről a részéről Münsterberg ezt írja:

Mindenik emberben sokféle irányú érdeklődés van. Ezek közül
némelyik egészen magától fejlődik ki, mert az ösztönökből szárma-
zik; így pl. az éhségtől, fájdalomtól való szabadulás vágyát, a sok-
féle önös kívánságot nem kell tanulnunk senkitől. A magunk jóléte'
iránti érdeklődés tehát kétségtelenül megvan bennünk. A társada-
lom feladatainak teljesedése érdekében azonban arra van szükség,
hogy megtanuljunk résztvenni embertársaink ügyeiben, fájdalmá-
ban, bajaiban; tudjuk magunkat alárendelni jognak és kormányzás-
nak; főként pedig: szerezzen az ifjúság olyan érdeklődést, olyan
motívumokat, amelyek nem egyes személyekre, hanem eszményekre,
az igazra és szépre, erkölcsiségre és vallásosságra vonatkoznak. Az
emberi életben különböző motívumok fonódnak össze. Így pl, a híd-
építő mérnököt vezeti a munkájában az a gondolat is, hogy pénzt és
becsületet szerez; de ott van ezen kívül az a társadalmi szempontja
is, hogy ezzel részese az ország gazdasági emelkedésének; és nem
ritkán tisztán logikai érdeklődés is szerepel a munkájában: matema-
tikai és fizikai problémákat kell megoldania. Ez a példa mutatja,
hogy a nevelésnek nem elég tudást és munkaképességet adnia; ezek
csak arra segítik az embert, hogy valamely célt elérjen. Avégre
azonban, hogy a célt értékelni tudjuk, feladatainkat szeressük: a
művelődés emelésére való vágynak (azaz a művelődés ügye iránt
való érdeklődésnek) külön kell az egyes lelkekben kifejlődnie.

A kedélyi életre a nevelés mélyen hathat. E célra a lélektan-
ból a szuggerálás, gátlás, utánzás tanát kell felhasználnia. A gyer-
mek kívánságai az első években teljesen önzők. Másokkal való tö-
rődést, eszményi irányt nem úgy teremtünk benne, hogy az önző kí-
vánságokat kiirtjuk és helyükre másokat teszünk, hanem úgy, hogy
az önző gyermekkel újabb, tervszerűen rendezett tapasztalatokat
egyeztetünk s így rávezetjük, hogy ne csupán ösztönszerű, szemé-
lyes kívánságai miatt érezzen örömöt, vagy szomorúságot. Az ifjúi



123

kedély gazdagítására különösen a történelem és az irodalom tesz jó
szolgálatot. A nevelés legfőbb célját akkor érjük el, ha az érzelmek
a személyen túl levő javakra vonatkoznak. A szépet, jót és igazat
csak az az ember látja értékesnek, aki függetlenné vált az önzésé-
től. A nevelésnek e cél érdekében nagy átalakítást kell végeznie a
gyermek lelkében. Ennek az alakításnak eszközei: irodalmi, művé-
szeti, rajz- és zenetanítás, a matematikai és logikai gondolkodás
gyakorlása, erkölcsi és vallási oktatás és más hasonlók. Az iskolai
életben magából a rendtartásból, a házi feladatok számonkéréséből
kell kialakulnia a kötelességérzésnek és a társadalmi odaadásnak.
Ezt a tanulókban a tanító lelkesedése és a társadalom életében levő
eszmei erők tehetik tudatossá. Ebben a folyamatban a pszichológus
a kapcsolódások, gátlások, reagálások eredményét látja s rendsze-
resen kívánja létrehozni.

A nevelés erkölcsi értéke azzal nem csökken, ha látjuk, hogy a
legfelsőbbrendű erkölcsi érzelmek is a tisztán önös érzelmekből fej-
lődnek ki. Ezeket az érzelmeket a jutalmak és büntetések irányítják
és tervszerűen összekötik bizonyos képzetekkel. Ha a felsőbbrendű,
bonyolult érzelmeket, érzelemcsoportokat elemeikre bontjuk, meg-
ismerjük előállásuk módját és meglátjuk, mit tehet a nevelés
(vagyis a tudatos, tervszerű eljárás) arra, hogy az önző érzelmek-
ből nemesebb, magasabb fokú érzelmek alakuljanak ki. Ennek a
megismerése azonban nem azt jelenti, hogy a nevelő ne a célokra
irányozza a figyelmét, hanem megelégedjék azzal, hogy a tanuló
lelkét úgy kezelje, mint pszichofizikai rendszert, amelyben neki bi-
zonyos szintéziseket kell létesítenie tervszerűen. A magasabbrendű,
nemes érzelmek kialakulásához az kell, hogy a nevelőtől szugge-
rálva, ösztönszerűen utánozza őt a növendék; már pedig szuggesz-
tiónak is, utánzásnak is igen könnyen vége, ha a mesterkéltségnek
vagy az őszinteség fogyatékosságának a gyanúja felmerül. Ezt a
tanítónak nagyon is objektív, hidegen kiszámított eljárása gyakran
felébreszti. Az olyan tanító, akit magával ragad a nagyért, szépért,
értékesért való lelkesedése, akinek a tanításban az igazságba és er-
kölcsiségbe vetett hit nyilatkozik meg, mélyebb érdeklődést ébreszt
a gyermek lelkében az eszményi értékek iránt, mint az olyan, aki
enélkül, ámbár tervszerűbben, lélektanilag akarja felépítem az ér-
zelmeket. Természetes, hogy amaz sem tévesztheti szem elől a maga
hatásának lélektani természetét; csak úgy tudja a szándékolt indí-
tásokat a tanuló érzésvilágához alkalmazni.

II. A mi mostani életünknek az a nevezetes hatása, hogy min-
dent nyomban közvetlen tapasztalatainkkal és jövőnkkel hozunk
vonatkozásba. Így vagyunk Münsterbergnek ezekkel a gondolatai-
val is, amelyek egyébként nem tartalmaznak semmi szokatlant
avagy eddigi felfogásunkkal ellentétest. Az egyén lelki fejlődését
abban látja, hogy a szűkkörű, személyes okokból származó érdek-



124

lődés kitágul, általánosabbá válik, a társadalom életére is kiterjed
s a művelődés emelésére való vágy is kialakul. Ebben az van, hogy
az egyénben a maga helyzete, magasabb rendű feladata tudatossá
válik s a megszerzett tudást és munkaerőt nem a saját, önzőn né-
zett érdekében, hanem a köznek az érdekében“ .használja. Vagyis itt
a személyiséggé fejlődés útját látjuk magunk előtt.

Az érdeklődésnek erre a kiterjesztésére,  erre az emelkedésre
ma a nevelésnek annál erélyesebben, következetesebben kell segíte-
nie minden egyes embert, minél fontosabb, hogy a nemzet mindenik
tagja tudjon és akarjon közös célokat szolgálni. Egyetemes célért
való, önálló munkára — amilyennek szükségéről itt már többször
volt szó — csak az az ember képes, aki a célt megérti, a saját mun-
káját ebből a szempontból értékelni tudja és így mindig a legtágabb
körben igyekszik megnézni, mi vár reá. Érdeklődésünknek ez a ki-
terjesztése valóban nemzeti szükséglet. Könnyű meglátnunk, mi az
eredménye annak, hogy a németek olyan határozottan látják szemök
előtt a németség helyzetét és jövőjét. Minden ember úgy dolgozik,
mint ahogyan csak a maga legközvetlenebbül érdeklő ügyében fe-
szíti meg az erejét; azaz érti, hogy most csakugyan ilyen, szemé-
lyes ügyben harcol! Ilyenné kell tennünk ezután tervszerű nevelés-
sel a mi nemzeti, ügyünket is, hogy ne csak a háború mámora és
kényszerűsége miatt, hanem az egészen békés, egyszerű napi mun-
kában is az emberi, nemzeti feladatoknak erre a közösségére gon-
doljunk. A lélektanból tudva, hogy minden ilyen gondolat és érze-
lem a megelőző élmények eredménye: egész nevelésünknek, benne az
oktatásnak olyan tervvel kell folynia, hogy ilyen irányú érdeklődés
meg cselekvés eredjen belőle. Ezért fontos minden útbaigazítás,
amely most arra szolgál: miként lehet a tanítást a tanulók mostani
gondolatköréhez és érzelemvilágához kapcsolni. (Efféle cikkek már
a mi lapjainkban is megjelennek.)

Másik, becses utasítás Münsterbergnek abban a szavában van:
tudnunk kell, hogy a magasabbrendű érzelmek az önös érzelmekből
fejlődnek ki. Az érdeklődés körének tágulása nem jelenti azt, hogy
ebből a körből maga az egyén kimarad! Ahhoz valami igen nagy ero
kell, hogy az ember magáról meg tudjon feledkezni és önfeláldozóan
csupán az eszményi célt nézze. Hiszen ezért a célért dolgozni kell s
neki kell dolgoznia. Ezért nem volna okos dolog úgy tennünk,
mintha meg lehetne követelni mindenkitől a teljes önzetlenséget és
mintha nem tartanók szükségesnek, hogy a jogos, személyes érde-
kei mindenkinek ki legyenek elégítve. A célunk nem lehet más, mint
eszményi magaslat felé való közeledés: egyetértésnek, együttérzés-
nek, közös jóakaratnak, a közös, nemzeti cél érdekében közös mun-
kára való készségnek a létesítése. Eközben és ennek elérése céljából
azonban nem szabad elfelednünk, amit a lélektan tanít arról, hogy
az ember minden nemes érzelme csak az eredetileg erős önösségnek



125

a csökkenéséből, az érdeklődés, körének kiterjesztéséből áll elő. Úgy
lehet ezt kifejeznünk, hogy a fejlődő ember mind szélesebb-széle-
sebb kört azonosít magával. Eleinte érzéki ingerei uralkodnak rajta;
jó idő múlva már átérez mindent, ami a családot érinti, később fe-
lelősséget is érez ezért a legkisebb körért; majd ebből a közép-
pontból faluját, megyéjét, hazáját, nemzetét ismeri fel közvetlenül
magához tartozónak s az én-tudatában a mindezekhez való tartozás
épen olyan természetessé válik, amilyen önként érthetően töreke-
dett például éhségének csilapítását anyjától kikövetelni.

Nem lehet másként gondolni sem a nemzet javának munkálá-
sát, csak úgy, ha az ilyen mélyről, szinte ösztöni erővel történik.

De mégis tudjuk, hogy magából az Ösztönből ez a lemondások-
kal járó közös munka nem fakad. Meg kell hát keresni azt a leg-
mélyebben levő alapját, amelyet tervszerűen alakíthatunk ezzel a
céllal. Régen rámutatott erre az alapra Széchenyi István. A közgon-
dolkodást akarva a nemzet helyzetére irányítani, a nemzet emelke-
désének tudatos munkásává igyekezve tenni mindenkit, azt akarta
megértetni, hogy ez mindenkinek érdeke. Az emberben legerősebb a
haszon vágya, úgymond; ne is próbáljuk ezt kiirtani, hanem értéke-
sítsük. Ugyanaz a gondolat ez, amit az imént Münsterbergtől hal-
lottunk: nem csorbítja az erkölcsiség értékét, hogy önös érzelmek-
ből fejlődnek ki a legnemesebbek is. Valóban: balga és sikertelen
nevelés volna nem arra törekednünk, hogy az emberben levő haszon-
vágyat felhasználjuk a közös érdek, a közös haszon megértetésére
és nem iparkodnunk arra, hogy így mindenki egynek lássa a nem-
zet ügyét a saját magáéval. Ilyen kiindulású nevelés csökkentheti
a közöttünk a háború előtt megvolt ellentéteket; ebből fakadhat a
közjó ellenségeinek, bajok kihasználóinak üldözése és ártalmat-
lanná tevése; így lehetünk mindnyájan a közös jólétnek tudatos
elősegítői. (A mostani élet napról-napra ad alkalmat ilyenféle
beszélgetésre az iskolában: a hadikölcsön, élelmiszer-uzsora, a
menekültek támogatása, betegségtől való óvakodás, takarékosság
és sok más kérdés.)

A harmadik gondolat szintén régen ismerős; még a Münster-
berg fogalmazásában sem új, ilyesmit eddigi munkáiban is írt.
Tudniillik azt mondja, hogy a felsőbbrendű érzelmek létesítése,
az érdeklődés körének kiterjesztése tervszerű, lélektani alapú
munka legyen ugyan, de azért ne feledjük, hogy a tanító sze-
mélyes lelkesedése, szépben, jóban, igazban való hite többet hasz-
nál, mint a legpontosabban kiszámított úton haladó, de lélektelen
tanítás. Ami ebből a lélektan és neveléstan, a lélektani ismeretek
és a nevelői gondolkodás viszonyára következik, arról nem szük-
séges szólanunk. Ide most az tartozik, hogy a növendékek lelké-
ben az önös érzelmekből a másokkal, a nemzettel való törődést
kifejteni csak az a tanító tudja, akiben ez már él és elevenen hat.



126

Csak az tud ahhoz szoktatni, hogy az új nemzedék is előrenézzen,
jobbat akarjon, tervszerint dolgozzék, akit saját magának ilyen
gondolkozása minden percben arra ösztönöz, hogy mindent ebből
a szempontból ítéljen meg, igazítson ki, magyarázzon meg.

Nem a külön háborús órák teszik a tanulókban méllyé nap-
jaink hatását, hanem az alkalmilag újra meg újra kitetsző mély
együttérzés a harcoló katonákkal, szenvedő vidékekkel. Nem is az
teszi ifjainkat a nemzetnek tudatos tagjaivá, ha egyszer-egyszer
kifejtjük nekik a nemzet helyzetére vonatkozó tudnivalókat, hanem
ha azt látják, hogy a tanítót minden tettében a nemzet sorsa irá-
nyítja, ha apró dolgaikban is ilyen eredményre figyelmezteti őket,
és ha megértik, hogy a nemzetről beszélve, nem valami hatalmas
testületről van szó, amely iránt ők sok mindennel tartoznak, ha-
nem hogy a nemzet: ők is és amit azért tesznek, magukért teszik.
De — épen ez a fő — erre a gondolatra, az egységnek erre a tuda-
tosságára nem juthatnak el, csupán a tanító személyes hatása alatt.

A hatást természetesen akarnia kell a tanítónak s evégre kell
tudnia, miféle lelki fejlődésen kell átmennie az embernek, hogy
érdeklődése ilyen magasabbrendűvé válhassék.
Néptanítók Lapja, 1915, 9. szám.

NEMZETI FELELŐSSÉGÉRZÉSRE NEVELÉS.
A nemzet iránt való érdeklődésről szóló cikk azt a gondolatot

kívánta az olvasóban felkelteni, hogy a gyermekben a környezet
hatása alatt lassan-lassan bővülő érdeklődést az iskolának tudato-
san kell a legtágabb körűvé, vagyis a nemzet iránt való érdeklő-
déssé tennie.

Magával az érdeklődéssel azonban nem érhetjük meg, mert az
igen könnyen maradhat elmosódó érzelem, sőt talán csak kíváncsi-
ság. Egészen más természetű most pl. annak az érdeklődése, aki
pusztán az újdonságra vágyva lesi a lapok háborús híreit és a
maga zavartalan lakásában nyugodtan tud azután derülten szóra-
kozni, — meg annak érdeklődése, aki minden hírnek a nemzetre
való hatását mérlegeli és bár neki talán nincs senkije a harc-
mezőn, nincs mit vesztenie, mégis úgy átérzi az eseményeket,
mintha azokban személyesen is részes volna. De ez az együttérzés
sem a legfőbb eredménye az érdeklődésnek. Az érdeklődésnek nem
alkalmi jellegűnek kell lennie, hanem állandónak és cselekvésnek
kell belőle fakadnia. Az erkölcsi nevelésnek ez a célja.

Amint a névélő átgondolt munkával e magaslat felé halad, a
növendék fokozatosan tisztábban-tisztábban látja a nemzetnek
egyfelől  az egyes  emberekkel, másfelől  a  többi  nemzetekkel való



127

viszonyát. A személyek sorsának a nemzetével s a nemzet sorsá-
nak az egyének értékével való kapcsolatát felismerve, kialakul
benne a nemzetért való felelősség érzése is.

Ez a nemzeti felelősségérzés azt a lelki állapotot jelöli meg,
amely állapotban az ember szándékainak várható következéseit
abból a nézőpontból szemléli: mi háramlik azokból másokra, a
nemzetre. Aki ehhez a gondolathoz hozzászokott, abban az termé-
szetes alapgondolatként érvényesül mindig, állandó színt, erkölcsi
komolyságot, mélyebb értéket ad minden cselekedetének, mert
határozott irányúvá teszi. Ha érzi valaki minden tettének a közre
való közvetlen vagy közvetett jelentőségét, akkor nem tud felüle-
tes lenni, sem könnyelmű. Ezzel bizony sok nehéz perce is támad,
mert elevenebbé válik benne az önbírálat. Az ilyen embert aztán
nem is veszi körül valami sok barát, mert ha tán szóval nem tenné
is, magatartása és cselekvése módja környezetét is mindig a maga-
sabb érdekre, a nemzet iránt való felelősségre figyelmezteti. S ez
nem kellemes, csak az olyannak, aki nem érzi magában fogyatékos-
nak a jó akaratot. A felelősségérzésnek épen az ad nagy, gyakor-
lati fontosságot, hogy az önbírálatot elevenebbé teszi s a környe-
zetben is felébreszti.

E hatásnak különösen addig van nagy jelentősége, amíg az
ember jelleme alakulóban van. Ezért kell mindenféle nevelésnek
a nemzeti felelősségérzés kifejlődését segítenie. Ez a követelmény
mint a polgári kötelességek ismertetése eddig is előttünk állott.
Szükséges azonban, hogy most más világításban nézzük és a köte-
lesség fogalmában ne a külső parancsnak, hanem a belsőnek való
engedelmeskedést lássuk. Ahogyan a kötelességről rendesen
beszélni szoktak, abban az domborodik ki, ami kellemetlen: ezt kell
tenni, amazt nem szabad. így az ember könnyen jut arra a gondo-
latra, hogy megkerülje, ne teljesítse. Csak az nevel okosan, aki a
törvénynek, rendelkezésnek nem a tételeit, hanem a szellemét
igyekszik megismertetni, aki tehát nemcsak ismereti anyagot közöl,
hanem a gondolkodásnak akar irányt adni, a kötelesség teljesítését
benső szükségképeniséggé igyekszik tenni. Az a kötelesség a leg-
súlyosabb erejű, amely belülről származik, amit magam ismertem
fel kötelességnek. Csak az ilyennek van igazán erkölcsi értéke és
ebből fakad cselekvés akkor is, ha nincs a sarkunkban ellenőrzés.
A nemzet nem elégedhetik meg a külső hatalommal kikényszerített
kötelességteljesítéssel, hanem arra kell a neveléssel iparkodnia,
hogy az életnek mindenik helyzetében kiki maga érezze meg: mire
van a nemzetnek szüksége, mi van a nemzet érdekében? Ily céllal
nevelve, ne a ridegen hangzó kötelességről beszéljünk sokat, hanem
azt létesítsük, ami ennek alapja: a felelősség érzését.

Ez a munka is korán kezdődve jut jó véghez, mint bármelyik
részlete  a  nevelésnek.  A  felelősségérzés  fejlődése   az   erkölcsiség



128

kifejlődését jelenti, tehát már a legkisebb csirákat is fel kell hasz-
nálni az érdekében. S ez a fejlődés csak fokozatosan történhetik,
ezért a nevelés különböző szerveinek egymás kezére kell dolgozniok
ebben is. Valahányszor a kisgyermek a cselekvésének bármilyen
eredményét látja, újabb meg újabb indítást kapott arra, hogy a
jövő alkalommal ezt az eredményt előre meggondolja. A cselek-
vésből eredő, azzal magától együttjáró jutalom és bűnhődés mind
arra szolgál, hogy a gyermeket természetes önzésében előrelátóvá
tegye. Az így megindult alakulást a szülőnek, tanítónak egy-egy
szava (»te vagy az oka«, »magad kerested«, »lám, nem hallgattál
reám«) irányítja s ha a netalán bekövetkezett kárt vagy okozott
zavart a gyermeknek kell helyrehoznia, avagy látja, hogy milyen
nehezen tudja azt helyrehozni anyja, apja, tanítója: mindebből
egy-egy erősítő támaszték lehet a lelkében. Az iskolának temérdek
alkalma van a felelősségérzés tágítására. Bárki csinált valamit,, az
egész osztályra háramlik belőle öröm vagy szomorúság; ha egyéb-
ként nem is, a tanítónak szándékosan éreztetnie kell, hogy akik
együtt élnek, azok magatartása a többiekre is kihat. Kivált akkor
látják ezt meg a tanulók, ha egyik miatt az egésznek kell szenved-
nie. Az iskolai fegyverek sokszor kétélűek: itt is nagy óvatosság
kell tehát. De ha pl. kiadjuk a figyelmeztetést, hogy futás után
nem szabad inni s valaki mégis megteszi egy óvatlan pillanatban,
erre a vizet az egész osztály számára hozzáférhetetlenné tesszük
s akinek csakugyan kellene, az is nehezen juthat hozzá, vagy ha
egyik osztály efféle hibájából a másikra is jut valami következ-
mény: az ilyen alkalmak mind jók arra, hogy a részek cselekvésé-
nek az egészre való hatását érzékeltessék és így a meggondolást is
megindítsák. A család szempontja is sűrűn előkerülhet: a családot
(a szülőket) sokszor ítélik meg gyermekeiről (tisztaság, szorgalom,
rendesség) s van eset bőven, hogy rosszat gondolnak róluk, pedig
csak a gyermek a hibás. Ezt sohase mulasszuk el éppen a családért
való felelősségérzés szempontjából felemlíteni. S így van alkalom
bőven a falu becsületét is szóba hoznunk. Mindezeket óvatosan,
mert nem a versengést akarjuk felkelteni, hanem a cselekedetek
általános hatását igyekszünk fokozatosan felismertetni.

A háború nagyon sok jó alkalmat ad különösen annak meg-
értetésére, hogy egyesek cselekvése miként vet fényt — néha hami-
sat — az egész nemzetre. A nagy csalások egyesek bűnei, az ellen-
séges lapok mégis az egész magyarságról mondanak rosszat miat-
tok. A más vidéken harcoló székely fiúk nem magoknak, hanem
a székelységnek szereztek hírnevet; a külföldön járó emberekről
egész fajtájokat ítélik meg és így tovább. Különösen hatásos lehet
egy-egy hitványság vagy egy-egy nemes tett, még inkább az egy-
szerű gondosság hatását huzamosabban kísérni. Például a papiros-
talpú   csizmákat   a   kereskedő   nyereség-vágyától   az   első   esőben



129

való szétmállásukig és így a sereg fennakadásáig; a veteményről
való gondoskodást az élelem bőségéig stb. S eközben önként térünk
ki arra: miként egyesül a nemzet sorsában minden egyes ember
lelkiismeretes vagy lelketlen életmódjának a következménye.

Nyilvánvaló, hogy ezen az úton a közért, a nemzetért való
felelősség érzése csak megindul; folytonosan, minden oldalról kell
táplálnunk. Minden tanítónak minden cselekedete erre intsen;
mindig ezen legyen a szemünk. Ezen is, mint annyi mindenen!
Amint a felelősségérzés köre tágul, a szűkebb körök jelentősége is
megnő, más jellegűvé válik. A kisgyermek csak azért nem nyala-
kodik, hogy beteg ne legyen; a nagyobb azért, hogy szülei pénzét
ne pazarolja; az ifjú takarékos, mert »gyűjteni« akar s ezt a
törekvését majd a falu pénzével bánva is érvényesíti, hovatovább
megértve, hogy az állam vagyonának hol van a forrása. Ezt a
kialakulási folyamatot értelmi és érzelmi irányban a népiskola
vezeti, a nép legnagyobb részében egyedül. Néhol támaszkodhatik
a kisdedóvóra; sokszor tovább adja eredményeit a magasabb fokú
iskoláknak, de legtöbbször maga van. Ehhez kell szabnia a mun-
káját ebben is.

Irányító csak az a gondolat lehet, hogy lehetőén minden em-
berben meg kell indítani a kívülről eredő kötelességnek belsővé
alakulását: a közért való felelősségérzés kifejlődését. E törekvés-
ben komoly figyelmeztetés a lélektannak az a megállapítása, hogy
a felelősségérzés csak a szabadság érzéséből nőhet ki. Akinek min-
dén lépését megszabják, annak nem kell, de nem is lehet azok
célját, hatását előre elgondolni; nem is szeretik, ha elgondolja,
mert akkor mást találhat jónak s nem azt teszi, amit kötelessé-
géül eléje írtak. Ez az azonban így nem nevelés, hanem idomítás
volna. A gyermeken kell elkezdenünk a felelősségérzés kifejleszté-
sét azzal, hogy a maga apró-cseprő dolgaiban — amiben csak
lehet, mindenben — személyes munkává tesszük a foglalkozását.
Nem kötjük meg olyasmiben, amiben maga is választhat, de nem
engedjük szeszélyesen ingadozni sem olyasmiben, amit jól csak
egyirányban lehet végezni. S így kell ezt végiggondolnunk a
nevelés egész folyamán, a felnőtt ember életében is.

Az elemi iskola hat éve alatt a nemzeti felelősség érzését
nagyon jól meg lehet alapozni az értelmes és jólelkű emberben.
Példa erre van sok. De arra is van, hogy ez az érzés tudatos veze-
tés nélkül nem fejlődik ki, csak véletlenül, személyes belső tulaj-
donságok hatására. Ez pedig nem biztosíték. Mostani helyzetünk,
kivált a hadi szerencse fordulatai, arra kényszerítik mindnyájunk
gondolkodását, hogy minél többfelől nézve, igyekezzünk a magunk
személyes munkájával lehetőén mélyen helyezni el az emberek,
egész népünk lelkében a lelki erő, a közös munkára való készség,
a felemelkedés alapjait. A rossz sorsban is jó reményre van szük-



130

ségünk. Kivált nekünk tanítóknak. A mi arcunkról olvassa le egész
sereg gyermek, az egész falu azt, amiből az ő érzelmei táplálkoz-
nak. A nemzet jövő lelki ereje a mi munkánkon épül fel. Ezért
láttam időszerűnek, hogy lejegyezzek a felelősség érzésének nem-
zeti értékéről néhány töredékes gondolatot, amit különben már más
alakban is emlegettem.
Néptanítók Lapja, 1915, 13. szám.

A „NEMZETNEVELÉS“ JOGOSULTSÁGA.
Ez a közlemény 1918 október 18-án Budapesten a

Magyar Paedagogiai Társaságban tartott előadásom-
nak előzetesen leírt, eddig kiadatlan vázlata. A kifej-
tés sokkal bővebb volt. Itt változatlanul jelenik meg.
Az egészet — magát a tárgyat, a szöveget s a félév
múlva hozzáírt jegyzetet — az akkori viszonyok ért-
tetik meg, de ma sem időszerűtlen.

I. Ma feltétlenül szükséges, hogy mindenki igyekezzék ebben
a szédületes forgatagban a maga számára határozott elvi alapot,
irányeszmét találni, mert különben nem lehet semmi mértéke az
események és ellentétes törekvések megítélésére. Akinek irányító
gondolata eddig is volt, azt meg kell vizsgálnia: alkalmas-e az arra,
hogy életét, magatartását ezután is megszabja. Ha a magyar neve-
lésnek volna határozott és általánosan elismert vezető eszméje,
akkor azt kellene együttesen megvizsgálnunk; de mert ilyen eddig
nem volt, és ma sincs, ki-ki csak a magáét nézheti. Ezért szólok
most a magam vezető gondolatáról, a „nemzetnevelésről“, azaz
arról, hogy mire vezetett engem e gondolat újabb megvizsgálása.

II. Mi a „nemzetnevelés“? A fogalom azt fejezi ki, hogy a ne-
velés a nemzet körében folyik és arra hat, tehát minden egyes rész-
letében nemzeti tudatosságnak kell irányítania. Ha pedig azt néz-
zük, hogy ez a fogalom miként keletkezett, akkor azt mondhatjuk,
hogy „a nemzetnevelés“ az ú. n. individuális és szociális felfogás
kiegyenlítése, mert azt jelenti, hogy az egyes embert nem lehet
magában nézni, hanem mindig csak közösség tagjaként, a közös-
ségről pedig nem elég így általánosságban beszélni, hanem szüksé-
ges pontosan megmondani, hogy a közösségnek különböző alakula-
tai vannak és meg kell állapítani, hogy a nevelés az egyént melyik
alakulatban nézze. Ez: a nemzet. A „nemzetnevelés“ fogalmában
tehát benne van az egyén szocializálása és a közösség individuali-
sálása.

III. Jogosult-e a név és a vele jelzett irány? Erre több szem-
pontból lehet felelni. 1. Történeti alapon a jogosultság azon fordul
meg: fejlődést jelent-e ez a nevelésnek előbbi meghatározásaival
szemben  és megegyezik-e  a mi  fejlődésünk  irányával.  2. Elméleti



131

alapon az a kérdés: vájjon magában foglal-e mindent, amit a neve-
lésen való elmélkedés megkíván^ nem egyoldalú-e; van-e szükség
reá, vagy amit kifejez, önként értődik magában a nevelés fogalmá-
ban is; nem csupán erőltetett más szó-e ez a meglévő és jobb ki-
fejezések helyett. Azaz: milyen viszonyban van a „nemzetnevelés“
a nevelés kérdéseinek más irányú fejtegetéséhez és vizsgálatához
s mit jelent a neveléselmélet sorsára nézve. 3. Gyakorlati alapon
pedig az szabja meg az értékét: mik e fogalom megállapításának
következményei s a mai viszonyok között szükségesek-e és meg-
valósíthatók-e a belőle származó követelmények.

Mikor ez előadásra vállalkoztam, az volt a gondolatom, hogy
a Magyar Paedagogiai Társaság elé terjesztem a részletes feleletet
mindhárom kérdésre, azaz kimutatom, hogy 1. a „nemzetnevelés“
valóban fejlődést jelent a nevelői gondolkodás történetében, mert
gyökerei igen régi időbe nyúlnak vissza, és mert a vele kifejezett
gondolat eddig nem jutott ilyen határozott kifejezésre; 2. a neve-
léselmélet fejlődésének új irányt szab, mert középpontot kínál a
sokféle (biológiai, pszichológiai, szociológiai) részletkutatásból
származó eredményeknek és egyesíti magában a különféle irányo-
kat; végül 3. egyenként szerettem volna megvizsgálni a „nemzet-
nevelés“ fogalmából származó gyakorlati követelményeket és így
kimutatni, hogy e gondolat jogosultságát igazolja a múlt, az a mód,
ahogyan a nevelés eddig nálunk és körülöttünk folyt, s igazolja a
jelen, amelyből meg kell állapítanunk azt a módot, ahogyan neve-
lésünknek ezután folynia kellene.

E tervemről azonban le kellett mondanom. Éppen ilyen időben
nagy jótétemény ugyan, ha az ember magára tudja erőltetni a hi-
deg megfontolást, de úgy éreztem, hogy sem magam nem bírom
ezt megtenni, sem hallgatóimtól nincs jogom megkívánni, hogy
ezen az úton kövessenek és elhigyjék, hogy e kérdések tárgyalásá-
nak éppen most mélyen az életünkbe vágó jelentősége van. Ezért
voltaképpen csak bevezetést és vázlatot mondok egy kidolgozandó
tanulmányhoz. Csupán arra kérem szíves figyelmüket: alkalmas-e
a „nemzetnevelés“ gondolata arra, hogy a mai időben szükséges
nevelésnek irányt szabjon? A felelet lehet egészen egyetemes, álta-
lában a nevelésre vonatkozó felelet, azután pedig irányulhat a ma-
gunk nevelésére.

IV. Általában: lehet-e a nemzeti gondolat a nevelői gondolko-
dás középpontja? A háború elején a nemzeti gondolat egyszerre
megerősödött, mert megvilágosodott az egy nemzetbe tartozók kö-
zös érdekének tudata; most mintha kiszorítaná az emberiség gon-
dolata. De ez nem azt jelenti, hogy a nemzeti gondolat felesleges,
hanem csak azt, hogy erősödik a nemzetek összetartozásának gon-
dolata és vajúdik az a régesrégi kívánság, hogy érdekek össze-
egyeztetésével kölcsönös megbecsülés  és kölcsönös lemondás által



132

megteremtsék a világon a békét. Ezt jelenti az, hogy külön érdek-
szövetségek helyére, amelyekben Naumann (Mitteleurópa) szerint
egy uralkodó nép és több „Trabantenvolk“ egyesül, a népek szövet-
sége lépjen s ebben mindegyik nép megtalálja a saját jogos érde-
keinek kielégítését.

Tegyük fel és reméljük, hogy ez az állapot megvalósul, az lesz-e
annak a következése, hogy a nemzet eltűnik és a nemzeti gondolat
feleslegessé válik? Lehetetlen, mert megmaradnak a nemzetalkotó
tényezők: a földrajzi viszonyok, a közös múlt, a gazdasági egy-
másrautaltság, a műveltség közös elemei és a művelődés közös fel-
tételei. Nyilvánvalóan megmarad az is, hogy az egymástól távolabb,
más viszonyok között élők másfélék lesznek és lesznek egymással
ellentétes érdekeik is. Ezek éppenséggel nem szűnnek meg, csak
másként fogják fel majd őket, ha sikerül egyelőre jóformán egyé-
nenként, azután nemzedékről nemzedékre következetesen alkalma-
zott tervszerű hatások útján az embereknek új szempontokat adni.

A jelenre vonatkozóan kétségtelen, hogy bármilyen alakulás
megy is most végbe az egyesek lelkében és a tömegek hangulatában,
a nemzetek megvannak. A nemzeti érzés hanyatlása (ez bizonyo-
san sokfelé megvan!) csak addig tart, amíg az egy nemzetbe tar-
tozók saját közös érdekeiknek újból tudatára nem jutnak. Megvan-
nak bizonyos, nemzetenként közös sajátságok is, ami egyforma el-
bánást nem enged meg. Ezért kétségtelen, hogy nemcsak annak,
aki egyedül a maga nemzetére gondol, hanem annak is, aki az
egész emberiséget tartja szeme előtt, céljainak elérése érdekében
a nemzetekkel külön-külön kell számolnia.

A nemzet fogalma módosulhat; lehet, hogy egyetlen tényezőt
akarnak benne döntővé tenni, t. i. az egynyelvűséget; lehet, hogy
megváltoznak a földrajzi keretek és ezzel a nemzetnek tekintett
embercsoport megnő vagy megfogy; talán megváltozik a név is,
amellyel majd valaha az összetartozókat, az emberiségen belül ha-
tározott egységet alkotókat megjelölik, — de azt nem lehet elgon-
dolni, hogy ilyen egységek, az egyetemes emberi közösségnek egyéni
alakulatai ne legyenek. Az egyén mindig csak egyik ilyennek lehet
a tagja és e minőségének hatása lelkületén, műveltségén, törekvé-
sein, feltétlenül rajta lesz. E kisebb egységeknek pedig a közösségen
belül határozott életkörülményei lesznek, azok határozott feladato-
kat szabnak eléjük, ezekre bizonyos határozott minőségű emberek
munkája lesz szükséges, ilyenné pedig sajátos módon lehet nevelni
az egyéneket. Mindezek szerint egyáltalában nem lehet kétséges-
nek tartanunk, hogy az, amit itt nemzeti gondolatnak mondtam,
ezután is uralkodó gondolat lesz. Ez az okoskodás jóformán feles-
leges is, hiszen nyilvánvaló, hogy most is uralkodik, ha némelyek
elméjében elhomályosodik is.

Éppen  ilyen bizonyos   azonban,   hogy érvényesülnie   ennek a



133

gondolatnak csak tisztult alakjában szabad. Abban, amelyet a ma-
gyarság soraiból is számos gondolkodó fejtegetett már s Széchenyi
oly tisztán jelölt meg az ember hivatását meghatározó szavával: „az
emberiségnek egy nemzetét megtartani...“ Minden embernek tisz-
tán kell látnia a nemzet és az emberiség viszonyát: ahogyan a
nemzet nincs másként, csak mint az együvé tartozásról tudó és azt
akaró egyének egysége, ugyanúgy nincs az emberiség sem másként,
csak önmagokat a nagy egész alkatrészének felismert nemzetek
egysége. Az emberiség gondolatának uralomra jutása nem szüntet-
heti meg a nemzeti gondolatot, hanem azt jelenti, hogy a nemzet
gondolata nem az elzárkózásnak, hanem a másokhoz való közele-
désnek, nem a más nemzetet letiporni kész önzésnek, hanem a nem-
zet mint egyéni alakulat önismeretéből fakadó testvériségnek a
gondolata és ekként a mai időknek követelménye.

Ha ez valóban így van, akkor a nemzeti gondolat érvényesítése
nem szűkkörű érdek, hanem az emberiség érdeke, mert a nagy
egészbe, az emberiségbe való tartozás felismerése csak a nemzetbe
való tartozás folyománya lehet. A nemzeti tudatosság nem jelent
sem vak nacionalizmust, sem pedig gyűlölködő, háborút teremtő
sovinizmust, hanem azt jelenti, hogy ismerem a nemzetem helyze-
tét és az ebből eredő feladatokat. A „nemzetnevelés“ ezt a tudatos-
ságot akarja minden egyénben kifejleszteni, ezzel akarja az emberi-
séget fejlődése útján elősegíteni, megjelölve azt a határozott kere-
tet, amelyben az egyesek élnek és hatnak. így értve a dolgot, szük-
ségképen el kell ismernünk, hogy a nemzet gondolata nemcsak
alkalmas arra, hogy a nevelésben középponti gondolat legyen, ha-
nem ki sem lehet kerülni.

V. Kérdés azonban: mit jelent ez a felfogás éppen magunkra
nézve? Lehet-e reánk nézve is a nemzet a nevelésünk középponti
gondolata, hiszen éppen abban nincs közöttünk egyértelem, hogy
mit értsünk nemzeten: csak a magyarokat-e vagy mindazokat, akik
itt együttélünk.

Ha a nemzetbe tartozás mértékének nem egyedül a nyelvet
tekintjük, akkor már el is döntöttük, hogy itt nemzeten mindazo-
kat értjük, akik a földrajzi viszonyok és a közös múlt erejénél
fogva itt egységet alkotnak. De ezt így kimondva nemcsak azt kell
hozzátennünk, hogy ez eddig is minden gondolkodó magyarnak
közös felfogása volt, hanem ki kell mondanunk azt is, hogy éppen
az így értett nemzet jutott el ma létének válságos pillanatához. A
válságot az okozza, hogy ez az értelmezés nem általános: a nemzet
alkotó elemei között vannak olyanok, akik csupán a nyelvet tekin-
tik a nemzeti lét, a nemzeti együvétartozás alapjának és ezért ki
akarnak válni az eddigi egységből. Magunkra, a magyarságra nézve
sem lehet csupán elvi szempontból tekintenünk ezt a kérdést, ha-



134

nem így: akarunk-e magyarok maradni?!* Ezt a kérdést nem
szabad elhallgatnunk, de itt természetesen pusztán abból a szem-
pontból szólok erről a tárgyról, hogy ha így állunk, beszélhetünk-e
„nemzetnevelésről“, amikor néni tudhatjuk, miként alakul a nem-
zetünk?! Annak vagyunk tanúi és részesei, hogy az emberi közös-
séget alkotó egységek nem állandók, hanem változásokon mennek
át; az emberiség élete, mint minden élet, folyamatosan alakul, a
részek másként illeszkednek egymáshoz.

Bárhogyan alakuljon is a mi nemzetünk, a nevelés középponti
gondolata mégis csak a nemzet marad. A nemzetnevelést éppen az
különbözteti meg az állampolgári neveléstől, hogy ebben egy adott
államszervezetnek megfelelő nevelésről van szó, a nemzetnevelés-
ben pedig a szakadatlan alkalmazkodás az egyik legfőbb követel-
mény. Az állam fogalmában a készenlétei, a nemzet fogalmában a
folytonos benső alakulás a lényeges. Ha pl. Németország alkot-
mánya megváltozik, az oly céltudatos német állampolgári nevelés-
ből igen lényeges részeknek el kell maradniok, magának a célnak
és az irányeszmének is meg kell változnia; esetleg egészen más lesz
az, amit az új idők vezető emberei a német állampolgár feladatá-
nak tekintenek. A nemzetnevelés pedig nemcsak abból indul ki,
hogy a közösség, tehát a nemzet is éppen úgy alakul, mint az
egyesek, hanem egyenesen akarja is ezt az alakulást; az állampol-
gári nevelés fenn akarja tartani azt, ami van, a nemzetnevelés elő
.akarja segíteni a fokozatos fejlődést. Igaz, hogy éppen ezzel a segí-
téssel meg is akarja gátolni, feleslegessé akarja tenni az erőszakos
változásokat, a nagy zökkenéseket; de ha ezek mégis bekövetkez-
nek, nyomban igyekszik megállapítani az új helyzetet, az ebből
fakadó új tennivalókat. A nemzetnevelés jogosult marad akkor is:
nem a célja változik meg, sem az irányeszméje, hanem csupán a
körülmények által követelt részletek.

VI. Mellőzve azt a fejtegetést, amely az elmondottak igazolá-
sára itt következnék, csupán az eredményét mondom: a mai kö-
rülmények most azt követelik, hogy mi magyarok elsősorban ma-
gunkra gondoljunk. Mi ezt az egész országot tartjuk hazánknak,
nemcsak azokat a részeit, ahol a mi nyelvünkön beszélők laknak.
Nekünk az a meggyőződésünk, hogy akik ezen a földön együtt-
laknak, természeti törvényszerűséggel egységet tartoznak alkotni,
mert egymásra vannak utalva. Kénytelenek vagyunk azonban úgy
látni, hogy ha ezt csak mi hangoztatjuk és ennek a következéseit

* Jegyzet 1919 március 19-én, amikor hazánk meg nem szállott
részén igen erős volt a nemzetközi hang: Ha a magyarság lemond arról,
hogy nemzetként érvényesüljön, az egyesek megtalálhatják ugyan a
nyugalmukat, de csak addig, amíg fel nem ébred sokakban a faji össze-
tartozás érzése! Ez pedig csak akkor maradna el esetleg, ha a nemzeti
érzés a lemondás idején senkiben sem lenne eleven.



135

csak mi vonjuk le akként, hogy másokkal is törődjünk, akkor mi
elpusztulunk, mert a többiek csak önmagukkal törődnek. Ebből az
következik, hogy nem változtatva ugyan meg a nemzetről való
fogalmunkat, nem hunyjuk be többé a szemünket ama tény előtt,
hogy életbenmaradásunk, megerősödésünk azon forclul meg: meny-
nyire válik bennünk uralkodóvá a magyarság gondolata! A nem-
zetben nem az egynyelvűség a döntő, de ez nem jelenti azt, hogy
magunk iránt közönbösek legyünk;  ezt nem kell fejtegetni.

A nevelésben a nemzet középponti fogalom. Előttünk mint
cél ott van, amit eddig óhajtottunk és ezutánra is óhajtunk: a ter-
mészeti határaink közt együttélők lelki egysége, az egységes nem-
zet; ma azonban ennél a távoli célnál közelebbit kell felismernünk:
a magyarok egységét! így kell ma értenünk a nemzet gondolatát,
vigyázva, hogy el ne riasszunk magunktól senkit a másnyelvűek
közül, aki a maga fajához hű, de ama nagy egységben velünk össze-
tartozónak tekinti magát; s vigyázva, hogy el ne veszítsünk ma-
gunk közül senkit, akinek magyar a nyelve, de erős a másnyelvűek-
kel való együttérzése az emberi nem nagy kérdéseiben való egyet-
értése miatt!

Nem kell nekem fedeznem itt fel s nem is először mondom,
hogy a magyarság veszedelme azért nagy, mert magában sem egy-
séges. A nemzetnevelés gondolata azért is jogosult, mert a szét-
húzó részek egyesülésére vezethetne. Következetesen kell végiggon-
dolni: az emberiség egység, tagjai a nemzetek s ezeknek a magok
sajátosságában való kifejlése jelenti az emberiség emelkedését; a
nemzet egység, tagjai az egyének és az egyeseknek különböző cso-
portosulásai vallás, osztály, foglalkozás szerint s mindezek erejé-
nek fejlettsége jelenti a nemzet erejét. Ha mindegyik rész nevelé-
sében a nemzet gondolata volna irányadó, akkor lenne egyesítő
középpont; nem egyformásítás, hanem sajátos fejlődés, nem szűk-
keblűség és ellenségeskedés, nem hatalmi vágy és kíméletlenség,
hanem testvériség, a kölcsönös egymásra utaltság és segítés gondo-
lata, egymás jószándékában való bizalom és egymás iránt türelem
lenne az eredmény. Ki mondhatja, hogy ez utópia? Hiszen eddig
még sohasem kíséreltük meg!

VII. Feltételek. Ahhoz, hogy ez bekövetkezzék, szükséges volna,
hogy a nemzetnevelés gondolatának következményeit rendszeresen
érvényesítsük.

Az első következményt e helyről is hangoztattuk már, többen
is: a nevelés csak határozott elveken álló, következetesen végrehaj-
tott művelődéspolitika keretében lehet sikeres. A magyarság hely-
zete nem tűri, hogy erre bárki is fölényesen azt mondja: „ezt már
sokszor hallottuk“; hanem azt követeli, hogy a politika teljes hatá-
rozottsággal használja fel a neveléstudomány eredményeit, mozdítsa
elő a fejlődését;  a neveléstudomány hivatalos képviselői pedig, a



136

négy egyetem szakemberei teljes tudatossággal ragadják meg tudo-
mányuk érvényesítésének egyetlen lehetőségét, azaz mutassák ki
létjogosultságát azzal, hogy a nemzeti élet nagy kérdéseibe bele
kapcsolják! Erre igen nagy szükség van. Ezt a szükségletet
mutatta legutóbb a miniszterelnök (Wekerle) nyilatkozata: a nem-
zet egész helyzetéről gazdasági, politikai, honvédelmi kérdésekről
beszélt, de kulturális fejlődésről, berendezkedésről egy szót sem!
Az országgyűlési beszédekből, hírlapokból, stb. is teljesen hiányzik
az a gondolat, hogy függetlenségünknek nem a megszerzése, ha-
nem a megtartása mily rettenetesen nagy mértékben fordul meg'
művelődésünk, azaz nevelésünk megfelelő szervezésén!

A nemzetnevelés gondolatának másik következménye egészen
megegyezik napjaink legtöbbször emlegetett jelszavaival: az ön-
rendelkezés és a demokrácia nevelési követelményeivel. Rendelkezni
önmagával csak az a nép tudhat, csak ott lehet igazi népuralom,
ahol mindenki fenn áll szellemi és testi fejlettségének tetőpontján,
ahol tehát igazán általános és egyöntetű a népnevelés, ahol a nem-
zetnek mindegyik része a nekivaló, azaz azt a részt a kitűzött, min-
denkire nézve azonos, nemzetnevelési célhoz legbiztosabban elvezető
nevelésben részesül. Nekünk, magyaroknak, e tekintetben sok tenni-
valónk van.

A harmadik következmény az a követelmény, hogy a nevelés-
ben ne érvényesüljön egyéb szempont, csak a nevelésé, tudniülik az
embernek önállóvá nevelése. A mai idők igen komolyan figyelmez-
tetnek arra, hogy ez rendkívül nevezetes követelmény. Nemcsak az
egyesek érdekében. A nevelést a nemzet életében önálló, középponti
tényezővé kell tennünk, hogy ne álljon gazdasági, politikai, feleke-
zeti egyoldalúságok szolgálatában, hanem szolgálhassa tisztán a
nemzet benső egyesülésének érdekét. Ezt szolgálhatják az egyházi
iskolák is: a vallásosság egyesít, csak a felekezetiesség választ szét.

A benső egyesülésnek eszköze: a nemzet minden tagjának már
említett nemzeti tudatossága, azaz a nemzet helyzetének, feladatai-
nak, a fenyegető veszedelmeknek, a nemzetben lévő kifejtett és
kifejtetlen erőknek ismeretére való elvezetés. Ki merné mondani,
hogy ezt ma nem kell követelményként hangoztatnunk?! Oktatási
rendszerünknek egyöntetűen a nemzet szolgálatában kell állania:
szélesebb látókör a világ kérdéseiben, alaposabb tájékozottság ön-
magunkról („mik vagyunk és mik lehetnénk“), többoldalú kiműve-
lése a nemzet tagjainak (az iskolaszervezet tagolása vidékek sze-
rint; pl. a székelyek elhanyagoltsága!), a magunk viszonyaihoz sza-
bott iskolafajok! Kellene mindezt kidolgozó, létesítő, irányító, foly-
tonosan javító középponti szerv; olyan, amely nemcsak az iskolá-
kat, hanem mindenféle nevelő tényezőt (közigazgatás, igazságszol-
gáltatás, gyermekvédelem, katonaság, stb.) összefogna. Erről is
elégszer szóltam már, nem ismétlem; csak annyit, hogy ezt a szer-



137

vezést, szervezetet követeli egész jövőnk. Szomorúan el kell azon-
ban ismernünk, hogy ez most már igen nehéz lesz. Eddig még csak
lehetett volna állandó köznevelésügyi miniszter a váltakozó kormá-
nyokban, de ma már lehetetlen, mert nyilvánvaló, hogy az ország-
gyűlésen igen élesen különböző áramlatok kerülnek majd szembe
egymással.

A nemzetnevelés egyesítő gondolata annál jogosultabb.

BENSŐ MEGÚJHODÁS.
1918 október 26.

Új Magyarországról beszéltünk és álmodoztunk, mikor azt hit-
tük, hogy a háború reánk nézve kedvezően végződik; új Magyaror-
szágról van sok szó most is, midőn a legnagyobb veszedelmek fenye-
getnek! A nagy bizakodás idejében azt mondtuk, hogy új Magyar-
ország csak akkor lesz, ha nagy átalakuláson megyünk át lelkileg,
mert enélkül sem a harcban megóvott létünket megtartani, sem
ezerféle sebünket begyógyítani nem tudhatjuk. Azt mondjuk ma is,
mikor már a vak is látja, hogy létünk van kockán s valóban új
Magyarországnak kell itt támadnia és csak akkor nem vesztünk el,
ha tudunk a külső alakulással párhuzamosan bensőleg is megúj-
hodni. A benső megújhodáson érteni kell a nemzet szervezetének
átalakítását, hogy a nyugodt élet bekövetkezhessek, de érteni kell
a lelkek átalakítását is, hogy tudhassuk az új életben szükséges
munkákat elvégezni, tudjunk valamennyien együtt, egyező célokért
dolgozni.

Ez a lelki megújhodás nem mehet gyorsan, nem is lehet csak
úgy szabadjára hagyni, hogy majd előidézik az események, mint a
háború elején, mikor olyan könnyen megnyugodtunk abban, hogy
„íme kiderült, hogy a nemzet egységes!“ Ma már aligha van, aki be
nem látta, hogy ebben szörnyen tévedett. Ne higyjük hát most sem,
hogy majd rendbejövünk, majd eligazodik mindenki az őt érő hatá-
sok befolyása alatt, hanem gondoljunk és törekedjünk arra, hogy ez
az eligazodás és ezzel együtt a benső megújhodás csakugyan elkö-
vetkezzék.

Kérdés: miben álljon ez a megújhodás? Meg kell változnia a
nemzet legtöbb tagjában a nemzet világhelyzetéről való együgyű
felfogásnak, jobban mondva, az eddigi gondolatnélküliségnek; meg
kell szűnnie annak az állapotnak, hogy a különböző részek ismere-
teiben, tehát a feladatokra vonatkozó gondolataiban, így érzületé-
ben és szándékaiban nemcsak összhang nem volt, hanem rendkívüli
különbségek és ellentétek voltak s így mindennemű egyetértés és
együttdolgozás jóformán lelki lehetetlenség volt; fel kell ismernie



138

mindenkinek az együttélők egymásrautaltságát, a kölcsönös segítés-
nek és kölcsönös kiegészítésnek a társadalom szerkezetéből követ-
kező feltétlen kényszerűségét; meg kell szűnnie annak a kölcsönös
bizalmatlanságnak, sőt sokszor gyűlölködésnek, amely ma nemcsak
a szembenálló osztályokat, hanem a különböző véleményűeket is
egymás ellen harcba állítja; képessé kell válnunk arra, hogy má-
sokról ne mindig csak önzést és rosszhiszeműséget tegyünk fel, ha-
nem lássuk meg és ismerjük el, hogy különféle utakon haladók is
lehetnek egyaránt jóakaratúak és igazlelkűek. És talán mindenek-
fölött azt kell megtanulnia ennek az egész magyarságnak, hogy jobb
jövőt, változást, fejlődést dőreség és öngyilkosság mindig csak óhaj-
tani anélkül, hogy minden erőnkkel előmozdítanók; létünk alapjait
soha nem szabad örökkévalóknak tartanunk anélkül, hogy megerő-
sítésökön percről-percre dolgoznánk; súlyos állapotunkban nem sza-
bad a javulás reménységéről lemondani anélkül, hogy száz kísérlet
meghiúsulása után újabb százat meg ne kezdenénk! Meg kell változ-
nia annak a szerencsétlen hiedelmünknek, hogy a bennünk levő ős-
erő megtart akkor is, ha kifejlesztésén, munkába állításán szaka-
datlanul nem dolgozunk.

Benső megújhodás kell és ennek legfőbb forrásaként ki kell
fejlődnie mindenekelőtt annak a meggyőződésnek, hogy nincs senki,
akinek nem volna nagy a feladata és nincs senki, aki bármilyen ma-
gas fokon is egyedül tudna valamit végrehajtani és biztosítani!
Mindenkiben ott kell tehát lennie a saját hivatása adta s az egyén
és a társadalom viszonyának ismeretéből származó önérzetnek és
szerénységnek. Bennünk egyik sem volt meg igazán. Nem voltunk
mint nemzet önérzetesek, nem is lehettünk, mert nem ismertük sem
a bennünk levő erőt, sem azt nem tudtuk igazán, hogy mit jelent
ezen a földön ezer évig államot tartani fenn; de nem voltunk szeré-
nyek sem, hanem pusztán a tényt, állami fennállásunk e tényét han-
goztatva, örök életűnek hittük magunkat, elbizakodtunk. Ez így
nem maradhat. Igenis akarnunk kell fennmaradásunkat, akarnunk
kell megerősödésünket, bíznunk kell abban, hogy ennek a nemzetnek
még hivatása van éppen ezen a földön; enélkül az akarat nélkül
nem állhatunk meg, enélkül a bizalom nélkül nem fejlődhetünk ki,
— de értsük meg, hogy így nem maradhatunk, ahogyan, amilyenek
eddig voltunk, hanem megismerve önmagunkat, értékünket és fo-
gyatkozásunkat, tisztultabb látással, helyzetünkhöz állandóan al-
kalmazkodva, valamennyiünknek dolgoznunk is kell fennmaradásun-
kon és kifejlődésünkön.

Az események rohannak — ezt halljuk ezerszer. Milyen ször-
nyűség ebben a rohanásban tétlen és rémült aggodalommal csak
várni, hogy mi lesz! És nem jut-e eszünkbe, hogy ebben az állapo-
tunkban része van a nevelésünknek is, annak a felfogásnak, hogy ne
törődjünk a nagy dolgokkal, azokat nem bízták ránk?! Látjuk, hogy



139

a sorsunkat igenis emberek akarata igazgatja és ezzel az akarattal
nem tudjuk szembeszegezni, sőt nem tudjuk békésen összeegyeztetni
sem a magunk akaratát. Nem tudjuk, mert nem vagyunk tisztában
azzal, hogy mit akarjunk; nem tudjuk, mert tájékozatlanok vagyunk
önmagunk java és lehetőségei felől! Más embereket kell nevelni ez-
után, már mától fogva s egészen mássá kell válnunk nekünk neve-
lőknek is! A nemzet benső megújhodásának a mi tisztánlátásunk,
erős céltudatosságunk az alapfeltétele. Ebből kell végre kialakulnia
olyan nevelési rendszernek, olyan művelődési politikának, amely
nem engedi elkallódni erőnknek egyetlen részecskéjét sem.

Enélkül hiába való minden óhajtás; benső megújhodás csak így
következehetik.
Magyar Paedagogia. 1918.



HARMADIK RÉSZ.

A HÁBORÚ UTÁN:
A MEGÚJHODÁS FELÉ.



V. A BENSŐ MEGÚJHODÁS ALAPJAI.

TÉRJÜNK VISSZA SZÉCHENYIHEZ!
1919

Sok év óta hangzott itt-ott a magyar irodalomban, társaságok-
ban, még elvétve a politikusok között is, hogy a magyarság sorsá-
nak rendszeres irányítása céljából Széchenyi Istvánhoz kellene visz-
szatérnünk. Eddig azért sürgettük ezt, mert azt tartottuk, hogy
ezzel meg lehetne óvni a nemzetet az előre látott veszedelemtől.
Most, amikor rémítően beteljesedett minden aggodalmunk, ismét
erre igyekszünk rávenni a jót akaró és gondolkozó magyarokat,
mert az a meggyőződésünk, hogy ebben a soha nem álmodott, gyöt-
relmes állapotban csak Széchenyi, vezetésével tudjuk megtalálni a
felépülés, megerősödés eszközeit.

Ez a visszatérés nem jelenti a jelentől való elfordulást, hiszen
Széchenyi neve a haladást   jelenti minden ismerőjének; gondolat-
világában a fejlődés van középen, ebben hisz rendületlenül s ezt
akarja elősegíteni és mindenkit erre a segítésre akar képessé tenni.
Nem az kell tehát, hogy Széchenyi szavait érinthetetlen szentségek-
nek tartsuk; az sem, hogy életében és írásaiban utánozni való kész
mintákat keressünk. Ezzel nagyon rossz követői lennénk. Nem azok-
hoz az egyes tervekhez kell visszatérnünk, amiket ő kitűzött és meg-
valósított, hanem arra a lélekre van égetően szükségünk, amely
benne élt; nem az egyes szavakat kell ismételnünk, amiket nem igen
válogatott s néha érdesen és keserűn ejtett, hanem életének tisztán
látott feladatát kell magunkévá tennünk; nem valami országos sze-
repre kell nála a mintát keresnünk, hanem azt kell megértenünk
tőle, hogy a legkisebb ember, a legegyszerűbb munka is részese a
naga helyén  a mostani mélységből való kiemelkedés óriási küzdel-
mének.

Mindenekelőtt éppen ezt várjuk a Széchenyihez való visszatérés-
től: elszánt akarását a magyarság felemelkedésének. Széchenyi nem
enged kishitűséget és lemondást, pihenést és megelégedést; nem
engedi, hogy mástól várjuk a kezdést és a folytatást, magunknak
csak a bírálat vagy a siker   élvezetét    szánva,   hanem azt követeli,



144

hogy mindenki úgy dolgozzék, mintha az ő munkáján fordulna meg
minden. Magunk erejének a túlbecsülését nem engedi, de teljes fel-
használását megköveteli; nem tűri az önhitt nagyképűségét, de meg-
tanít arra, hogy önmagunkban való bizalom nélkül jó munkát nem
végezhetünk; nem hagyja, hogy meddőn csak hátra tekintgessünk,
hanem előre mutat, távoli célokat tűz és megérteti, hogy biztosan
haladni csak lépésről-lépésre lehet.

Ma talán fogékonyabbak vagyunk mindezek iránt, mint eddigi
életünkben. Az elmúlt öt esztendőnek több pillanatában mintha ma-
gára eszmélt volna a magyarság; mintha megvillant volna előtte
hiányainak és mulasztásainak, feladatainak és erőforrásainak a so-
rozata; de ezek a pillanatok eddig mindig elszaladtak anélkül, hogy
amit láttunk, fel is használtuk volna. Az utolsó félév, a proletárdik-
tatúra szörnyű leckéje talán-talán elég volt arra, hogy szerencsétlen
gondolattalanságunkból végleg felocsúdjunk s értékesítsük is, amire
ez a korszak tanított.

E tanulságok között nekünk, nevelőknek legelsőül azt kell meg-
fontolnunk, amire a kommunizmus gondolatának elterjedése és a
proletárdiktatúra bukása tanít. S ez Széchenyi taktikájának az
alapgondolatára figyelmeztet: csak olyanra lehet az embereket rá-
venni, aminek a szükségét saját körülményeikből megértik és csak
olyan módon, amelynek kedvező hatását közvetlenül átérzik; azaz:
az emberek lelkét ott kell megragadni, amelyik ponton legérzéke-
nyebb s innen lépve tovább, át kell őket alakítanunk, megnyitni a
szemöket, hogy lássanak, lássák meg a nemzet helyzetét, az előtte
levő nagy feladatokat s ezek tömegében a saját részöket; meg kell
őket testben-lélekben edzeni, hogy e feladat elvégzésére képesek le-
gyenek s fel kell őket emelni erkölcsileg, hogy meglegyen bennök a
készség is, a hajthatatlan akarat. Csak az a taktika biztosítja bár-
mely irányban is a jövőt, mely így indul meg és mindhárom tekintet-
ben (tudás, képesség, készség) mélyre bocsátja az alapokat a nem-
zet ifjú tagjainak a lelkében, nem a gyors eredményt keresve, ha-
nem türelemmel várva a jól megművelt talaj termését. Másként bi-
zonyos a bukás. Nekünk pedig ezt már lehetetlen megkockáztat-
nunk, hanem tisztán látva mostani helyzetünket, a távoli hasznot
kell tekintenünk, következetesen elgondolva és meg is valósítva
teendőink sorrendjét. E meggondolás vezet bennünket arra a ne-
künk, nevelőknek oly természetes gondolatra, hogy a gyökeres cse-
lekvés most a nemzet helyzetének megfelelő nevelés, az ifjúsággal
való foglalkozás, ennek a holnapi és holnaputáni feladatokra vájó
előkészítése. Ha semmi egyéb haszna nem lenne is a Széchenyihez
való visszatérésnek, mint az, hogy ezt megértenék a politikusok és
nem tekintenék többé a tanítók magánügyének az iskolát, ebből fa-
kadhatna megújhodása lehanyatlott magyarságunknak.

Soha nem változhatik meg a sorsunk, ha őszintén el nem is-



145

merjük, hogy most mélyen, igen mélyen lenn vagyunk s ha ebből a
keserves beismerésből nem következik szigorú önvizsgálat. Köny-
nyű megnyugodnunk a bajban, ha csak a sorsra vetünk, ha az okot
ellenségeink gonoszságában látjuk s magunkat csak áldozatnak
tekintjük, mondván: „nem tehetünk róla“. De ebből a felfogásból
nem következik semmi jó. Nem Széchenyi mondta először, de az ő
ajkán is ez hangzik lépten-nyomon: ismerjétek meg önmagatokat!
Ismerjük meg mi is magunkat! Nemzeti önismeret kell: nagy hiá-
nyainknak és mulasztásainknak nyílt elismerése. Igenis, bennünk
van sok hiba; nem éltünk tudatosan; nem gondoltunk arra, hogy
»a magyar fajnak léte koránt sincs biztosítva még; a magyarság
éppen nem kőszikla, melyen az idők és körülmények eseménye hab-
ként könnyen szétpattanna« (Széchenyi: Garat). Előttünk, magya-
rok előtt soha sem állott tisztán, hogy »mik vagyunk és mik lehet-
nénk. Hányszor elmondtuk, hogy a mi életünkből hiányzik a leg-
főbb: a nagy cél, ezért nem vezet bennünket közös eszme, ezért
hullunk szét és megy kárba oly sok becsületes törekvés. És mindez
nem változhatik meg soha, ha nemzeti önismeretre nem emelke-
dünk. Ezt pedig magunkon kell kezdenünk. Nem elég a most múlt
eseményekért és mai állapotunkért másokat tenni felelőssé: a hibák
keresését magunkbaszállással kell kezdenünk, a magunk cselekedeteit
és ezek mozgatóit kell keményen megbírálnunk, azt nézve, vájjon
mivel járulhatunk mi magunk, tettünkkel vagy mulasztásunkkal,
követett irányunkkal vagy céltalan bolyongásunkkal a mai állapot
létrejöttéhez. Csak ebből következhetik a második kérdés: mikép-
pen kellene a munkánkat alakítanunk, hogy a megújulást, a meg-
erősödést elősegíthessük. Ennek a felelőssés^érzésnek a hiánya a
magyarságnak egyik legfőbb betegsége. A mi közéletünkben leg-
több ember nagy kérdések helyett a személyes érvényesülés fogá-
sain okoskodott; eszmények szolgálása helyett, ami távolba nézésre
kényszerített volna, apró-cseprő torzsalkodások kötötték le a lelke-
ket s ez rövidlátóvá tett! Ennek meg kell változnia a mai ifjúság
által!   Ha nem, akkor csakugyan kikerülhetetlen a dicstelen halál!

Belőlem a nevelő szól, mikor Széchenyi roppant bő gondolat-
világából éppen ezt ragadom ki, mert ezt látom jövőnk szempontjá-
ból ma is legfontosabbnak. Ebből, a közért, a nemzetért való fele-
lősség érzéséből származik minden lelki erő; ez kényszerít arra,
hogy minden cselekvést a mai helyzethez alkalmazzunk; nem engedi,
hogy egyenetlenséget keltsünk, hanem a közös munka feltételeit
keresteti meg; nem tűr gyűlölködést, hanem komolyan véteti a fele-
baráti szeretetet, mert megvilágítja, hogy »egynek minden nehéz,
soknak semmi sem lehetetlen.«

Olyan időn estünk át, amelyben a gyűlölet volt az uralkodó
érzelem s az osztályharcot, az osztályok egyes tagjai ellen személy
szerint is folyó pusztító harcot tekintették célnak is. eszköznek is.



146

Ez a harc egy névhez fűződött, a Marx nevéhez. Nem lehetne-e e
név helyére a Széchenyiét állítanunk ugyanannak a nagy tömeg-
nek a lelkében is, amelyik érezve saját sorsa változásának a szük-
ségét, látva ennek akadályait, elhitte, hogy csak gyűlölettel és élet-
halál harccal lehet céljait megvalósítania?! Nem lehetne-e mégis
csak megérttetni, hogy mindenik osztály csak úgy érheti el saját
tartós jólétét, ha a többi is jólétben van, hogy nem egymás rová-
sára, hanem együtt, nem egymást eltiporva, hanem szorosan kezet
fogva lehet csak gazdagodni, boldogulni s boldoggá is lenni?!

Gyorsan nem megy ez a megértés, de lassankint igenis bekö-
vetkezhetik s ennek előidézésére alkalmas Széchenyi .szelleme. Senki
olyan keményen nem korbácsolta a hatalmon levőket, mint ő; annyi
mulasztást vetett szemökre, annyi kötelességet írt eléjök, oly erővel
igyekezett leiköket felrázni és bűneik bűnhődését oly világosan
jósolta meg nekik, hogy szavai most gyötrelmes igazságként hat-
nak, mert jóslása beteljesedett. Szilárd meggyőződésem, hogy
Széchenyit megértve, egyetértésre juthatunk mindnyájan, akik sem
hátrafelé menni, sem elmaradni, sem újabb szakadékoknak rohanni
nem akarunk, hanem gyógyulást, előre tekintést, haladást akarunk.
Ezért tartom mindnyájunk kötelességének, hogy Széchenyi ismere-
tét rendszeresen terjesszük. Széchenyit ma már minden személyi
tekintettől függetlenül nézhetjük, nem lehet rá féltékeny senki.
Vezér pedig kell, aki mutassa: merre induljunk, mi szegény, elha-
gyatott magyarok!
Néptanítók Lapja 1919:31—32., a bolsevizmus után az első szám.

MI A NEMZETNEVELÉS?
Szabad előadás 1919   november   hó   9-én a szabadoktatási   előadőképző

tanfolyam megnyitásán.

1. Az elmondandókban az a vezetőm, hogy nevelésünkben ezután
a nemzet gondolatának kell a középpontban lennie. Ezt így ki-
mondva, ma bizonyosan mindenki magától értődőnek tartja s egé-
szen feleslegesnek is tetszhetik beszélni róla. Azonban aki azt gon-
dolja, hogy a nemzet fogalmát, mint a nevelői gondolkodás közép-
pontját kifejteni felesleges, nagyon csalódik. Soha nem volt még
a magyarság életében idő, amikor ez a gondolat lett volna veze-
tője az ifjúság nevelésének. Nem azt mondom, hogy nem voltak
egyesek, akik ennek a gondolatnak éltek, még azt sem, hogy nem
voltak a közoktatás legfőbb vezetésének helyén olyan férfiak, akik
ezt a gondolatot akarták megvalósítani, de azt mondom és vállalom
érte a felelősséget, mert a történelem igazolja állításomat, hogy
nem volt olyan korszak egyetlenegy sem, amelyben ez a gondolat



147

áthatotta volna a köznevelésnek egész szervezetét, áthatott volna
minden tantervet, amely szerint az iskolák dolgoztak s eltöltött
volna minden embert, aki a nevelés munkáját végezte. Nem volt,
aminthogy múltunkban, legalább az én szememben, az az egyik
legszomorúbb jelenség, s ezt a legutóbbi idők is igazolták, hogy
egyáltalában vezető gondolatunk, az egész nemzetet, annak minden
tagját egyesítő, egy cél szolgálatába állító vezető gondolatunk
voltaképen nem volt. Nem volt semmi ilyen középpont az életünk-
ben és. nem volt ilyen a nemzeti gondolat sem, amelynek fényénél
megláttunk volna minden feladatot, amely előttünk áll, amelytől
eltelve végeztük volna munkánkat a távoli jövő érdekében, önmeg-
tagadással és nagyon sok lemondással.

Annak igazolására, hogy nem volt határozott vezető gondola-
tunk és ha felvillant is ilyennek a szikrája bennünk, az is csak
múló jelenség volt, elég visszagondolnunk arra, hogy mi történt
a háború kitörése után, 1914 nyarán és őszén. Talán mindnyájan,
de bizonyosan nagyon sokan éreztük, hogy ezentúl már nem élhe-
tünk úgy, ahogy a háború kitörése előtt éltünk. Mondtuk s éreztük,
hogy nem maradhatunk olyanok, mint azelőtt voltunk és meglehe-
tősen általános volt éppen ennek a gondolatnak hangoztatása: a
nemzetnek kell középponttá lennie, a nemzet sorsának kell min-
denki számára a célt kitűznie. Magánbeszélgetésekben és ország-
gyűlési beszédekben az volt a fő-fő hang: egyek vagyunk végre,
íme megvan a magyarságnak nagy, nemzeti egysége. Ezt hangoz-
tattuk folytonosan, de nem tettünk semmit sem arra, hogy ez az
egység megmaradjon. Es nagyon szomorú, hogy csak akkor tud-
tuk igazán, milyen fontos volna a magyarságnak az az egysége,
amelyet akkor látni véltünk, amikor észrevettük, hogy nincs meg!
Idézzük csak emlékezetünkbe, hogyan éltünk azután s hogyan ala-
kult át az a látszólagos egység a legrettenetesebb ziláltsággá és
széteséssé, éppen azért, mert senki sem gondolt arra, hogy ennek
a gondolatnak, amely látszólag mindenkiben élt, a valóságban is ér-
vényt szerezzen és mindenki belevigye mindenkibe iskolában és isko-
lán kívül ennek a gondolatnak követelményeit.

Lassan-lassan azután oda jutottunk, hogy jóllehet a háború
kitörésekor a nemzeti gondolat, mint irányító gondolat jelent meg
előttünk, valami nagyon kívánatos és feltétlenül érvényesítendő gon-
dolatnak látszott, mégis az történt, hogy egy esztendővel ezelőtt
az események alakulása következtében mint valami elavult régiség,
útjában volt sok embernek. Különösen világossá lett ez előttem
akkor, midőn régi tanítványaimtól — és nem is azoktól, akikre azt
mondhattam volna, hogy nem értették meg, amit tanítok, hanem
éppen azok köréből, akiket legjobban szeretek — jött a kérdés,
hogy mit csináljunk, maradhat-e ezután is vezető gondolatunk a
nemzet  gondolata,  nem   gondolom-e,  hogy   „megbukott   a nemzet-



148

nevelés?“ Sohasem döbbentem meg életemben úgy, mint mikor ezt
először hallottam. S egymás után jöttek hozzám írásban és szóban
a kételkedések: beszélhetünk-e még a nemzetről, hiszen valami más-
nak kell jönnie, az egyetemes emberiség gondolatának kell a neve-
lésben most már vezetnie, nem a nemzet gondolatának.

Amikor az illetőkkel beszéltem, újra megvilágosodott előttem,
amit akkor is láttam és most is hangsúlyozok. Igenis, ez a nemzeti
gondolat nagyon elcsépelt gondolatnak tetszhetik sokak előtt, de
nincs annyira beleoltva az emberbe, hogy ahhoz ingadozás nélkül
ragaszkodni tudna s annak mindenekfelett való voltát mindennapi
cselekvésében maga előtt látná. Velem történt meg az is, hogy mi-
kor 1919 március 22-én fiatal tanító-emberek előtt elmondtam azt,
amit itt mondani készülök, beszédem végén értelmes emberek kér-
dezték: „Hát ez még mindig hazáról beszél, nem tudja, hogy most
már nem arról kell beszélni, hogy most egy nagy nemzetköziség
van?“ Pedig egész beszédem tartalma az volt, hogy a nemzet és az,
amit ők nemzetköziségnek mondanak, nem egymást kizáró két
fogalom.

Az, hogy ilyesmi történhetett, hogy tanításra készülő emberek
sorából ezek a megjegyzések eredhettek, mutatja, hogy a nemzeti
gondolatról, mint a nevelés központi gondolatáról igenis beszélni
kell. Beszélnünk kell róla mindaddig, amíg meg nem győződünk,
hogy csakugyan ez a gondolat éltet a legalacsonyabb és a legmaga-
sabb fokon minden embert, aki a nevelés ügyét bármilyen polcon
szolgálja. A nevelés pedig nemcsak a tanítók ügye! Nevel mindenki,
aki emberekkel foglalkozik, aki bármilyen munkát tudatosan végez;
a. nemzetnek mindenik tagja neveli a másikat, ezért a nemzet min-
den tagjának lelkében valóban a középpontban kell lennie, mint
vezető gondolatnak, a nemzet gondolatának.

Az utóbbi pár hónap eseményei úgy mutatják, mintha a nem-
zeti eszmének ezt a jelentőségét mindenki ismerné, mintha csak-
ugyan most már a nemzeti eszme vezetne bennünket. Itt azonban
ismét igen nagy veszedelmet látok s ezt akarom most kifejezni.
Abban látom ezt a veszedelmet, hogy kezd jelszó jellegűvé válni
a „nemzeti“. Szükséges, hogy olyan gondolatok, amelyeket veze-
tőkké akarunk tenni, a közvéleményben csakugyan mint jelszavak
Is éljenek, de nagyon vigyázni kell arra, hogy valamiképen ne le-
gyen csak jelszó egy szó, ne legyen egy gondolatnak csak a kifeje-
zése ismeretes, hanem legyen maga a gondolat is ismeretes min-
denki előtt. A jelszavak nagyon sok mindent jelenthetnek és nagyon
sokan vannak az emberek között olyanok, akik megnyugszanak ab-
ban, hogy a szájukon van egy szó és nem törődnek azzal, hogy mi
a következménye annak a gondolatnak, amit az a szó kifejez. Tehát
őrizkedni kell attól, hogy itt mi köztünk megint egyszer üres jel-
szóvá váljék a „nemzet“, a „keresztyén magyarság“. Meg kell keres-



149

nünk ezeknek a jelszavaknak a tartalmát. Ez a tartalom ismeretes
voít sok száz esztendővel ezelőtt is, de most meg kell újra adnunk
a tartalmát és arra keh gondolnunk, hogy mindenütt, ahol ezt érvé-
nyesíteni akarjuk, valamilyen egészen határozott értelme legyen a
szónak s ne a szót, hanem ezt az értelmet akarjuk érvényesíteni.

2. A nevelés terén a nemzeti gondolat egy szintén jelszóvá váló
szóban jelenik meg. Folytonosan, mindenfelé halljuk és olvassuk
már, hogy nemzetnevelés. A szó különbözik attól a másik kifejezés-
től, amelyet régebben mondani szoktak. Ma nem azt mondjuk, hogy
nemzeti nevelés, hanem nemzetnevelés. A kettő között van is hatá-
rozott különbség, szükséges tehát a megkülönböztetés. Később majd
rá is térek, hogy a különbség miben áll, mi a nemzeti nevelés; egye-
lőre csak azzal foglalkozom, mit értsünk az újabb keletű, összetett
szón. A nemzetnevelés azt fejezi ki, hogy a nevelésben mint köz-
ponti gondolatnak kell mindig a nemzet gondolatának ott lennie.
Nem elég általában nevelésről beszélnünk, nem elég, mint az utolsó
esztendőkben annyiszor szó volt róla, az embernevelés, nekünk egé-
szen határozottan a nemzetnevelés a feladatunk. Kérdés azonban,
hogyan jutottunk a nemzetnevelés fogalmához és mi ennek a tar-
talma?

Ha e fogalom eredetét keressük, ha azt nézzük, hogy a neve-
lési irodalomba hogyan került bele ez a kifejezés, mi ennek a törté-
nete, a feleletet nagyon egyszerűen meg lehet adni. Ez a fogalom
és ez a kifejezés a magyar nevelői gondolkodás alkotása; úgy kelet-
kezett, hogy Széchenyi István munkáit elkezdték tanulmányozni ne-
velők, akik természetesen nevelési szempontokból vizsgálódtak. Ke-
resték, hogy mi van Széchenyi István lelkében, ami az ifjúság neve-
lését irányíthatja. Széchenyi gondolatvilágából alakult ki magyar
tanító lelkében az a gondolat, amelyet azután a nemzetnevelés sza-
vával jelölt meg.1 De nem elég annyit mondanunk, hogy a nemzet-
nevelés gondolata csak Széchenyihez fűződik. Ha tovább megyünk,
az ő idejében élő gondolkodók, művelődési politikusok, nevelők, egé-
szen ismeretlen emberek írásaiban is ott találjuk ezt a gondolatot
újra meg újra, a XIX. század első tizedeiben is. Ennek a gondolat-
nak legvilágosabb kifejezését mégis Széchenyi lelkében találjuk
meg. A XIX. század első felének uralkodó gondolata volt az, bár
nem mindenkiben volt egészen tudatos, hogy a magyarság jöven-
dője csak egyetlen úton, az ifjúság nevelése útján biztosítható; eb-
ben az uralkodó gondolatban már benne volt az a másik gondolat,
hogy a nevelésnek mindig a nemzet helyzetéhez, mindig az akkori
helyzetben felismerhető szükségletekhez kell alkalmazkodnia. S ha
még távolabbra visszafelé nézünk múltunkba, elmehetünk egészen

1 A magam könyvére gondoltam: Gróf Széchenyi István nézetei a
nevelésről, 1904 (1903).



150

Zrínyiig és Apáczai Csere Jánosig, még távolabb is, mindazokhoz,
akik a nemzet jövendőjén gondolkoztak. Mindegyikük lelkében
többé-kevésbé világosan ott élt a nemzetnevelés gondolata. Kezdet-
től kezdve, első királyaink gondolatvilágától máig gondolva végig
a magyar gondolkodás folyását, a mi gondolatvilágunkban ez volt
az igazán középponti gondolat, valahányszor a jövőre és az -ifjú-
ságra gondoltunk.

De a nevelői gondolkodás fejlődéstörténetében a legutóbbi évti-
zedekben nemcsak a mi gondolatvilágunkban alakult ez a fogalom
olyanná, amilyen most; alakult a nyugati népek gondolatvilágában
is. A kisebb népekről kevésbé kell beszélni; azok nem elmélkedtek
annyit a nevelésen, hanem folytatták igen erősen, igen határozott
tudatossággal olyan irányú nevelésüket, amelynek hogyha elméleti
alapjait keresnők, szintén az volna az összefoglaló jellemzője, hogy
nemzetnevelés. A körülöttünk levő kisebb népek nemzetnevelésének
következményeit magunkon érezzük mindnyájan. Igen tanulságos-
nak tartom azonban, hogy a nagy népek gondolatvilágában, a tudo-
mányos nevelői gondolkodásban hogyan alakult ki ez a fogalom.
Egy nagyon ismerős mozgalomra utalok, amelyből — azt merem
mondani — kialakult a nemzetnevelés fogalma. A múlt század
kilencvenes éveiben erősödött meg különösen a német nevelők kö-
zött a szociális pedagógiának, vagy — ahogy rosszul mondják ma-
gyarul — szociálpedagógiának gondolata. Származott ez abból a
körülményből, hogy a megelőző évtizedekben a Herbart-féle irány
hatása s különösen Herbart követőinek túlzásai következtében na-
gyon egyoldalúan individuálissá vált a nevelés. Ezzel szemben, el-
lenhatásképpen jelent meg a pedagógusok gondolatvilágában a szo-
ciális gondolat. Ez fejlődött azután, még pedig nagyon rohamosan.
Irodalma óriási, az amerikai és németországi irodalma különösen
nagy. Van közöttük egész sereg olyan írás, amely ránk magyarokra
is hatott és amely a szociális gondolatnak a nevelésben való követ-
kezményeit és követelményeit fejtegeti.

Azonban nyilvánvaló volt, hogy maga ez a „szociális nevelés“
nagy általánosság, pusztán azt fejezi ki, hogy nem elég az egyént
magában nézni, hanem mint a közösség tagját kell tekintenünk,
mindig arra kell gondolnunk, hogy az az egy ember, akit nevelünk,
egy nagy közösségnek tagja, tehát mikor a ránk bízott ifjút tanít-
juk, vagy reá bármiképen hatni akarunk, ezt a közösséget neveljük'
s ezt kell szemünk előtt tartanunk az egyének nevelésében. Ez a tu-
datosság fejlődött ki a pedagógiai irodalomban. Ezzel az így meg-
jelölt céllal, a közösségre való hatás céljával szemben azonban igen
erősen hangzott némelyeknek, a régi individualista irányhoz ragasz-
kodóknak az a véleménye, hogy aki nem az egyénre gondol s nem-
csak azt nézi, hogy a gyermek erkölcsi jellem legyen, hanem arra
gondol, hogy milyen hatást ér el majd az egyének nevelésével kinn



151

a társadalomban, aki tehát a társadalomra akar hatni, nemcsak az
egyénre, az nem pedagógus, hanem politikus. ,Ezek szerint a szociális
nevelés gondolata tehát nem a pedagógiai, hanem a politikai gondol-
kodás körébe tartozik. Azoknak, akik ezt mondják, sokkal inkább
igazuk volt, mintsem magok is gondolták. Valóban az, hogy a szo-
ciális gondolat a nevelői gondolkodásban megrögződött, az igenis
azt jelenti, hogy a nevelői módon gondolkodó emberekben megvilá-
gosodik annak a bizonyossága, hogy amikor a nevelők az ifjúsággal
foglalkoznak, amikor csak egyetlen egy gyermeket is nevelnek, ak-
Kor annak a közösségnek jövőjét alakítják, amelybe az a gyermek
tartozik. Szociális szempontból tehát a nevelői gondolkodásban az a
lényeges, hogy akik nevelni akarnak, azoknak ezt a távoli jövőt
szem előtt kell tartaniok, az egyént magába foglaló közösség jöven-
dőjén kell gondolkozniok, annak a jövőnek valamilyen alakulását
kell akarniok. A szociális gondolat a nevelésben valóban azt jelenti,
hogy a nevelés a politikával édes testvér, sőt azt jelenti, hogy akik
a szociális gondolatot akarják a nevelésben érvényesíteni, azok
igenis politikai feladatot végeznek. A nevelésben az a vezető gon-
dolat, hogy a neveléssel a jövőt akarjuk építeni, nemcsak az egyén-
nek, hanem az egyént magába foglaló közösségnek a jövőjét is.

A „szociális pedagógia“ azonban nem jelöli meg, hogy melyik
az a közösség, amelyiknek a jövője a nevelőre nézve fontos.,Bizony-
talanul és szétfolyóan csak a közösség, az egyetemes közösség, az
emberiség gondolata élt a szociális nevelés irodalmában. Ez a gon-
dolat aztán természetesen nagyon közel jutott a nevelés irodalmá-
hoz is, ahhoz a gondolathoz, amelyet a nemzetköziség vagy az inter-
nacionalizmus szavával jelölnek. Közel volt hozzá s közel is kell
maradnia; ennek a magyarázata nagyon egyszerű. Ugyanis ha arra
gondolunk, hogy az egyén közösségnek a tagja és pedig annak a
közösségnek, azoknak az alakulatoknak, amelyekhez tartozik, ame-
lyekhez neki köze van, fokozatosan haladva a családon túl, igenis
nagyon egyszerűen eljutunk a folyton táguló körben az egyetemes
emberi közösséghez. Itt azonban nem lehet megállanunk. Igaz, fel
kell ismernünk a szociális gondolat legmesszebbre nyúló jelentősé-
gét a nevelésben, de amikor az emberiségről, a legtágabb körről
beszélünk, amely mindnyájunkat magában foglal, akkor nem mon-
dunk semmi határozottat, nem adunk semmilyen vezető fonalat a
nevelők kezébe és ha erre irányítjuk a növendék figyelmét, nem
irányul az semmi olyan határozottra, ami az életben vezetni tudja,
ami neki minden munkájában, annak legkisebb porcikájában azt a
határozott szociális biztosságot adja, amely a munkának következ-
ményeire utal, mert hiszen alig valaki érzi azt, hogy az emberiség-
nek a tagja. Az emberek legnagyobb része csak egy határozott kört
lát maga előtt. Még a szocialisták között is, a nagy népek erős szo-
cialista pártjai, amelyekben legerősebb az internacionalizmus gon-



152

dolata, tulajdonképen mindig, de mindig — a cselekvéseik azt mu-
tatják — az internacionalizmus alatt az illető népnek minden mások
jogát felülmúló érvényesülését értették, a kis népek szocialistái pedig
a saját nemzetök semmibevevésével valamelyik nagy néphez való fel-
tétlen alkalmazkodást.

Abból, hogy maga ez a szociális gondolat csak általánosságot,
nagyon széles, meg nem fogható, nem érzékelhető kört jelentett az
emberek számára, abból kellett következnie szükségképen a ren'd-
szeres nevelői gondolkodásban is annak, hogy egy másik kifejezés
kerüljön helyébe, illetőleg egy másik gondolat alakuljon ki és en-
nek az újonnan alakult gondolatnak egy másik kifejezés legyen
a megtestesítője. Ez a kifejezés is közkeletű: állampolgári
nevelés. (Persze, nem volt meg határozott látása mindenkiben
annak, hogyan fejlődött ez a kifejezés.) Amit állampolgári
nevelésnek neveznek, az voltaképen a szociális nevelés gon-
dolatának olyan érvényesítése, amely ahelyett a megfoghatatlan
általánosság helyett nagyon is határozottat állít az emberek elé: az
államot úgy, amint az állam van és nagyon természetesen azt az
államot, amelyben az illető gondolkozók éltek. Ennek az állampol-
gári nevelés gondolatának nem elméleti meggondolás volt a forrása,
legalább is nem tisztán elméleti meggondolás, hanem gyakorlati
szükség. Azt látták, és pedig minden országban, ahol gondolkoztak
az ország állapotán és akarták valahogyan alakítani az ország jövő-
jét, hogy annak az országnak polgárai nem látják világosan maguk
előtt az ő állampolgári kötelességeiket; különösen olyankor vették
ezt észre, amikor az állampolgári jogok kiterjesztésére gondoltak.
Különösen olyan államokban, ahol erről volt szó, különböző orszá-
gokban egymástól függetlenül ébredt fel az a gondolat, hogy állam-
polgári nevelés kell, a gyermekkortól fogva kell ránevelni az embe-
reket arra, miféle kötelességeik vannak az állam iránt.

Ha azonban azt mondjuk, hogy a szociális nevelés kifejezése
nagyon tág, nagyon általános, meg kell mondani azt is, hogy ez a
másik kifejezés pedig, az állampolgári nevelés, nem egészen azt
mondja, amit mondani akarnának azok, akik hangoztatják s bizo-
nyosan nem azt mondja, amit kitűztek maguk elé azok, akik a szo-
ciális gondolatot akarták a nevelésben érvényesíteni. Az állampol-
gári nevelés szavában ugyanis ott van az, hogy az éppen meglevő
állam számára, sőt az éppen meglevő államforma számára való ne-
velés. Nagyon egyszerűen igazolható ez bármelyik nép pedagógiai,
politikai irodalmából. Mindig, de mindig az szabja meg a politikusok
szempontjából, valamely államforma híveinek szempontjából az ál-
lampolgárok értékét, hogy mennyire hívei a polgárok az illető
államformáknak, mennyire tudják teljesíteni ez iránt az államforma
iránti kötelességeiket. Ezért meg akarva állapodni abban, hogy mi



153

legyen a nevelésnek vezető gondolata, szerintem nem tűzhetjük ki
ilyenül az állampolgári nevelést.

Az olyan emberben, aki fejlett valamennyire, aki már szétnézett
maga körül és aki önállóan akar élni, minden egyes ilyen emberben
világos, hogy bennünk van a haladásnak, az emelkedésnek a vágya.
Bennünk van — ez megint Széchenyi-féle szó — a javításra való
törekvés, az „isteni szikra“, amely nem engedi, hogy egyszerűen,
nyugodtan fogadjunk mindent úgy, ahogyan van, hanem arra ösz-
tönöz bennünket, hogy haladjunk, emelkedjünk; és itt nem társa-
dalmi, hanem értékbeli emelkedésről van szó. A haladásnak az aka-
rása nem mindenkiben van meg, tehát a javításra való törekvés
nem mindig tudatos, de hogy haladás, fejlődés van s hogy ez az
egyénben, a nemzetekben, az emberiség életében egyaránt nyilatko-
zik, ez egészen kétségtelen; az is kétségtelen, hogy ez nem volna
soha így, ha nem élne bennünk az erre való képesség. Ezt lehet
egy másik szóval is kifejezni s nagyon ismerős lesz ez a szó is: ben-
nünk van a tökéletesedés vágya. Ha pedig ez bennünk van — és
enélkül hiába való nevelnünk, hiába emberekkel foglalkoznunk egy-
általában — akkor ebből következik, hogy a fejlett lelkű ember
akar tökéletesedni, akar mint egyén. De ha mint egyének akarunk
tökéletesedni és tudatosan akarjuk a tökéletesedést elősegíteni, tud-
nunk kell, hogy ennek feltételei nem pusztán csak bennünk, egyé-
nekben vannak, hanem vannak abban a közösségben is, amelyben
élünk, azokban a körülményekben, amelyek gátolnak vagy segíte-
nek bennünket. Azt kell tehát akarnunk, hogy a körülményeink
olyanok legyenek, hogy segítsenek bennünket fejlődésünkben. A tö-
kéletesedésnek bennünk levő vágya azt idézi így elő, hogy a magunk
mivoltát akarjuk minél teljesebben, minél tökéletesebben kifejteni.
Meg vagyon írva: „legyetek tökéletesek“. A tökéletesség azonban
nem mint valami kész. van az ember előtt, hanem mint örökös cél;
az emberben lévő isteni szikra hatása alatt a folytonos tökéletese-
dés gondolatának kell szemünk előtt lennie. Ebből nyilvánvalóan
következik, hogy teljes lehetetlenség örök időkre változatlannak
lennie az állampolgári nevelésnek. Ha azok, akik az állampolgári ne-
velés kifejezését használják, egy bizonyos államra, egy bizonyos meg-
lévő államformára gondolnak, akkor nem gondolnak a nevelésnek
erre a feladatára: a folytonos tökéletesedésnek az elősegítésére, az.
embernek a tökéletesedés végső célja felé való vezetésére.

Ebből indul ki a szociális nevelés fogalmának további tisz-
tulása. Mondottam, hogy a szociális gondolat hatása alatt nem lehe-
tett megmaradni az általánosságban. Ehelyett, hogy „emberiség“,
oda kellett állítani szükségképen egy másik fogalmat. Ez a másik
fogalom úgy állott az elmélkedők elé, hogy kezdték keresni,
melyik a közösségnek az az alakulata, amelyben az ember kifejt-
heti a maga teljes emberi mivoltát, amely alakulat az ő számára



154

az egyetemes emberi közösséget jelentheti. E keresés egyes mozza-
natait felesleges elmondani, csak annyit kell mondanunk, hogy en-
nek a keresésnek egymástól nagyon különböző alapokról kiindult
emberekben az lett az eredménye, hogy a közösségnek ez az alakja,
amely a mi számunkra az egyetemes emberiséget jelentheti, amely-
ben az ember a maga mivoltát teljesen kifejtheti, amelyben legjobb-
ban kifejlődhetik és kifejlett alakjában érvényesülhet is, ez a közös-
ségi alakulat csak a nemzet lehet. Mikor pedig arról gondolkodunk,
hogy az állampolgári nevelés voltaképen megkötésévé lehet a fejlő-
désnek, mert hiszen ennél ragaszkodunk valami meglevőhöz, pedig
bennünk van a folytonos haladás, tökéletesedés vágya, a fejlődni
akarás csírája, akkor odajutunk, hogy ha ezt a vágyat teljesen ér-
vényre akarjuk juttatni, akkor úgy járunk el helyesen, ha a neve-
lésre vonatkozólag is nem államot, hanem nemzetet mondunk.

A nemzet nem valami kész, nem valami határozott, hanem
valami, ami folytonosan fejlődik. Ha a nemzetet látjuk magunk
előtt, akkor mindig valami fejlődőre, élőre gondolunk. Ismeretes,
hogy az egyes ember lelke miként alakul napról-napra. Ha csak
arra gondolunk, hogy miként jutottunk mai mivoltunkig, ha arra
eszmélünk, hogy ma mások vagyunk, mint évekkel vagy csak egy
évvel is ezelőtt voltunk, hogy átmentünk sok élményen, rettenetes
élményeken, amelyek bennünket alakítottak, vagyis ha csak a ma-
gunk életének mindennapi közvetlen tapasztalataira gondolunk s
tudjuk, hogy a nemzet mi belőlünk áll, egészen világos, hogy a nem-
zet nem valami állandó, hanem lelkileg folytonosan fejlődő valóság.
Ha a nemzetet mint fejlődőt látjuk magunk előtt s ha így a nemzet
gondolatának megvalósítása mint távoli cél van előttünk, akkor
jiincs merevség, nincs megkötöttség s következik, hogy a nevelés-
ben is a változatlan végső célnak, az állandó vezető eszmének a vi-
lágánál, annak az eszmének a vezetése alatt és arra a célra töre-
kedve, lehetővé válik a mindig változó körülményekhez való alkal-
mazkodás. Vagyis az általánosságban kimondott szociális gondolat
helyébe lépő, a legközelebbi szükségletet kielégítő nemzeti gondolat
nem a merevséget idézi elő, hanem az élethez való alkalmazkodást;
a merevségre vezető állampolgári nevelés helyébe szintén a fejlődés
képviselőjeként lép a nemzet gondolata.

Egy harmadik jelszónak a tartalma is nagyon közel van ezek-
hez. Nagyon ismeretes lett különösen a legutóbbi években ez a har-
madik jelszó: politikai nevelés. Ez akként keletkezett, hogy néme-
lyek úgy okoskodtak: nem elég azt az általánosságot mondani,
hogy szociális, hanem határozottabban azt kell mondani, hogy ál-
lampolgári nevelés; mások ezt sem tartották elég határozottnak,
hanem egészen pontosan akarták kifejezni, hogy mit akarunk. Az
államnak határozott mai feladatai vannak, ezekre a mai feladatokra
kell az embert ránevelni s ezt nevezték el politikai nevelésnek. Ez



155

a kifejezés nem azt jelentette, amit mi ma szeretnénk, a tiszta poli-
tikai tudatosságot, ami a magyarságnak olyan végtelenül szükséges
volna, hanem jelentette az éppen meglevő kérdésekkel való foglal-
kozást, az éppen meglevő kérdésekben való kitanítást.

Nyilvánvaló, hogy ez nem lehet elég, mert hiszen nem elég
nekünk csak az, hogy a ma élő emberek, a mostani felnőttek tisztá-
ban legyenek azzal, amit ma cselekedniök kell, hogy ők tudják el-
végezni azt a munkát, amely ma a nemzet előtt áll. Arra kell gon-
dolnunk, hogy a mostani után következő nemzedékek is el tudják
végezni azt a munkát, amely majd ő rájuk vár. A nevelésben tehát
nem elég a mostani feladatokra való tanítás, hanem egy vezető
gondolatnak, az örök erkölcsi eszmének irányítása mellett a foly-
tonos átalakulás, a szakadatlan fejlődés gondolatának sem szabad
háttérbe szorulni s arra kell rávennünk a nevelési intézmények min-
den munkását, hogy az egymás után következő nemzedékeket az ő
saját feladataikra készítsék elő. Nem szabad megállanunk ott, ahol
eddig megállottunk. így pl. ne álljunk meg a történelem tanításában
1867-nél, hiszen aki nem tudja, hogy mi történt 1867 óta, az mint
magyar nem élhet ma tudatosan, aminthogy legnagyobb részünk
nem is él tudatos életet éppen ezért. Nem az a helyes művelődési
politika, hogy megállapítunk ma egy tantervet vagy szabályzatot,
esetleg nagyon szépen és ezt követeljük azután a nevelésben évtize-
deken át; így csakhamar elmarad az iskola az élettől. Az legyen
mindig a vezető gondolat, hogy a magam tanítványait úgy nevelem,
hogy ők majd felismerjék a maguk feladatait. Én nem tudhatom,
hogy mi lesz az ő feladatuk felnőtt korukban, a maguk feladatait
nekik kell felismerniök.

Ha így fogjuk fel a nevelés rendeltetését, akkor teljes lehetet-
lenség ezt a kifejezést: politikai nevelés, elfogadni irányító kifeje-
zésnek. Akármennyire akarjuk, hogy ne legyünk pártpolitikusok,
bizony, legtöbben mégis azok többé-kevésbbé s úgy látszik, lehetet-
len is, hogy ne azok legyenek. Akármennyire mondjuk is, hogy a
politika nem valamely határozott irányú tevékenységet jelent, ha-
nem általában a nemzet nagy kérdéseivel a jövő szempontjából való
foglalkozást, tehát nem csupán a felszínen lévő kérdésekkel, hanem
mindazzal, ami a nemzet sorsára kihat, mégis csak kötve van leg-
több ember valamely politikai párthoz és ha ezt a köteléket nem
tudjuk elszakítani, ha ez irányítja nevelésünket, nyilvánvaló akkor,
hogy tanítványainkat, az utánunk következő nemzedékeket nagyon
megkötjük. Azoknak a nemzedékeknek már más lesz a helyzetük, —
remélem legalább — mint amilyen helyzetben vagyunk mi most s
éppen ezért kell a jelenlegi helyzetben is érvényes irányító gondo-
latot úgy fejezni ki, hogy ne legyen félreérthető és ne vezessen egy-
oldalúságra.

Ha a nevelésben mindig a jövő gondolatát kívánjuk vezetőnek,



156

ha az újabb meg újabb nemzedékeket mindig egy egyetemes cél
felé akarjuk vezetni, de nem szeretnők, hogy az állandó vezető esz-
ménk merevvé tegye a nevelést: akkor nem beszélhetünk általános-
ságban szociális nevelésről, nem beszélhetünk szűkkörű állampol-
gári vagy politikai nevelésről, hanem a nevelés irányát és szellemét
ezzel a szóval kell megjelölnünk: nemzetnevelés.

3. A nemzet fogalmában éppen az a lényeges, hogy a nemzet:
örökké új meg új formában mutatkozó élő valóság, tehát ha azt
akarjuk, hogy éljen a nemzet, azt kell akarnunk, hogy fejlődjék.
Ha ezt akarjuk, akkor nem szabad ennek a nemzetnek tagjai közül
senkit sem leszögezni valahová, de épúgy nem szabad senkit az álta-
lánosságban mozgó szólamokban elmerülni engedni.

A nemzetnek, mint fejlődőnek a nevelése állván előttünk s a
távoli, állandó cél felé való haladás gondolatától irányíttatván: a
nemzetnevelés céljának azt látjuk, hogy értékes tagokat neveljen
a nemzetnek. Ki a nemzetnek értékes tagja? Először is az, aki
tudja a saját érdekeit a közösség érdekeinek alárendelni. Itt van
íme mindjárt a szociális gondolat. Ehhez azonban tudnia keli,
hogy mi az érdeke a közösségnek, kell tudnia tehát megítélnie az
érdekeket. Ez a személyi érték érvényesülését kívánja. A nemzet-
nek értékes tagja az, aki tud gondolkozni azon, hogyan folyik a
közösség élete, meg tudja“ ítélni a közösség érdekeit, tudja magát
elhatározni s tudja akarni és tettel is szolgálni azt, amit
elhatározott. Nagyon jól lehet e következményeket három szóval
kifejezni: minden egyes emberben kell lennie nemzeti tudatosság-
nak, azaz Tisztán kell látnunk magunk előtt a célt, amely felé a
nemzetnek haladnia kell; kell lennie a közös munkára való képes-
ségnek, vagyis minden egyes embernek értelmileg, testileg és
nagyon természetesen erkölcsileg fejlettnek kell lennie; de külö-
nösen á következőben van az erkölcsi mozzanat: kell lennie a
munkára való készségnek, hogy azt a közös feladatot, amelyet
felismert, szolgálni is iparkodjék.

Most jutottunk oda, hogy megkülönböztessük a nemzetneve-
lést és a nemzeti nevelést. Egy-két szó nagyon jól meg tudja
világítani a kettő közötti különbséget.

 Azon, hogy nemzetnevelés, a világ mindenféle nemzete számára
értem azt a központi gondolatot, amely központi gondolat nélkül
semmiféle nevelés nem lehet igazán határozott és eredményes.
Minden nemzet számára, amely mint nemzet élni akar, a nevelés-
ben központi gondolatnak, az imént kifejtett értelmű nemzeti gon-
dolatnak kell lennie. Ez azonban csak elvi alap, általános alapgon-
dolat, amely általános alapgondolatnak azután a valóságban kell
valahogyan érvényt szerezni. A nemzetnevelés azt fejezi ki
mindenik nemzet számára, hogy a nevelésben a nemzet fogalma
az  irányadó  középpont.   Az,   hogy   a  nemzet  folytonosan  fejlődő,



157

élő valóság, éppen ez teszi feltétlenül szükségessé, hogy nagyon
világosan megnézzük a nemzetet, mint az orvos megnézi aztr akivel
orvosi szempontból foglalkozni akar, akinek nevelését orvosi szem-
pontból irányítani akarja, vagy akit gyógyítani akar; nem mond
látatlanban véleményt, hanem megnézi, hogy milyen annak a szer-
vezete, az állapota, akihez ő mint orvos hozzányúl, akár tanáccsal,
akár késsel. Éppen így kell mindenkinek, aki egy nemzet nevelését
akarja végezni, aki egy nemzetet akar a tökéletesedés útján előre
segíteni, megnéznie, hogy milyen a nemzet állapota, milyen körül-
mények között van az a nemzet, amelynek a sorsába a neveléssel
beleavatkozik, mert mindegyik nemzet csak a maga útján halad-
hat előre s mindeniknek más-más az állapota.

Ebből következik: maga az alapgondolat, a nemzetnevelés,
ugyanaz minden nemzet számára, de a mód, amely módon ezt a
gondolatot valósítani kell, a közvetlen cél, amelyen át az egyete-
mes cél, az egyetemes emberi tökéletesedés felé haladni lehet, az
minden nemzetre nézve más és más. Azért mondjuk, hogy a nem-
zetnevelés: a nevelés mivoltának, egyetemes céljának megjelölése
s ekként minden nemzetre nézve azonos, de ha haladni akarunk e
felé az egyetemes cél felé, akkor ez a nemzetnevelés a földnek két
pontján nem lehet azonos, hanem mindegyik nemzetnek körében
másnak és másnak kell lennie, annak a nemzetnek egyénisége és
helyzete szerint. Ezért tehát azt mondjuk, hogy a nemzetnevelés-
nek minden egyes nemzet körében nemzetivé kell válnia.

Eszerint ez a kifejezés: nemzeti nevelés, jelenti azt, hogy
alkalmazkodom az én nemzetemnek állapotához, megkeresem az én
nemzetem elé tűzhető célt és dolgozom efelé a cél felé haladva,
dolgozom úgy, ahogyan éppen itt lehet és ahogyan éppen itt köte-
lesség.

Nemzeti nevelés tehát: valamely nemzet nevelésének határozott
módja. Honnan vegyünk már most egy nemzet határozott nevelésé-
hez szükséges útmutatást? Egy nagyon kevéssé ismert magyar
gondolkodóhoz kell figyelmüket irányítanom: Wesselényi Miklós-
hoz. Wesselényi „Szózat a magyar és szláv nemzetiség ügyében“
című műve 1843-ban jelent meg; ebben megvan mai sorsunknak
megjóslása, ott vannak azok az okok, amelyek miatt szükségképen
ide kell jutnia a magyarságnak, ha nem teszi meg azt, amit ő
előír. S ugyan mit követelt? Szerinte a magyarságnak egyetlen
egy menedéke lehet csak, ha a neveléshez fordul, ha az ifjúság
lelkét ragadja meg. A legelső tennivalónak látja, hogy „kinevez-
tessék egy bizottmány“, amely megállapítsa „a népünk jelleméhez
és helyzetéhez alkalmazott nevelést“. „Bizottmány“ volt elég, de
ez a megállapítás nem történt meg, már pedig okvetlenül meg kell
kísérelnünk ezt végrehajtani, különben nem szolgálhatjuk azt a
célt, melyet az előbb kifejtettem,  egyáltalában nem maradhatunk



158

életben és nem leszünk azokká, akikké lenni mégis csak szeretnénk,
akárhogyan vagyunk is most.

A nemzeti nevelés gondolata tehát azt követeli, állapítsuk meg,
ahogyan Wesselényi mondta, mi a népünk jelleme és mi a nem-
zetünk helyzete. Az elsőnek megállapítására, mi a népünk jelleme,
nagy munkát kell folytatniuk néprajzzal foglalkozó tudósainknak;
az anyag kimeríthetetlen. Sajnos, a nép jellemével eddig édes-
keveset foglalkoztak. Széchenyit idézem: soha sem volt olyan
fejedelmünk, „aki a magyarnak minéműségéhez akarta és tudta
volna alkalmazni a népnek teljes kifejlesztését“. Nagyon egyszerű
azonban a felelet arra, hogy ha nem tudjuk ma még e jóformán
meg sem indult kutatások végeredményét, ha ma ez irányban
nem tudjuk, mit tegyünk, de nem várhatunk a népünkhöz való
alkalmazkodással évtizedekig sem, akkor pillanatnyilag ne azt
nézzük: mivé lett a magyarnak jelleme az ötévi rettenetes hatások
alatt, hanem azt keressük, mit tartunk magunk igazi magyar jel-
lemnek s főként hogy milyenné akarjuk tenni a magyart. Nem azt
kell nézni, milyen ma, abban sok rosszat is látunk a fölemelő és
nagyszerű jellemvonások mellett, hanem azt kell meghatározni,
milyenné akarjuk tenni a magyart. Ha ezt a tervet látom magam
előtt, tudok alkalmazkodni az előttem levő gyermekek, felnőttek
jelleméhez. A másik, ami nemzetivé teheti a nevelésünket, a nemzet
helyzetéhez való alkalmazkodás; azt hiszem, a helyzetünket mind-
nyájan világosan látjuk. Nincs idő most arra, hogy elmondjam,
hogyan látom én. Csak annyit mondok: ebben a helyzetben nem elég
egy központi gondolat megállapítása, nem elég azt mondani, hogy
a nevelés nemzeti legyen s evégre alkalmazkodjék népünk jellemé-
hez és nemzetünk helyzetéhez. Ki kell mondanunk ezenkívül azt is,
mit látunk mai helyzetünkben a nemzetnevelés elvi alapján, a
magyar nemzetinevelés közvetlen céljának.

A felelet ez: reánk, magyarokra nézve, határozott feladat ma
a nemzetté való nevelés. Nekünk szégyenkezve, de őszintén el kell
ismernünk, hogy itt nincs nemzet; azért, mert mi magyaroknak
érezzük magunkat, mert hajlandók vagyunk föláldozni magunkat
és mindenünket azért, hogy magyarságunk megmaradhasson, azért
még sincsen itt nemzet, nem is volt még eddig. Mert hol van
nemzet? Hol van egyáltalán közösség? Ahol közös tudatosság van^
Ha például mi itt most egyet gondolunk, van köztünk közösség,
de amint szétmegyünk, csak akkor marad meg, ha azután is gon-
dolunk arra, amit itt most közösen elgondoltunk; enélkül azonban
megszűnik közöttünk ez az alkalmi közösség. A nemzetnek állandó
lelki közösségnek kell lennie. Ez csak ott lehet, ahol az emberek
lelkében megvan ennek az együvétartozásnak tudatossága. Nem
elég, hogy ez emberek csak azt tudják, hogy a többi népek minket
a magyar jelzővel illetnek, hanem azt is kell tudniok: az életnek



159

mily körülményei, miféle kötelességek járnak azzal, hogy valaki
magyar. Ha egybeforrunk a közös cél szemléletében, egy vezető
gondolat követésében, egy eszmétől irányított munkában: az lesz
a nemzeti idealizmus, egy célnak, egy eszmének szolgálása. S akkor
leszünk sokan magyarok, együtt: nemzet. Ehhez az kell, hogy ezt
az eszmét beleneveljük az emberekbe, mert ma nincs bennök. Amíg
lehet olyan nagy különbség — amelyet igaz, hogy mesterségesen
szítottak, de megvan — osztályok, a társadalom különböző rétegei
között, amíg lehetnek akkora különbségek, amilyenek vannak a
falu és a város között — ne keressük az okát, csak a tényt álla-
pítsuk meg — amilyen van egy városban lakó különböző társadalmi
osztályokhoz tartozó, talán csak különbözőképen imádkozó emberek
között, amelyek mind kisebbkörű tudatosságot jelentenek, amíg
fel nem emelkedünk mindnyájan a közös, nemzeti tudatossághoz,
addig itt nincs nemzet.

A nemzet gondolatát bele kell vinni minden egyes embernek
lelkébe, bele kell nevelni: „Neked akarnod kell mindig kifejezésre
juttatnod cselekedeteidben, nem a nyelveddel, hogy érzed ezzel
a nemzettel való közösségedet és akarsz ennek a közösség-érzésnek
következtében jól cselekedni a nemzet javára s a magad példájával
így kell hatnod mindenkire, akivel érintkezel.“ Például ha a vasúti
tisztviselő, a postás, a tanító, az orvos, a közigazgatásnak, az igazr
ságszolgáltatásnak minden tisztviselője, egyszóval minden magyar
így hat, azzal a gondolattal dolgozik, hogy amit ő végez, az a
nemzet érdekében vagy kárára való munka, nemzetének használhat,
vagy annak árthat, ha mindenki mást is erre akar megtanítani:
akkor jelentkezik mindnyájunkban az a tudatosság, amit nemzeti
tudatosságnak lehet nevezni, akkor haladhat nemzetté, egységgé
való alakulásunk. Ennek a belső egységnek előidézése minden
nevelésnek célja.

Feleljünk azonban arra a kérdésre, hát vájjon ez a nemzetté
nevelés nem jelent-e reakciót? Nem jelenti-e azt, hogy visszafelé
akarunk menni? Nagyon fontosnak tartom, — a tanító beszél
belőlem — hogy aki önmaga tisztában van is valamivel, mindig
meggondolja az ellenvetéseket, amelyeket vele szemben mások
tesznek vagy tehetnek. Nem reakciós-e tehát ez a nemzeti gondolat
a szocialista gondolattal szemben, amely a közelmúltban érvénye-
sülni látszott? (Csak látszott, mert nem igazi szocializmus az olyan,
amely a nagy közösségből kikapcsolva csak egy rész érdekét nézi).
Erre azt mondom: a nemzet gondolatának érvényesülése tökélete-
sedést jelent a szociális gondolat érvényesülése útján. Mert addig,
míg csak azt mondom, szociális és nem értem bele azt, hogy éppen
az én közösségemnek megfelelő, addig ez olyan általánosság,
amelyből szükségképpen el kell következnie a tisztulási folyamat-
nak. Ezen a tisztuláson mentek   át   a   gondolkozásban   mindazok,



160

akik a szociális gondolaton keresztül haladva, azt el nem hagyva,
hanem azt igazán megértve, a nemzeti gondolatig eljutottak. A
nemzet magasabb fogalom, mert a nemzet a határozottabb. Azon-
ban az is nagyon világos, hogy aki a szociális gondolaton át jutott
el eddig, a nemzet fogalmáig, az nem gondolhatja, hogy az ő nemzete
egyedül van a világon, amint csak a teljesen gondolattalan em-
ber, a teljesen értelmetlen ember gondolhatja azt is, hogy mint
egyén maga van. A nemzet sem gondolhatja ezt. Ha lett volna nemzet
a világon, amely talán ezt gondolta, ez alatta a most lefolyt öt
esztendő alatt megtanulhatta, hogy nincs nemzet egymagában.
Csak individuum a nemzet, csak egy egyéniség, amiből következik,
hogy az egyéniségéből kivetkőznie nem lehet egy nemzetnek sem.
Az egyetemes emberiség az ő egyéni alakulatiban, a nemzetekben
érvényesül. Széchenyi, aki annakidején azt a feladatot látta a
magyarok előtt: „az emberiségnek egy nemzetét megtartani“, ezt
a célt a nemzetté nevelés gondolata útján vélte elérhetni.

A nemzetnevelés gondolata ezt akarja az emberiségnek minden
népére, minden nemzetére nézve. Itt nincs szó visszafelé menésről,
itt egyedül előrefelé haladásról, a nemzet sajátosságainak teljes
kifejtéséről lehet és kell is szónak lennie. A feladat éppen az: ki-
fejteni a sajátosságokat. Ha azt mondanók, hogy egyszerűen azt
akarjuk érvényesíteni, ami volt, úgy akarunk élni ezután is, ahogy
eddig, úgy akarunk nevelni ezután is, mint azelőtt: akkor lehetne
azt mondani, hogy ez visszafelé nézés, a múltba nézés és nem szol-
gálja az emberben élő tökéletesedés vágyának kifejlődését és erős-
bítését. Kell néznünk a múltba is, mert a múlt nekünk olyan talap-
zat, amelyen meg kell állnunk, ha nem akarunk végkép elpusztulni.
De nekünk olyan emberek kellenek, ahogyan egy magyar filozófus
(Böhm Károly) mondta, akik „magukba fogadták a múltat“ és
ennek a magukba fogadott múltnak útmutatása alapján meg
tudják látni és ítélni, mi van itt most és ebből, ami most van,
tudnak maguknak utat vágni a jövő felé. A nemzet gondolata azt
követeli, hogy ne hagyjunk el a múltból semmit, ami benne értékes,
mert ennek a múltnak alapján jutottunk oda, ahol vagyunk s csak
ezen az alapon lehet a bennünk levő értékeket tovább fejleszteni;
de ne maradjunk lelkileg a múltban, mert az élet ezt nem tűri.

A múltnak tehát minden értékét, minden javát megtartjuk és
tovább fejlesztjük s a múltnak minden szomorú tanulságát meg-
szíveljük és majd ezután máskép csináljuk azt, amit a múltban
rosszul csináltunk. Tehát egyáltalában szó sem lehet arról, hogy
a nemzetnevelés, a nemzeti gondolat érvényesítése több visszafelé
nézést, mint előre haladást jelentene. Igenis, előre haladást jelent
és pedig afelé a cél felé, amely az egész emberiség boldogsága.
Mert tagjai vagyunk a legnagyobb közösségnek is mindnyájan,
de nem felejtjük el sohasem, hogy nekünk ebben a nagy körben



161

itt van a határozott helyünk s ezen a helyen a nemzeti gondolatnak
vannak ránk nézve olyan határozott követelményei, amelyek telje-
sítése nélkül nem élhetünk, nem fejlődhetünk tovább. Éppen ezért
gondoljuk azt, hogy nemzeti mivoltunk megtartása és nemesítése,
a fejlődő nemzetnek, mint célnak elénk tűzése, ez vezethet mind-
nyájunk igazi célja felé.

Ennek a gondolatnak kell irányítania a nemzeti köznevelést,
kezdve a legmagasabb széken, amelyből a miniszter az egészet kor-
mányozza s folytatva a neveléssel foglalkozók hosszú során, a
legkisebb faluig és a most legrongyosabb iskoláig. Mindenütt ennek
az egy gondolatnak kell uralkodnia. Ezzel a nemzet sorsát akarjuk
alakítani s ez a küldetése az elkövetkező, jövőbe néző, de a múltra
támaszkodó nemzeti politikának. Ebbe a nagy munkatervbe
kell bele kapcsolódnia feltétlenül minden nevelési intézménynek,
annak a szabadoktatásnak is, amelynek egy új munkaszakaszát
nyitja meg a mai nap.

4. A szabadoktatásnak a nemzetnevelésben való szerepéről csak
pár szót. Ha nevelésről beszélünk, elsősorban mindig a gyerme-
kekre gondolunk. Igaz, a gyermeknevelésben, az iskolában kell
elsősorban érvényesíteni a nemzetnevelésnek, a magyar nemzeti
módon, nemzetté nevelésnek a gondolatát. De várhatunk-e mi
addig, amíg a most felnövő gyermekeinkből lesznek tudatos, cse-
lekvő tagjai ennek a nemzetnek? Ráérünk-e erre? Nem szüksé-
ges-e nekünk minden mostani felnőtt lelkét ragadnunk meg és
pedig azon a ponton, ahol legjobban lehet megragadnunk? A fel-
nőtteknek már holnap úgy kell dolgozniuk, hogy holnapután a
gyermekek az ő példájuk után indulhassanak. Ezt kell szeme elé
állítanunk a felnőttek oktatása útján a szántóvetőnek, a birtokosnak
odakünn a földje mellett, a nagy gyárosnak és a munkásnak az
ipartelepeken egyaránt!

A felnőttek oktatása úgy keletkezett, hogy a felnőttek tájé-
kozottságában hiányosságokat láttak. Ha van hiány a magyar fel-
nőttek gondolkozásában — pedig sok van — ismétlem, azt hiszem,
hogy a legnagyobb hiány itt van: ez a politikai, nemzeti tudatos-
ság hiányzik. Ezért kell mindenkinek oktatóvá válnia, arra gon-
dolnia, hogy ő egy nemzeti szerencsétlenségünket apasztja, mikor
a tudatosságnak a hiányait pótolja s ha ez a pótlás meg, lesz, ha
mindegyikünk kézen fogja, oktatja a másikat, a hiányok lassan-
ként megszűnnek s ezzel jó irányban alakítottuk a fejlődő nemzeti
életet.

Mindaz, amit elmondottam, szembetűnően csak vázlat, néhány
gondolatnak kifejtése volt. E gondolatok, amint mondottam, nagy-
részt ismeretesek voltak eddig is. S hogy mégis elmondtam, ma-
gyarázata az a meggyőződésem, hogy az ilyen dolgokat ma elmon-
dani, különösen akkor, mikor ilyen fajta munka kezdődik, nagyon



162

szükséges, mert nem elég tudnunk, hogy ez a nemzeti gondolat
megvan, hanem mélyen bennünk kell élnie annak a tudatosságnak:
hogyan lehet ennek a mi munkánkban érvényesülnie. Az a meg-
győződésem, hogy minden nehézség ellenére is előbb-utóbb bol-
dogul a nemzet, ha minden tagjának a lelkében — határainkon
belül és határainkon kívül élők lelkében — egyaránt ott él az a
gondolat, amely beszédemben vezetett volt: a nemzet jövőjének
akarása. De hogy ez ott élhessen, ebbe okvetlenül bele kell nevel-
nünk az utánunk jövőket is. Bizonyos vagyok afelől, hogy ha ezt
a gondolatot senki, de senki, aki neveléssel foglalkozik, szem elől
nem téveszti, ha ez a legkisebb és a legnagyobb dolgokban egy-
aránt érvényesül, akkor nekünk van még jövendőnk! Es nincs,
ha valaki azt gondolja, hogy a nemzeti gondolatnál valami különb-
ben, egyébben lehet keresni a követendő utat, az igazságot és az
életet. Nemzetieknek kell.. lennünkJ,_a„.nejnzejt.-fOgalmának a teljes-
ségét kell mindenütt, de mindenütt érvényre juttatnunk, megtar-
tanunk a magunk nemzetiségét és fejleszteni, nemesíteni nemzeti
sajátságainkat. Ezzel teszünk eleget a szociális gondolat követel-
ményeinek; ezzel elégítjük ki minden téren szükségleteinket; ez az
út, ez az igazság, ez az élet!

Néptanítók Lapja 1919: 38—kk. szám.

NEMZETI ÖNISMERET.
Bevezetés a Szabad Lyceumnak hazánkat ismertető előadásaihoz

1919 december 13-án.*
I. Mióta a proletárdiktatúra rettenetes nyomása alól felszaba-

dultunk, egész közéletünket áthatja a nemzeti politika követelése.
Ebben ma nincs véleménykülönbség; nem is lehet gondolkodó em-
berek között. Még a bolseviki-kormányzat szóvivői is egyre sűrűb-
ben hangoztatták uralmok második szakában, hogy az orosz mintát
lehetetlen változatlanul másolniok, mert az oroszországi körülmé-
nyekkel a mieink nem azonosak és az adott helyzethez alkalmaz-
kodni ők is kénytelenek; a radikális és a demokrata irányzat veze-
tői  pedig soha sem ismerték el,  hogy  nemzetietlenek, hanem  azt

* Az a sorozat Magyarországot, földjét és népét tárgyalta, általá-
nosabbá akarta tenni az ily irányú, addig kevés emberben élő ismerete-
ket és serkenteni óhajtotta a hallgatóságot e tekintetben alaposabb tá-
jékozódásra. Ez a bevezető beszéd pedig ezt a törekvést iparkodott iga-
zolni és egyúttal megjelölni azt a pontot, amelyről az efféle tanulmá-
nyok jelentősége meglátszik.



163

hirdették, hogy éppen az övék a nemzet érdekét valóban szolgáló
politika; a többi pártok meg régebben is, annál inkább ma, még
nevökben is vallomást akartak tenni nemzeti voltokról. Mai súlyos
helyzetünkben éppen attól a belátástól várunk némi enyhülést, hogy
sem jogosultsága, sem tartós érvényesülésre módja nincs az olyan
politikának, amely a nemzeten túl akarja tenni magát; a politikának
tehát nemzetinek kell lennie, akár mély nemzeti érzésből és alapos
megfontolásból ered ez az irány, akár egyszerűen a körülmények
kényszerítő hatása okozza.

Azonban abban sem szabad közöttünk eltérésnek lennie, hogy
a nemzeti politika ne csak követelés legyen, amelyet mások elé
állítunk, sem csupán jelszó, amellyel egymást túlszárnyalni igyek-
szünk; nem elegendő magában a legigazabb és legjámborabb szán-
dék sem, mert a nemzeti politikának komoly, a politikusok szemé-
lyében lévő feltételei vannak.

Csak az olyan ember politikája lehet nemzeti, akiben éber a
nemzetért váló felelősség érzése. Ez az érzés nem engedi felednie,
hogy a politika: a nemzet sorsának az irányítása, a politizálás tehát
— már a szónak kellemetlen, közönséges értelmében is — beleavat-
kozás a közösség sorsának alakulásába. De ez a felelősségérzés
nincs meg mindenkiben.

Csak az érezheti a nemzetért a felelősséget, aki tisztán látja,
hogy a nemzet sorsára minden kihat: minden embernek a minősége,
minden szó és minden tett, mikor a munka sürgetős; e tisztán-
látáshoz pedig az kell, hogy az illető felérje ésszel a nemzet mivol-
tát és az egyénnek a nemzethez való viszonyát. Eként a nemzetért
való felelősség érzésének alapja a nemzeti tudatosság: világos isme-
rete annak, hogy melyek a nemzeti élet céljai és milyenek a lehető-
ségei, a feltétlenül szükséges eszközökből mi van készen és mit kell
megteremteni, miben állanak tehát a nemzet közvetlen feladatai s
melyik a célhoz vivő út.

A nemzeti politikának tehát az a feltétele, hogy a politikusban
legyen meg ez az egymást serkentő és tápláló két tulajdonság: a
nemzeti tudatosság és a nemzetért való felelősségérzés. De hát ki a
politikus? Eddigi bajaink között az az egyik legnagyobb, hogy a
politika csak kevesek dolga volt és valami egészen különleges fel-
adatnak látszott. Ezen túl kell már lennünk, ha élni akarunk. A po-
litika mindenkinek a dolga, mert a politika és az élet most egybe
esik. Az egész nemzet az intézője a saját sorsának, a nemzet
mindegyik tagjában meg kell tehát lennie az erre szükséges tulaj-
donságoknak. De mily nehéz e követelménynek teljesednie! Nehéz
különösen ott, ahol csak most következett be az az állapot, hogy a
nemzet minden felnőtt tagja beleszólhat a közdolgok intézésébe és
ahol a politikai jognak ez a kiterjedése a nemzet külső körülményei-
nek olyan megváltozásával történik egy időben, mint most nálunk



164

és oly szörnyű lelki válságba jutott a társadalom, amilyenben mi
vagyunk. Milyen kemény sors ez: amint eljutunk az önmagunkkal
való rendelkezés állapotába, éreznünk kell, hogy ez az úgynevezett
önrendelkezés mily kegyetlenül szűkkörű, mennyire meg vagyunk
kötve!

Elég-e, ha csak a politikusok, vagyis az ország dolgaival hiva-
tásszerűen foglalkozók érzik ezt; ha csak azok látják, <hogy áz any-
nyira óhajtott állami függetlenség elérése nem az idegen államoktól
való függésünket szüntette meg, hanem tökéletes elarvulásunkat
jelenti? A nemzet minden tagjának ismernie kell a nemzet belső
állapotát és külső körülményeit, erőit és gyöngeségeit; tudnia kell:
mik voltunk, mik lehettünk volna, mivé lettünk, mi ennek az oka
és sorsunkon miként változtathatunk. Enélkül senki sem tudhatja
okszerűen eltervezni a tennivalókat vagy nem tud együtt dolgozni
azokkal, akik eltervezték s így nem volna lehetséges a nemzet kü-
lönböző alkotó részeinek egy célra néző közös munkája. Ezért a
nemzet jövőjének az az alapfeltétele, hogy fejlődjék ki a nemzeti
önismeret, mert a tudatos nemzeti politika csak ebből sarjadhat.

Mit értsünk ezen a kifejezésen: nemzeti önismeret? Az értelme
első tekintetre kettősnek látszik: a nemzetnek mint egésznek az ön-
ismeretét jelenti és az egyénekre nézve azt a követelményt állítja
fel, hogy ezek önismerete nemzeti önismeret legyen. Egyszerű elem-
zésre azonban kiderül, hogy ez a kettő egészen egy. A nemzet
ugyanis nem valami külön valóság, hanem egyének egysége. Az
egységen pedig nem a tömeget értjük, a sok embert együtt; egység
,csak ott lehetséges, ahol az egyesekben megvan az együvé tartozás
|érzése és az egymásra utaltság tudása. A nemzet tehát: a beléje
tartozó egyének lelki egysége. Eszerint a nemzet önismeretéről sem
beszélhetünk külön, hanem ezen csak a nemzetet alkotó egyének
nemzeti önismeretét érthetjük. Ezt pedig úgy értjük tisztán, ha az
egyéni önismeret mibenlétét vesszük szemügyre.

II. Maga a szó könnyen érthető: az önismeret azt jelenti, hogy
tisztában vagyok magammal. Ez a lelki állapot hosszú fejlődésnek
az eredménye. Kialakulása az élet első pillanatában indul meg; az
én és a tárgyak megkülönböztetésének fokozatos tisztulása jelzi a
fejlődés egyes lépéseit s az önmagunkra eszmélés, az öntudatra ju-
tás fejezi be az önismeret fejlődésének első szakaszát. Idáig eljut
minden életképes gyermek, mert ez természetes folyamat, lényegé-
ben nézve élettani jelenség; éppen ezért itt nem is végződik senkire
nézve sem, de nagyon eltérően alakulhat tovább az egyesekben, mert
innen kezdve a sajátosan lelki elemek lépnek benne előtérbe.

Itt nem követhetjük nyomról-nyomra az önismeret alakulását.
Ez a lelki folyamat voltaképen az élet végéig egyre tart, mivel az
embert újabb meg újabb, önmagára eszméitető hatások érik, újabb



165

meg újabb körülmények teszik próbára mindenféle tulajdonságait
és így szakadatlanul alakul a tudatosan élő embernek saját magáról
szóíó ismerete is. Éppen itt van a nagy különbség az egyesek között:
egyik önmagát állandóan vizsgálva, mintegy ellenőrizve, mindinkább
határozottan látja meg sajátosságait, másoktól eltérő vonásait, azaz
egyéniségét; a másikban ez az önismerési folyamat nem válik tuda-
tossá, csupán a kellemetlen hatások eszméltetik egy-egy pillanatra,
egyébként azonban anélkül éli az életét, hogy önmagának és a kül-
világnak a viszonyával tisztába jönne. Ebből következik, hogy az
egyik fokozatosan nagyobb biztonsággal tudja életének tőle függő
mozzanatait egyéniségének megfelelő módon irányítani s a hatal-
mában nem lévőket is helyesen tudja értékelni; a másiknak a sorsa
pedig teljesen a véletlenek játéka.

Ez a két véglet; a kettő között természetesen igen nagy a vál-
tozatosság; az emberek az önismeret mértéke tekintetében is any-
nyifélék, ahány egyén van. Mégis lehetséges megkülönböztetni há-
rom csoportot aszerint, hogy az önismeretet megindító és tápláló
hatások milyen mértékben szolgálnak elmélkedésnek anyagául s ez
az elmélkedés milyen eredménnyel jár.

Ezen az alapon határozott csoportot alkotnak először is azok,
akiknek az önismerete nem terjed túl a pusztán testi önismereten,
vagyis akik csak annyit tudnak magokról, hogy vannak, milyen erő-
sek, életök fenntartására mire van szükségök; az ilyenek a bennök
támadt különféle vágyaknak a kielégítésére ösztönszerűen töreked-
nek, s ennek érdekében féktelenül is küzdenek. Ezekben az önisme-
retnek csupán érzéki forrása érvényesül. Ilyenek a gyermekek és az
értelmileg fejletlen, gondolattalan felnőttek.

Erről a fokról nagyot haladtak az önismeret tisztulása útján
azok, akik az előttök lévő akadályokat nemcsak észreveszik, hanem
mérlegelik is; nem csak áttörni igyekeznek azokon, hanem az aka-
dályok hatása alatt saját törekvéseik helyességén is gondolkodnak
és a körülményekhez alkalmazkodnak; az ilyenek képesek arra,
hogy környezetök (család, község, ország) kialakult rendjét meg-
tartsák és aszerint éljenek. Ezek már látják, hogy közösségbe tar-
toznak; érzik, hogy ezzel a valósággal kényszerűségek járnak reá-
jok nézve; megértik, hogy bizonyos hatalmak (szokások, törvények
és ezek képviselői) alárendelést követelnek. Ilyen fokú az önismeret
azokban az iskolázott emberekben, akik tudnak a múltról, az ember
társas életének a mivoltáról, de még nem jutottak el az egyén és a
közösség viszonyának tiszta látásáig, a fejlődés állandóságának fel-
ismeréséig és az élet feladatainak önálló megfontolásáig.

Erre a fokra is felléptek a harmadik csoport tagjai: a számta-
lan élmény hatása alatt meglátják, hogy ami van, az az eddigi,
folytonos alakulásnak eredménye, de egyszersmind a további ala-
kulásnak alapja is és tudják, hogy az egyén a közösségnek nem csu-



166

pán rabszolgája, hanem alkotó és alakító eleme, amelyen a közös-
ségnek értéke és sorsa megfordul.*

Aki az önismerésnek ezen az egész útján végighalad, abban
megvan a Széchenyi kívánta önismeret: ismeri magát és körülmé-
nyeit; önmagát, azaz mindennemű erejét és fogyatkozását, vágyait
és törekvéseit; s az életét megszabó körülményeket, vagyis azt a
hely'et, amelyen meg kell állania és a feladatokat, amelyeket be kell
töltenie. Az ember úgy jut ide, hogy fokozatosan nemcsak megerő-
södnek, de meg is világosodnak benne a közösségbe való tartozásá-
nak hatásai, azaz kifejlődik a közösségi (társadalmi, szoéiális) tuda-
tosság; kialakulnak előtte az egyetemes emberi közösségnek eltérő
nagyságú meg egymást keresztező körei, ezek között felismeri a
nemzet jelentőségét és az egyénnek a nemzethez való viszonyát,
tehát megérti, hogy ő nem csak általában a közösségnek, hanem en-
nek a körében az egyik nemzetnek a tagja; egyre tisztábban ismeri
fel önmaga meghatározottságát és az önállóságnak számára lehet-
séges mértékét, a nemzet tagjai sorában őt illető helyet, a reá váró
munkát és azt az eszmét is, amelynek vezetése alatt élete rendelte-
tését betöltheti. Az ilyen emberre mondjuk, hogy személyiséggé fej-
lődött s a személyiségnek eszerint lényeges vonása: a nemzeti önis-
meret, azaz önmagának, mint nemzete tagjának ismerete.

Így értve az egyének nemzeti önismeretét, nem szorul semmi
fejtegetésre, hogy a nemzet önismerete miben áll. A nemzetnek mint
egységnek kell ismernie önmagát és körülményeit, azaz a nemzet
tagjainak ismerniök kell a nemzetben lévő erőket és gyengeségeket,
vágyakat és törekvéseket; azt a helyet, amelyen a nemzet áll és a
viszonyokat, amelyek létének lehetőségeit meghatározzák. Minél
több ember jutott el személyiségének teljes kifejléséig, tehát nem-
zeti önismeretre, annál közelebb van az egész nemzet is az önisme-
rethez, a nemzet-személyiség kialakulásához, a tudatos nemzeti
élethez.

III. Mindez világosan mutatja, hogy az önismeretnek mi a je-
lentősége, de ezt még tisztábban felismerjük, ha a lelki élet egysé-
gére gondolunk. A lelki életben tudvalevően meg tudjuk különböz-
tetni az értelmi, érzelmi és akarati jelenségeket, de azt is tud'juk,
hogy ezek mindig együtt járnak. Az önismeret fejlődésében ezzel
párhuzamosan bizonyos érzelem és határozott irányú akarat is ala-
kul bennünk. Az önismeret nevezetesen az élethivatás felismerését
is jelenti, tehát nemcsak adott tényeknek, hanem az egyén által
betöltendő feladatnak, valami megvalósítandónak a felismerését is,
ez pedig a kötelességérzést ébreszti fel; ez az érzés nem mindenki-
bben azonos mértékű, de minél határozottabb az önismeret, a köteles-

* A fejlettségnek ezt a három fokát jelzi Schneller István az ér-
zéki éniség, a történeti éniség és a tiszta éniség nevével.



167

ségérzés is annál erősebb és annál határozottabban érvényesül a
harmadik, az akarati elem: a feladat teljesítésére, az élethivatás
betöltésére, szóval a cselekvésre való készség.

Az önismeret csak akkor teljes, ha ilyen erkölcsi jellemű és eb-
ben a mivoltában azt jelenti, hogy az ember nemcsak ismeri magát,
hanem azt is érzi, hogy létével és minőségével határozott kötelessé-
gek haramiának reá, amelyeket teljesítenie kell, ezért kényszerítés
nélkül, benső indításra, tudatosan akarja is mindazt. Minthogy pe-
dig az egyén a nemzet tagjaként ismeri magát, ezért a hivatás fel-
ismerése: a nemzet feladataiból egy részletnek a magára vállalása;
a kötelességérzés: a nemzet közös céljait szolgáló közös munkában
való részvétel erkölcsi kényszerűségének az érzése; a cselekvésre
való készség pedig: a nemzet jövőjének alakítására törekvő akarat.
Az egyénekben kifejlő nemzeti önismeret tehát valóban azt jelenti,
hogy az ilyen emberekben megvan a nemzeti tudatosság és a nem-
zet sorsáért való személyes felelősség érzése.

Ennek közvetlen jelentősége egyenesen politikai természetű. A
fejlett önismeretű egyén és az ilyenekből álló nemzet nem élhet
cél nélkül és ha a célt látja, nem tétovázhat sokáig, hogy miként
haladjon a cél felé. Az egyént nem engedi az önismeret napról-napra
kapkodva élni, hanem arra indítja, hogy életét lehetőén eltervezze,
s ha ezt csinálja, kénytelen az őt magában foglaló nemzet körülmé-
nyeit is számba venni és saját feladatait a nemzeti feladatokból ál-
lapítani meg; ebből a nemzetre nézve a nemzeti élet munkatervének
a kialakulása következik. Ez a munkaterv annál pontosabb, minél
több embert indít önismerete ily irányú gondolkodásra, mert az
egyesek különböző területeken járatosak és így egymás terveit ki-
egészítik. Ez biztosítja azt is, hogy a nemzet számára készülő munka-
terv ne valami nagy általánosság, s ne valami levegőben járó ter-
vezgetés legyen. Arra igenis szükség van, hogy a magasba nézzünk,
távoli célt lássunk, hogy a nemzet tagjait közös eszmények messzi-
ről világító fénye vonzza egy irányba és közös reménység fűzze
egyetlen munkaközösségbe (nemzeti ideálizmus), de — kivált a mi
jelenlegi viszonyaink között! — nagyon gondosan a lábunk alá kell
néznünk, a lehetőségeket és az akadályokat is mérlegelnünk, a köz-
vetlen tenni valókat kell a nemzeti önismeret alapján meghatároz-
nunk (nemzeti realizmus). Ekként az önismeretből a megvalósít-
ható programm következik: a nemzet jövőjéért, megmaradásáért
és felemelkedéséért dolgozó politikusoknak, az ilyen munkára egye-
sülő pártoknak és így az egész nemzetnek munkaterve, azaz a nem-
zeti politika programmja.

Annak, hogy ez valóban megvalósítható, reális legyen, ismét az
önismeret mivoltában van a biztosítéka. Mondottam, hogy az önis-
meret fejlődésnek az eredménye, lelki folyamat, amelyet külső hatá-
sok indítanak ugyan meg, de amelynek az eredménye nem ezeken,



167

hanem az egyén minőségén és az illető folyamat természetén for-
dul meg. Sem a tudatosságot, sem a kötelességérzést, sem a cselek-
vésre való készséget nem lehet az embernek kívülről átvennie;
mindez csak úgy értékes, sőt csak úgy lehetséges, ha élményekből
alakul. S eközben az alakulás közben két eddig nem említett saját-
ság is kifejlődik az emberben: az önérzet és a szerénység. Ezek
egymással ellentétesnek látszanak, pedig ikertestvérek, ugyanabból
a forrásból egyszerre keletkeznek.

Az önismerésnek eleinte öntudatlan folyamata^ idővel szándékos
műveletként halad tovább: önvizsgálássá alakul. Az ember nemcsak
észreveszi, hanem keresi is a magát és körülményeit megvilágító,
adatokat s eközben magát és másokat, erejét és a feladatokat foko-
zódó tudatossággal állandóan összeveti. Ennek természetes fejle-
ménye a szerénység, mert meglátja, hogy a feladatok némely részére
nincs elég ereje, a küzdelemre a másik fél jobban fel van készülve;
de éppen olyan természetes fejlemény az önérzet is, mert a» ember
látja, hogy értéke neki is van, ismeri a múltat, amely tevékenységé-
nek sikereiről tanúskodik és ami fő, ismeri önmagában a jövőre irá-
nyuló akaratot.

A nemzet önismeretének a fejlődése ugyanígy megy végbe. Aki
a nemzet sorsán gondolkodik, nem nézheti csupán a saját nemzetét,
hanem a körülöttünk élő többit is látnia kell; az ebből következő
összehasonlítás nemzeti, vagyis a nemzet múltjából és jelenéből
eredő önérzetre és szerénységre vezet. Az önérzet megóv attól,
hogy meghunyászkodjunk és szerénységünk földöncsúszó alázatos-
sággá váljék; a szerénység nem engedi, hogy vérmesen ítéljünk
önmagunk felől és az önérzet elbízakodássá fajuljon. Vagyis a kettő:
az önérzet és a szerénység együtt egyénre és nemzetre nézve a
tiszta önismeretnek a bizonyítéka, a sikeres tevékenység biztosítója;
arra tesz képessé, hogy józan politikát akarjunk csinálni.

IV. Minél tovább haladunk az önismeretnek mint lelki folya-
matnak és lelki állapotnak az elemezésében, jelentősége annál na-
gyobbnak mutatkozik s annál indokoltabb felvetnünk a kérdést:
vájjon Magyarország lakosságában s kivált bennünk, magyarokban
van-e kellő egyéni és nemzeti önismeret?

E kérdést a XIX. század nagy reform-korszakában a megújulás
lelkes munkásai nem egyszer felvetették, habár más fogalmazásban.
Nagy szükség volt rá akkor is, de bízvást elmondhatjuk, hogy soha
akkora szükségünk nem volt a magunk alapos megvizsgálására,
mint mai, lehanyatlott állapotunkban. Igaz, hogy ez a munka nem
kellemes és azok látják legkevésbbé szívesen, akik miatt főképen
indokolt; ezért aki efféléhez kezd, jó, ha jeligeként a nagy Wesse-
lényi szavát idézi eszébe: „Nem bánom, üss, csak hallgass meg!“
(Balítéletekről, 1833).

Ha azt keressük: mennyire van az egyes emberekben önismeret,



169

ne menjünk messzire, kezdjük magunkon s nézzük közvetlen kör-
nyezetünket. A mérték az legyen: vájjon mi a feladat azon a helyen,
ahoí az illető áll s milyen arányban van benne az önérzet és a sze-
rénység, ami azt mutatja: milyen viszonyban látja önmagát felada-
taival. Látunk embereket, akiknek tökéletes lelki nyugalma nem
arravalóságoknak a bizonyosságán alapszik, hanem éppen azon, hogy
ez a számokra nem is volt még kétséges soha és nem vették észre
alkalmatlanságokat; látunk viszont olyanokat is, akiket önemésztő'
tépelődés gyötör a szigorú önbírálat miatt, mert ebben csak a saját,
eszményi mértéköket alkalmazzák s nem a feltétlenül szükséges
összehasonlító módszert. Egyiknek sincs önismerete, s a közre nézve
káros mindkét fajta ember: egyik azért, mert szerénytelen s elfog-
lal egy helyet hasznosabb munkás elől, a másik meg azért, mert
nincs elég önérzete arra, hogy erejét bátran és teljesen kifejtse.

Ezen a nyomon az emberek sokféleségét nagyon tanulságosan
vehetnők sorra, de erre itt nincsen idő. Az önismeret hiányának
a következményeiről azonban szólnunk kell néhány szót. Innen ered
ugyanis, hogy mindenfelé olyan sok a törtető, aki nem a munkakört,
hanem az állást keresi, nem a több és jobb munkára, hanem a kel-
lemesebb elhelyezkedésre vágyik; ezért volt annyi kielégítetlen
becsvágy addig is, amíg nagyobb és szabadabb volt a pálya; az ön-
ismeret fogyatékossága miatt derül ki olyan sokszor, hogy nem
valók egyesek arra a helyre, amelyet minden úton-módon „kivere-
kedtek“ magoknak; ezért van az is, hogy nevezetes helyeket, ame-
lyekre csak közbizalomból volna szabad feljutni, sokszor foglalnak
el némelyek pusztán személyes akarás következtében. És így tovább.
Gondoljunk csak arra, milyen fogyatékos az emberekben személyes
ügyeikben a tisztánlátás, magok, családjok, nemzetök iránt a fele-
lősségérzés, vagyis a következmények elgondolása, éppen úgy, amint
fogyatékos a kötelesség teljesítése s nincs elég kitartás az aka-
dályokkal való küzdelemben. Hányszor mondják jó lelkű emberek
az eredmény láttára: „Ezt nem így akartam! Ha ezt előre tudtam
volna!“ És hányszor nem törődnek a meggondolatlan szavak kiej-
tői, hamis hírek terjesztői, felületes vagy éppen hazug cikkek meg-
írói és kiadói azzal, hogy mi lesz a következmény? Hiányzik a fele-
lősségérzés, a meggondolás, mert nincs bennök önismeret. Ezért
olyan csekély a tárgyiasságra, az igazságra való törekvés is, mert
kevesen eszmélnek arra, hogy mit jelent ez a közre és így az egyénre
is. Nincs igazi önérzet, hanem annál több nagyképűség és elbizako-
dottság; nincs igazi szerénység sem, hanem inkább hiúságot takaró
álszerénység és a gyámoltalanságig menő téjékozatlanság a szemé-
lyes érték felől.

Nagy jót tenne velünk, aki — ahoz értő — tűhegyre szedné
egyszer azokat a jelenségeket, amelyek az egyéni önismeret fogya-
tékos voltából származnak s rá világítana: mily szörnyű károk ered-



170

nek ebből például csak az által is, hogy nem látván a hiányainkat,
nem akarunk tanulni s nem ismervén erőinket, azokat nem is fejt-
jük ki. Ennek az állapotnak a nemzetre való hatása nyilvánvaló,
de'tanulságos külön is megnéznünk: mennyire ismerjük magunkat,
mint nemzetet?

Történelmi adatokkal lehet igazolni, hogy nemzeti önismeretün-
ket igen fejletlennek látták mindazok, akik bajaink okát és az t or-
voslás módját elfogultság nélkül keresték. Három példát idézek
erre: Zrinyit, Kemény Zsigmondot és Széchenyit. Zrínyi Miklós
„Az török áfium ellen való orvosság“-ában azt kívánja, hogy job-
bítsuk magunkat, szabjunk más rendet dolgainknak s evégre igye-
kezzünk önismeretre; ezt ő is elő akarja segíteni: „Én nem hízel-
kedhetem, édes nemzetem, tenéked, hogy hazugságommal dicsérje-
lek, hanem im' megmondom magadnak fogyatkozásidat, olyan szív-
vel és szándékkal, hogy megismervén magad is, vesd ki ezt a mocs-
kot lelkedből, reformáld vétkeidet, öltözzél igazságban, övedzzél
erősséggel, hívd segítségül a Jehovát.. . Ha azért a magunk fogyat-
kozásait megismerjük elébb, könnyebben az orvosságot is fellelhet-
jük azután“. Kemény Zsigmond az 1848/9-iki szabadságharc tanul-
ságain elmélkedve (Forradalom után, 1850) sok bajunknak az okát
látja abban, hogy a magyarság nem tűrte az igaz szót, hanem azok
után ment, akik mindig kedveset mondogattak neki, akik nagynak
hirdették, de helyzetének felismerésére nem tanították; figyelmez-
tet: „A magyar csak akkor veszhet el, ha örökké a képződés Lkép-
zelődésj tükrében akarja arcát és lélekvonalait vizsgálni. Egyedül
az önismeret által jutunk céljaink és rendeltetésünk felfogásához.
Tévedni a halandó gyöngesége, de önismeretre törekedni az Isten
párancsa, a világvégzet, mely az egyéneket és a népeket csalódásaik
által bünteti“. Széchenyi egész könyvet írt az önismeretről s minde-
nik írásában újra meg újra elmondja, hogy bajaink legnagyobbrészt
onnan erednek, hogy „senki vagy igenis kevesen szánták el mago-
kat ön- és körülményismereti tükrök készítésére; századokon ke-
resztül a hízelkedést szokta meg a magyar, az igaz, egyenes szótól
pedig elszokott s azt hitték sokan, hogy Hunniát, mint dicsőségtől
ragyogót s lakosit mint magas helyen állókat a világ bámulja és
irigyli“; e magunk túlbecsülésének lett aztán a következménye, hogy
„mi magyarok, ha hideg vérrel fontolgatjuk állásinkat s azt más
nemzetéivel hasonlítjuk össze, fájdalomteli kebellel leszünk kény-
telenek nyomorult állapotunkat megvallani“ (Stádium). Ezért sür-
geti a nemzetet: „Öh ürítsük ki valahára, még mielőtt késő volna,
az önismeret felette keserű, de nemzeti javulásunkra oly jótéko-
nyan ható, sőt elkerülhetetlenül szükséges serlegét fenékig“ (Poli-
tikai programmtöredékek), mert enélkül nem fordulhat sorsunk
kedvezőre.

Ugyanezt kell mondanunk ma is, mert legutóbbi éveink is arról



171

tanúskodnak, hogy sem helyzetünket, sem ennek okait nem ismerjük
eléggé. Csak egy-két kérdést vetek itt fel erre nézve. Vájjon mikor
1914-ben a háború kitört, tisztában voltunk-e ennek a sorsunkra
való jelentőségével és tudtuk-e, amit ellenségeink azóta annyit fir-
tatnak, mi részünk volt nekünk a kitörés okainak érlelésében? Is-
mertük-e a valóságnak megfelelően a monarchia másik államával
való viszonyunkat, nem a törvény betűi szerint valót, hanem azt a
viszonyt, amelyet a két állam polgárainak egymás iránt való érzü-
lete teremtett? Tudtuk-e akkor, mi lakik nem magyar nyelvű hon-
fitársainkban: milyen indulat a magyarság iránt, mit reméltek ők a
háborútól s mennyire voltak elkészülve az ellenünk fordulásra?
Csak tagadóan felelhetünk minderre, mert az efféle ismeret nagyon
keveseknek közjóra nem világító tulajdona volt, ilyesmi iránt még
a műveltek sem igen érdeklődtek. Ma elismerhetjük, hogy sem ön-
magunk helyzetét, sem szomszédainkkal való viszonyunkat nem is-
mertük eléggé; különösen nem ismertük ezek törekvéseit, lelki és
anyagi felkészültségét; szívesen hittünk a háború elején az egység
látszatának s még 1916-ban is a hivatalos hűség-nyilatkozatoknak;
nem hallgattuk meg a veszedelemre száz év óta figyelmeztető
hangokat.

És hiában volt a háború folyamán a számtalan intő szó és
ijesztő jelenség: nem eszméltünk magunkra még a háború végén
sem eléggé. Valami sajátságos nemzeti elbizakodás fejlődött ki ben-
nünk; nem is akartunk arra gondolni, hogy a háború “ránk nézve
rosszul is végződhetik; mindig valami csodában bíztunk. A nemzeti
életnek ez az öntudatlansága idézte elő, hogy a mai, minden eddigi-
nél bonyolultabb és veszedelmesebb helyzetünkben is tanácstalanul,
irány nélkül és munkaterv nélkül áll legnagyobb részünk, a társa-
dalmi osztályok között talán egy sincs olyan, amelyik immár le-
küzdte volna magában a belső békét mindig veszélyeztető, kárté-
kony önzést és tisztán látná az együttműködés, kölcsönös segítés
kényszerűségét.

Ha az egyéni önismeretről mondottakat a nemzetre alkalmaz-
zuk: vájjon ismerjük-e a nemzet alkotó részeinek vágyait és törek-
véseit, az egész nemzettel közös és a részeket sajátosan eltöltő gon-
dolatvilágot? S ha talán ismerünk is ebből egyet-mást, tudjuk-e,
miként keletkezett ez, miknek és miért volt rá hatása? Pedig énei-
kül nem is tervezhetünk, sikerrel épen nem folytathatunk semmi
olyan munkát, amely fennmaradásunknak és megerősödésünknek
lelki feltételeit szeretné megteremteni. Számtalanszor emlegetjük az
itt átélt ezer évet, államalkotó és államfentartó szerepünket, de
vájjon alaposan tájékozottak vagyunk-e afelől: mit jelent ez itt, az
itteni néprajzi és földrajzi viszonyok között, s afelől is: mit hibáz-
tunk e nagy idő alatt? Csak ekkor tudhatnók: mi ebben a magunk
nemzeti sajátságainak és a nagy, történelmi erők egyensúlyának a



172

következménye; így volna meg bennünk a további küzdelemhez szük-
séges nemzeti önérzet és a további kockázattól megóvó nemzeti
szerénység.

Felettébb szembetűnő az önismeretünk hiánya az eddig mon-
dottakon kívül különösen abban a tekintetben: mit ér ez a föld,
miféle értékek rejlenek benne, amelyekért a külföld reánk szorul s
mik azok a hiányai, amelyek miatt nem élhetünk meg magunk
erején. Ha ebből a szempontból tájékozottak volnánk, nem csu-
pán egyesek, hanem az egész nemzet, akkor ma a területi épség-
kérdésében nem volnánk a tanúi egy igen szomorú, de értheta
jelenségnek. Mikor itt a fővárosban a tűzhelyeiktől elűzött er-
délyiek, felvidékiek,, délvidékiek összegyűlnek, azt tapasztalják,
hogy őket, az ő földjöket, annak országos jelentőségét itt nem igen
ismerik. Sokszor panaszolják is, hogy velők nem is törődnek eléggé.
Tudjuk, hogy vannak e tekintetben igen örvendetes kivételek; de azt
is tudjuk, hogy itt nemcsak mai jelenségről van szó, hanem a ma-
gyar életnek régi, keserves hibájáról: a végeket s kiváltképen Er-
délyt, az ország közepén eddig békében éltek valóban nem ismerik.
A földrajzban, történelemben szólt ugyan erről az iskola, de az a
lecketudás nem vált eleven ismeretté és főként nem vált a lelkek-
ben ható erővé, gondolkodásunkat nem termékenyítette meg s po-
litikánkat nem irányította. Tapasztalásból mondhatom s mondhat-
juk sokan, hogy Magyarország földjének egyes részeit csak azok
ismerik eléggé, akiknek valami személyes közök van az illető vi-
dékhez. Innen ered aztán, hogy az ú. n. nemzetiségi kérdésben is
valósággal sötét tájékozatlanság uralkodott és ma sincs világos tá-
jékozottság. Csak az 1916-i erdélyi menekülés idején kezdett pl. az
Alföld népe érdeklődni a román kérdés iránt és nyilván csak most,
a megszállás alatt értette meg igazán, hogy ez, meg a szerb, horvát,
tót kérdés mennyire az életünk kérdése volt régesrégóta. Ezért volt
a mi ajkunkon tartalmatlan kifejezés, legfeljebb jámbor óhajtás a
nemzeti egység, hiszen kétségtelen, hogy a nemzet szava a legjobb
esetben is csak az egynyelvűek összeségét jelentette a legtöbb em-
bernek; ezért nem folyt számottevő, komoly munka ez egység lelki
feltételeinek megteremtésére és a hiánya miatt immár bekövetkezett
veszedelmek elhárítására. És így érthető az is, hogy most szinte
megnyilatkozásként hat nagyon sok emberre hazánk földrajzi és
gazdasági egységének a felmutatása; a művelődési egység iránt
még most sem vagyunk eléggé fogékonyak.

Itt azonban nem pusztán e hiányok felemlegetése a cél, mert
ezek nem magokban, hanem következményeik miatt nevezetesek.
Nemzeti önismeretünknek ezek a fogyatkozásai azt okozzák, hogy
nem látunk magunk előtt nagy, nemzeti célokat, nem látjuk a kény-
szerítő körülményeket, amelyek között, ha élni akarunk, erőinket
egyesítenünk kell s amelyek miatt a széthúzás és elkülönülés ma-



173

gyarokat és nem magyarokat egyaránt pusztulásba dönt. Elpusz-
tulni azonban nem akarunk s így most talán mégis feleszmélünk:
fogékonyabbak vagyunk már az önismeret követelményei iránt is és
igyekszünk megismerni egymást, akik e nemzetet alkotjuk; a helyet,
amelyet nemzetünk ma elfoglal és az állapotot, amelybe jutottunk; az
innen kivezető utat és a kezünk ügyében lévő eszközöket, hogy a
hiányzókat is megszerezhessük.

V. Evégre azonban végül azt a kérdést is fontoljuk meg legalább
röviden: miképen juthatunk erre a nemzeti önismeretre?

Ismétlem: készen senkitől nem. vehetjük, az önismeretnek ma-
gunkban kell és csak lépésről-lépésre lehet kifejlődnie. Mivel a
nemzeti önismereten a nemzet tagjainak a nemzetre vonatkozó
tájékozottságát értjük: minden emberben meg kellene ennek lennie,
mert minél kevesebb emberben van meg, annak a kevésnek annál
csekélyebb a hatása. Az egyéni önismeretet is irányítani kell, a nem-
zeti önismeretet pedig csakugyan nem hagyhatjuk szabadjára, hogy
alakuljon, ahogy éppen a véletlenség adja, avagy egyáltalában ne
is fejlődjék; a rendszeres nemzeti önismerést szervezni kell. En-
nek a módja: a művelődési intézményeknek olyanná alakítása, hogy
erre alkalmasak legyenek.

Nem lehet elhallgatnom e ponton azt a vallomást, hogy isko-
láink eddig nem voltak ilyenek s eként az önismeretünk fogyatékos-
ságában iskolai tanításunk is bűnös. Még pedig első sorban. A felnőtt
ember figyelme sok olyanra kiterjed ugyan, amire a gyermek ér-
deklődését az iskola nem hívta fel, de mindnyájan tudjuk, hogy az
van a lelkünkben legmélyebben, ami bennünket gyermek- és ifjú-
korunkban megragadott. Éppen ezért első követelmény, hogy az
iskolákat állítsuk a nemzeti önismerés szolgálatába: alakítsuk a
tanulmányi rendet akként, hogy a növekvő ember szeme előtt foko-
zatosan kitáruljon az egész széles kör, amelynek tagjaként ő dol-
gozni tartozik és e közösségnek minden sajátossága; kitáruljon az
a terület, amelyen ez a közösség, a nemzet, él s ennek az életnek
minden körülménye és követelménye, hogy mindebből kialakulhas-
son benne a személyes élethez szükséges tudatosság s a közösség
sorsa iránt való felelősségérzés. Nem mondhatjuk, hogy eddigi tan-
terveink és utasításaink e gondolattal ellentétesek volnának, de azért
bizonyos, hogy ez a gondolat nem érvényesült kellően iskoláink
munkájában. Nyilvánvalóan mutatja ezt az eredmény. Ez arra int,
hogy a nemzeti önismerést a tanító- és tanárképzésben kezdjük
szervezni; a nemzeti önismerettel dolgozó tanítók az iskolában már
saját személyes hatásokkal is biztosítják az önismeret terjedését.
Mivel pedig a legjobban szervezett iskola és a legkiválóbb tanítók
hatása is semmivé válik, ha a közélet azzal ellentétes irányban hat:
gondoskodnunk kell arról is, hogy az iskolát az önismeret fejleszté-
sében a felnőttek támogassák. Ezért olyan nevezetes most az a fel-



174

adat, hogy mi, felnőttek is igyekezzünk nemzeti önismeretünket ki-
egészíteni vagy megalapozni, kinek mire van szüksége. Ezzel a gon-
dolattal kell ma dolgoznia az iskolán kívüli oktatásnak.

A művelődési intézmények ily szempontú, belső alakításáról e
helyen nem szólok részletesebben, csupán azt a gondolatot fejezem
még ki újból, hogy a nemzeti önismeret terjesztése és fejlesztése
reánk nézve ma a legnagyobb jelentőségű feladat éppen azért, friert
ebből fakadhat a helyzetünknek megfelelő nemzeti politika. Művelő-
dési politikánknak el nem mellőzhető kötelessége tehát: ebben az
irányban vezetni felnőtteket és serdülőket egyaránt. S így a nem-
zeti önismeret fejlesztése a nemzetnevelés gondolatából egyenesen
következő nevelési cél is. Ezt kell szolgálnia ma önmagára és má-
sokra nézve is minden tanítóembernek, sőt mindenkinek, aki erőink
felhasználásának, további veszedelmek elkerülésének a szükséges
voltát látja és az erre való kötelezettséget átérzi. Szörnyű vihar ráz
bennünket; nem elég csak riadtan, fejvesztetten megbújnunk, hiszen
ez lehetetlen is; nekünk már most kell építenünk!
Népbarátok Lapja, 1920:  9—12. sz.

TÖRTÉNELMI ÉRZÉK.
1922

I. Lelki fogyatkozásaink között ritkán esik szó egyik legáltalá-
nosabb és legveszedelmesebb fogyatkozásunkról: a történelmi
érzék hiányáról. Pedig éppen ennek az érzéknek a kiművelése az
egyén és minden fajta közösség életének, az élet tudatosságának
legfőbb követelménye. Történelmi érzék nélkül nincs előrelátás
és megfontolás, nincs felelősségérzés, nincs kölcsönös jóakarat és
közös munkára való hajlandóság, sem kímélet és megbocsájtás, S
ha mindez nincs, akkor hiányzik az egyéni élet céltudatos irányí-
tása, a másokkal való együttélés békéjének minden biztosítéka, az
együttes munka lehetősége; akkor egyirányúság helyett kapkodás,
kölcsönös segítés és kiegészítés helyett széthúzás, barátságos meg-
vitatások helyett gyűlölködés uralkodik s pusztít mindenféle érté-
ket. De történelmi érzék nélkül még ez a pusztulás is észrevétlenül
marad, mert lassanként megy végbe, az egyént többnyire kevéssé
érinti s következményei nem hirtelen jelentkeznek, így aztán gáto-
lás nélkül tönkre megy sok minden, amit csekély erővel, gondos-
kodással meg lehetett volna tartani, sőt gyarapítani.

A történelmi érzék mivoltát elég itt úgy jeleznünk, hogy aki-
ben ez az érzék kifejlett, az az ember nemcsak magokban nézi az
egyes eseteket és jelenségeket, hanem mindennek az eredetét és
következményeit, azaz okát és okozatát igyekszik felismerni s nagy



175

és kicsiny dologban egyaránt a fejlődésnek, a folyamatos alakúiás-
nak .egy-egy mozzanatát látja. Ezen az úton jut a gondolkodó
ember oda, hogy a maga életének mindenik lépését előre meggon-
dolja, mert tudja, hogy annak az ő további sorsára következménye
lesz, elgondolja tehát, hogy vájjon milyen következményei lehet-
nek; mivel pedig tudja, hogy az élet minden létezőnek sokféle
módon való egymásra hatásából áll, elgondolja azt is, hogy az ő
szándékolt lépésének mi lehet a hatása másokra, emberekre, viszo-
nyokra. Csalódás érheti így is, váratlan eredmény keletkezhetik így
is, de sokkal ritkábban és minél tapasztaltabb az ember, minél
több kapcsolódást tud előre elgondolni, annál kisebb mértékben
éri meglepetés. A történelmi érzéktől irányított gondolkodás rokon
a természettudományi gondolkodással, mert tényeknek, valóságok-
nak pontos, azaz elfogulatlan megállapítását követeli, hiszen csak
akkor lehet remélnünk, hogy helyesen következtetünk; különféle
tényezők együtthatásának felismerésére vezet s a felismert kapcso-
latok, összefutó szálak teljes méltánylását követeli, mert egyébként
a megértés nem lehet tökéletes. Akinek történelmi érzéke fejlett,
az ugyanúgy áll a társadalom, az emberiség életének folyamatá-
ban, mint a természettudós a természet világában: tisztábban lát
és tudatosabban él, mint a többiek s igyekszik mindig még tisz-
tábban látni és még tudatosabban élni. Ez azt jelenti, hogy igyek-
szik mindent megismerni, ami körülveszi s iparkodik mindezek
közepette önmagát érvényesíteni, saját életét önmaga kormányozni.
És valóban, csak az ilyen ember élhet személyes életet; az ilyenek
nem játékszerei korlátlanul az élet hullámainak, hanem nyitott
szemű küzdők e hullámok árjában.

Más és nagy kérdés, hogy a nyitott szem mily cél felé tekint,
a történelmi érzék mily cselekvést parancsol, a tudatosság miben
jelentkezik: önzés vagy a közösség szoigálása következik-e belőle.
Azonban ez a kérdés is csak azért jelenik meg bennünk, mert
tudjuk, hogy az emberek ebben a tekintetben is nagyon sokfélék:
a tudatosság fejlődésének igen különböző pontjaiig tudnak eljutni.
Aki a tetőig eljuthat, vagyis aki a maga emberi mivoltát tisztán ,
megérti, aki minden egybefutó szálat pontosan felismer és a fel-
ismert igazságtól el nem zárkózik: az nem lehet önző, mert az
Önzés hasznát felettébb mulandónak látja; de nem is feledkezik;
meg egészen önmagáról, mert a közösségnek ő is tagja, tehát
érték, amelynek elvesznie nem szabad. Az igazi tudatosság az
egyén és a közösség érdekének kiegyenlítésére teszi az embert
képessé, a „természetes önzés“-nek s a „mások iránt való köte-
lességének olyan összehangolására, amelyből hiányzik a mester-
kéltség, a kényszerű lemondás keserűsége, ellenben megvan benne
a természetes egybehangzás, a harmónia nyugalma és megnyug-
tató hatása. E magaslat jelzi az emberiség benső fejlődésének az



176

irányát, tehát erre kell vezetni az ifjúságot, ami a nevelés feladata
s e vezetéssel megtett úton kell a felnőtt embernek önszántából
tovább haladnia, amit nevezhetünk önnevelésnek, de mondhatunk
a tisztánlátás, az élet tudatossága, a személyes érték tudatos
fejlesztésének is. Nem nehéz elgondolni, mily jó következései
lennének az egész emberi életre nézve, ha erre valóban mindenki
törekednék, ha a történelmi érzék általánosan fejlett vagy legalább
fejledezo volna!

II. Jól tudjuk, hogy az ember elé tűzött és tűzhető célokat
soha sem éri, nem is érheti el minden ember, legyünk hát szeré-
nyek itt is: a történelmi érzéket sem reméljük, hogy mindenkiben
kifejlődjék, még a többségben sem, de valóban mindnyájunk érdeke,
hogy minél több emberben meglegyen. Főként olyanokban, akik
bármi tekintetben vezetők, akiknek mások cselekvésére irányitó
hatások van. Avégre pedig, hogy a történelmi érzék minden ilyen
emberben s hogy egyáltalában minél több emberben kifejlődhessék,
szükséges, hogy mindenkiben igyekezzünk kifejleszteni, legalább is
megindítani a fejlődést.

Sem azt nem kívánom itt fejtegetni, hogy ebből mi követ-
kezik a köznevelés irányítására, meg a tanítás tartamára és
módszerére nézve (történelmi érzéket nem mindenik történelem-
tanító fejleszt s erre nem csupán a történelem tanítása hivatott),
sem arról nem beszélek, hogy ezzel a kérdéssel az egész nevelés-
nek, tehát nemcsak az értelem, hanem az erkölcsösség nevelésének,
sőt az egészségre való (testi) nevelésnek is mi minden kérdése
kapcsolatos. Nem beszélek a mások történelmi érzékének fejlesz-
téséről, hanem arról, amit e részben kiki önmagáért tehet. Ebből
is csupán arra óhajtom felhívni a figyelmet, hogy a történelmi
érzék fejlesztésének egyik eszköze most nagyon kezünk ügyébe
esik s  hogy ezt használnunk  éppen most mennyire  szükséges is.

A történelmi érzéket, vagyis az események, alakulások okaival
és következményeivel való állandó törődést rendkívüli mértékben
fejleszti, ha a magunk napjainak történetével foglalkozunk. Alkal-
mas erre az idő mindig; a mostanihoz hasonló nagy változások
ideje különösen. Ilyenkor előttünk állanak az emberek, akiknek
tevékenységéhez valamely esemény, vagy események sorozata
fűződik; akiknek ereje vagy gyöngesége, jóakarata vagy gonoszsága,
éleslátása vagy tanulatlansága, alapossága vagy felületessége, fe-
lelősségérzése vagy könnyelműsége a ránk következett jót vagy rosz-
szat előidézte; jóformán magunk testén érezzük egyéni tulajdon-
ságoknak (magunkénak és másokénak) egyetemes következéseit;
ezerszer megfordul az eszünkben, hogy miért történt ez vagy az
s igen sokszor töprengünk, nem lehetett volna-e ezt. elkerülni,
nem lehetne-e amazt megváltoztatni. Ilyenkor íme mindig okokat
állapítunk meg, avagy valami óhajtott alakulás feltételeit szeretnők



177

megteremteni. A történelem előttünk, rajtunk keresztül folyik, kí-
nálj“a esőstől a tanulságokat, csak akarjunk okulni. Maga ez a most
említett töprengés, az eseményeken való okoskodás már azt mu-
tatja, hogy ilyenkor határozottan akaratunk nélkül is, önkéntelenül,
benső indításra keressük a tanulságot; ez azonban még nem biz-
tosítja, hogy meg is találjuk. Ezért ne elégedjünk meg azzal,
amire így — mondjuk — magától fordul a gondolatunk, hanem
álljunk neki és keressük szándékosan, tervszerűen: mi is az, amit
átéltünk, aminek még folyamában vagyunk; nézzük, mi volt ebben
a részünk s hidegen állapítsuk meg, amit vétettünk, dicsekvés nél-
kül azt is, amit használtunk; mindkettőnek felismerése erőt ad,
mert önismeretre vezet. Nézzük meg, mit és miért tettek, vagy
mit és miért mulasztottak pontos tudomásunk szerint mások; ez
is erőt ad, mert emberismeretre vezet. Nézzük, milyenné alakul-
tak körülményeink, magunké, községünké, nemzetünké, a bennün-
ket körülvevő, reánk ható más népeké, barátoké és ellenségeké;
erőnk ezzel is gyarapodik, mert ez életünk körülményeinek, cse-
lekvésünk feltételeinek és várható eredményének ismeretére vezet.
Ezen az úton, a személyes élmények számbavétele, tisztázása út-
ján élénkebben állanak előttünk a legközelebbi múlt fejleményei,
tisztúltabb a jelennek a képe s előre tudunk pillantani a jövőbe,
sőt tudunk valamit tenni a jövő alakítására.

Éppen azáltal, hogy közvetlen tapasztalatainkat, a bennünket
érintő eseményeket s ezekben a magunk szerepét újra megvizs-
gáljuk, s mások cselekedeteit is mérlegeljük: megerősödik ben-
nünk az igazságra való törekvés is, a magok mivoltában, igazi
gyökereikben akarjuk megismerni a történteket; egyébként nincs
haszon a munkánkból. Lehet — az ember igen gyarló — hogy
a magunk részét szépíteni igyekszünk s a másokét talán nem jól
esik elismerni. Ezt az érzést, ezt a törekvést nem lehet eltitkol-
nunk magunk előtt s még ha nem tudnók is egészen leküzdeni,
nyereségünk van magából abból, hogy ezt észrevettük; ez is az
események igazi okaira figyelmeztet, történelmi érzékünket fej-
leszti.

Alig van ma idősebb ember, ha még oly szűk körben él is,
aki élénken ne látná: mily változáson ment át a maga és kör-
nyezete élete 1914 óta s aki ne tudna most régebbi esetekre
is rámutatni, amelyek — most látja! — előrevetett árnyé-
kok voltak. Ne térjen ki- senki ilyesmik megfontolása, megvizsgá-
lása elől; egy-egy kis városnak, falunak, egy-egy hivatal személy-
zetének története is tömérdek anyagot szolgáltat. S aki megérezte az
eféle tisztázások, összevetések tanulságos voltát, igyekezzék ezt a
tanulságot növelni mások emlékeinek, élményeinek, vizsgálódásai-
nak megismerésével. A történelmi érzék ugyanis arra is figyel-
meztet, hogy a magam vizsgálódásának eredményei egyéniek s bár-



178

mily tárgyiasan ítélem is meg, mégis csak egy ember szemével, a
magaméval, néztem és láttam mindent, keresnem kell tehát a csaló-
dás, az egyoldalúság ellen minél több biztosítékot. Megtalálom ezt
mások, idegenek, másféle emberek feljegyzéseiben, eszejárásának
követésében. Különösen hasznos ez akkor, ha módunk van az élen
járó, sokat látott, sokat cselekedett emberek lelkébe pillantanunk
s magunk élményeit és ítéleteit eként ellenőriznünk.

Ezért igen hasznos olvasmány a szereplő emberek naplója,
visszaemlékezései. Hasznos, tehát nem csupán érdekes, hanem
értékes is. Azt ugyan nem tudjuk eleve, hogy az író híven, szé-
pítés nélkül adja-e elő, amiket tett, meg ami vele történt; de ez
majdnem közönbös is, hiszen elővesszük a másik könyvet, a másik
párt, a másik vélemény képviselőjének a feljegyzéseit s értékes
nekünk, az okulást keresőknek az is, ha látjuk, mint igazolja ma-
gát, mint hárítja el a felelősséget vagy miként tulajdonít magának
nevezetes érdemet az egyik vagy a másik. Minden személyes írás
az emberi lélekbe, a történésnek személyhez fűződő okaiba és
személyekre tett hatásába enged betekintést; rejtett szálakat
ismerünk meg eként s magyarázatát találjuk ismert eseményeknek,
megvilágosodnak előttünk eddig homályban maradt részletek s
életnek, jelennek nézzük a tegnapot és a sok évvel ezelőtt elmúlt
napokat is, mert a mai napra és a holnapira, a magunk életére
eleven tanulságot, irányító szempontokat kínálnak.

Ha pedig arra gondolunk, hogy eféle munkák olvasása közéleti
állásfoglalásunkra is hatással lehet, az ily olvasmányok jelentősége
hatalmasan megnövekedik. Éppen ezért hangoztatom újra, hogy
nemcsak olyan ember emlékezéseit kell olvasnunk, akinek a politi-
káját szeretjük s személyét is legtöbbre becsüljük, hanem olvasni
kell az ellenfél feljegyzéseit, vallomásait is. Régi betegségünk, hogy
lapot is csak egyfélét nézünk meg s ezzel.kiszolgáltatjuk magunkat
annak az egy pártnak: vezethet, amerre neki tetszik. Ha nem aka-
runk bábok lenni, hanem sorsunkon gondolkozni szoktunk s még
irányítani is szeretnők, akkor mélyedjünk el a más véleményüek, a
más szemmel nézők irataiba is. Nyereség ez mindenképen: akkor is,
ha megerősít eddigi álláspontunk helyességében s akkor is, ha annak
újabb megfontolására, esetleg módosítására indít. Hát még akkor,
ha az íróban nem is gondolt értékekre bukkanunk, ami nem ritka-
ság, hiszen az ellenfelet rendesen felületesen ismerjük. Az idegen
lélek rokonnak tűnhetik fel s bár nem térít el a magunk útjáról,
arról győz meg, hogy amaz is becsületes meggyőződéssel járja a
maga útját, tehát lehet vele megbeszélnünk a legjobb, a leginkább
célravezető teendőket, megkísérelhetjük a jövő alakulását közösen
irányítani.

S éppen ezen a ponton derül ki: mennyire szükséges a törté-
nelmi érzék fejlesztése a mostani időben! A tisztánlátáshoz tartozik



179

az is, hogy el ne titkoljuk magunk előtt: a mi életünkben még nem
voltunk az életnek ettől a felfogásától, a kölcsönös megértésre való
törekvéstől annyira távol, mint ma. Csupa zűrzavar van most min-
denben; különböző egyének s az egyén és a közösség érdeke, külön-
féle népek, nemzetek, társadalmi alakulatok érdeke súlyos elenté-
tekre mutat; mintha remény sem volna ezek kibékítésére, egymás
jogos igényeinek kölcsönös méltánylására. Pedig enélkül arra sincs
remény, hogy a saját érdekét bárki, bármelyik fél is nyugodtan szol-
gálhassa és eddig szerzett vagy megőrzött értékeit veszedelemtől
mentesítse. A történelmi érzék fejlődésével azonban együtt jár an-
nak fokozatos felismerése is, hogy a fejlődés különféle erők együtt-
hatásából, különféle érdekek kiegyenlítődéséből áll, a meglévő és
jelentkező erőket és érdekeket tehát nem elnyomni, hanem értéke-
síteni kell, azaz utat nyitni a sajátos természetök szerint való érvé-
nyesülésekre.

Nagy dolog lenne, ha e felismeréshez közeledve, különböző uta-
kon indult emberek is tudnának közeljutni egymáshoz! Ezt elősegít-
heti mindenki, aki becsületes elhatározással megindul ezen az úton.
Pásztortűz, Kolozsvár,  1922: 36.  szám.

MINDENKI NEVEL.
Azok figyelmébe, akik nem törődnek a nevelés ügyével.

1923.
Harding, az északamerikai egyesült-államok elnöke, kiáltványt

intézett az amerikai néphez, s ebben többek között ezt mondja:
„Elődeink méltán vallották, hogy csakis az a nemzet fejlődhetik és
lehet boldog, amelyiknek tagjai tudatosan gyakorolják politikai
jogaikat és nagy gondot fordítanak a nevelésre. Ajánlom, hogy az
egyes államok kormányai működjenek együtt az iskolai hatóságok-
kal és igyekezzenek fölkelteni a közönség legszélesebb rétegeiben az
érdeklődést a nevelés iránt. Az a nép, amelynek nincsenek eszményei,
elvész. Nevelés nélkül pedig nem lehet a néptől elvárni, hogy benne
előrelátás és messzire tekintő gondolkodás fejlődjék!“

Ebből a néhány sorból pusztán az alapgondolatot kívánom itt
kiemelni s mindnyájunknak megfontolásra ajánlani. Ez a gondolat:
a nevelés egyetemes jelentőségének a gondolata. Azért idézem Har-
ding szavát, mert a világ leggyakorlatibb, leginkább számító népé-
nek a feje s íme, mint elődeiktől öröklött gondolatot kiáltja
népe fülébe: akkor szolgáljátok legjobban érdekeiteket, ha a neve-
lésre, erre a csak későn kamatozó tőkére nagy gondot fordíttok!
Ugyanezt a gondolatot idézhetnők másoktól is: a régi erdélyi magyar
főuraktól, akik oly sokat törődtek nemcsak fiaik nevelésével, hanem



180

az „oskolák“, „tanodák“ ügyeivel is; idézhetnők br. Wesselényi
Miklóst, a jóformán elfelejtett, de ma is — különösen ma! — nagy
figyelmet érdemlő „Szózat“-os* művelődéspolitikust, akit ilyennek
talán alig páran ismernek, pedig mindenki okulhatna munkáiból; s
idézzük Széchenyit, naplójának e szavait: „Valamely nemzetnek
a maga védelmében naggyá és halhatatlanná tételére a legnagyobb
rész nevelése a feltétel. Aki a haza megmaradását és szabadságát
óhajtja, annak arra kell törekednie, hogy az ifjúság nevelése töké-
letes legyen.“

Ma valóban erre törekednek mindenfelé, legalább is minden
olyan országban, ahol az élet követelményeit felismerik. Amerre
a lapok segítségével elláthatunk, mindenütt sok mozgolódást látunk
a nevelés terén. A mélyen látó államférfiak tudják, a lakosság is
érzi, hogy meg kell változnia annak a módnak, amelyen eddig az új
nemzedéket életének teendőire előkészítették. Ez a gondolat már a
háború elején jelentkezett, azóta erősödött s most érvényesülni kezd,
mert világos, hogy a mai nemzedék feladatai nem ugyanazok, amik a
háború előtt vártak az akkor felnövő nemzedékre. Egyetlen ország
és egyetlen nemzet sem maradt Európában a háború előtti körül-
ményei között, habár a változások természetesen nem azonosak:
itt kedvezők, amott hátrányosak, egyik ország területe megnőtt, a
másiké megszűkült, egyik nemzet ereje gyarapodott, a másiké meg-
fogyatkozott. Még a semleges országok viszonyai is módosultak,
mert az őket környező népek helyzete változott. így aztán mindenütt
egyformán azt parancsolja az élet, hogy a változások számba vétes-
senek s minden munka, különösen minden közmunka, vagyis a közös-
ség által végzett és a közösség sorsára kiható tevékenység a válto-
zásoknak megfelelően alakuljon. A nevelés ilyen munka s ez az oka
annak, hogy a meggyötört Európának jóformán mindenik részében
egymást érik a nevelésügyi újítások, legalább is az ilyenre való
törekvések.

E törekvések sikerének azonban az a feltétele, hogy a nevelés
jelentőségének teljesebb és általánosabb felismerésével együtt járjon
egy másik igazság felismerése is. És pedig azé az igazságé, hogy a
nevelés nem csupán a hivatásos nevelők feladata, sőt mindenféle
nevelésügyi újításnak, újjászervezésnek, új irányeszméknek, új cél-
kitűzéseknek a sikerében csak akkor reménykedhetünk, ha a neve-
lést a társadalom nem hagyja rá mindenestől az iskolákra, hanem
maga is tudatosan részt vesz benne. A társadalom, azaz minden
ember elé áll ez a követelmény s ebben voltaképen nincs is egyéb,
mint tudatossá tevése egy valóságnak, t. i. annak a ténynek, hogy
akár tudja valaki, akár nem: mindenki nevel.

* Egyik fő munkája: Szózat a magyar és szláv nemzetiség ügyé-
ben. 1843.



181

Ahány tanító ember eddig munkájának feltételeire, nehézsé-
geire, eredményeinek megrontóira eszmélt: mindenki eljutott arra
a bizonyosságra, hogy nem ő maga nevel, nem is csak a többi taní-
tók, hanem a növendékeknek egész környezete. Arra, hogy valaki
milyenné válik, még csak nem is a legnagyobb hatású az iskola. Sok
része van ebben az öröklésnek, a család életének, anyagi és szellemi
(értelmi és erkölcsi) állapotának, a vidék és a község mindennemű
viszonyainak, az egész közéletnek. Minden alakítja a serdülőt, ami-
vel érintkezésbe jut, különösen pedig alakítják az emberek, az embe-
rektől kiinduló tömérdek, szándéktalan és változatos hatás. Ezért
nagy igazság van abban a véleményben, hogy a nevelés eredménye:
legnagyobb részt ellentétes hatásoknak esetleges csoportosulása és
kiegyenlítődése.

De jól van-é ez így? Ha egy nemzet felismerte a maga neve-
lési szükségleteit, ha tisztán látja, hogy milyen emberekre volna
szüksége a mai, az új feladatok teljesítésére, ha látja az utat, ame-
lyen e célhoz, e szükséglet kielégítéséhez eljuthat: megnyugod-
hatik-é az a nemzet abban, hogy igaz, így kellene, így volna jó, de
hát nincs erre módom, a nevelés nincs hatalmamban, hiszen annyi
minden tényező részes benne s veszélyezteti a kitűzött célok eléré-
sét?! Eötvös mondta, hogy az akadályok felismerése már nagyrészt
megszünteti az akadályokat, mert a gondolkodást arra indítja, hogy
ezek elhárításának, megkerülésének a módját keresse. Ezt kell ten-
nünk itt is. Ha látjuk, hogy az ifjúság nevelésének mi a jelentősége;
ha tudjuk, hogy a neveléstől várt eredményt nem szolgáltathatja
maga az iskola, a hivatásos nevelők testülete, és pedig azért nem,
mert az ifjúság fejlődésére számtalan más tényező is hat: akkor arra
kell törekednünk, hogy ezeket az együttnevelőket is tegyük a kívánt
cél elősegítőivé. De hát ez hatalmunkban van-e? Nincs, soha sem volt
és nem is lehet teljesen hatalmunkban. Mégis sokat és igen nagyot
változtathatunk, a nevelés eredményét mégis nagy mértékben bizto-
síthatjuk, ha ezt mindnyájan akarjuk.

Ez akaratnak a kifejlődésére első lépés: vegyük észre, hogy
valamennyien nevelők vagyunk. Ne mondja senki, hogy neki nincs
köze a neveléshez, mert nincs gyermeke, vagy már azt nem kell
nevelni; hogy ő nem tanító, nem is pap, tehát nem gyermekekkel
foglalkozik, hanem pörökkel, hivatalos ügyiratokkal, gazdálkodás-
sal, kereskedéssel, építéssel vagy egyéb, szerintük magasabb rendű
munkával. Ezek gondolják meg, hogy a nevelés: közügy, a közösség,
a bármi miatt összetartozó emberek közös ügye; eredménye ugyanis
mindenkire kihat előbb vagy utóbb, mert nincs olyan ember, akinek
ne függne számtalan dolga (gyógyulása, üzlete, ruházata, lakása
stb. stb.) más emberektől, tehát mindenkinek érdeke, hogy a neve-
lés minden tekintetben a legjobb eredménnyel járjon, ezért kell
törődnie minden felnőttnek minden gyermekkel és ifjúval. Azt is



182

gondolják meg, hogy az új nemzedék nevelése nem csupán a gyer-
mekek, az ifjak útján történik közvetlenül, hanem a már felnőttek
útján is, közvetve: mindenki tovább adja valahogyan a másoktól
vett hatást, mert őt minden hatás alakítja és a következő percben
már ebben a megváltozott mivoltában érintkezik másokkal. Mint-
hogy pedig a serdülőket elsősorban a szülői ház alakítja, minden
apa, aki megbántott vagy örvendező lélekkel ül délben az asztalához
s a vele történteket családjának elmondja, minden anya, akinek jól
esik vagy rosszul esik, ahogyan vele bántak idegenek, ezeket a han-
gulatokat akaratlanul is átterjeszti gyermekeire s így ezeknek a
nevelőjévé, azaz alakítójává lett az az ember, aki őket talán nem
is ismeri s reájok bizonyosan nem is gondolt, mikor az apjoknak,
anyjoknak, testvéröknek valami örömet vagy szomorúságot okozott.

Aki azt hiszi, hogy a nevelés valami aprólékos, alantas munka,
éretlen gyerekkel való pepecselés, gondoljon arra, hogy a „nevelés:
az emberek lelki alakítása, véleményének, érzületének, cselekvésének
irányítása, irányának meghatározása. S ha netalán azt mondaná
erre valaki, hogy ám jó, legyen így, de neki egyéb dolga van, —
annak az a felelet: igaz, egyéb a dolgod, a kenyered, de éppen azzal
nevelsz másokat, ahogyan ezt a dolgodat végzed, amilyen véleményt
és érzelmeket magadról, magad iránt munkád közben másokban
ébresztesz, amilyen csiráit a hálának vagy bosszúnak, bizalomnak
vagy idegenkedésnek mások lelkébe elülteted, amilyen jó vagy igaz-
ságtalan cselekedetre a hatalmadban levőket utasítod, rábeszéled
vagy kényszeríted, amilyen nemes- vagy önző vagy éppen erkölcs-
telen életfelfogás az egész életedben nyilatkozik. Igen, igen: min-
denki hat mindazok lelkének alakulására, akikkel bármiképen, hiva-
talosan vagy magánúton, mint parancsoló vagy mint alárendelt,
mint író vagy mint olvasó érintkezik, azaz a maga mivoltát, gon-
dolatait, érzéseit, törekvéseit, kívánságait megismerteti.

Ennek a valóságnak a felismerése magával hozza a második
lépést: a gondolkodó ember megérti, hogy minden ember alakítja
nz-.egéssí közösséget, amelynek tagja, nemcsak azokat az egyeseket,
^akikkel közvetlenül érintkezik. Természetesen nem mindenkinek a
hatása azonos erejű, nem is terjed tehát mindenkié ugyanolyan
messzire: de bármily szűk körű legyen is az egyén hatása, az tovább
terjed s részes abban, hogy az egész közösség milyenné alakul. Gon-
dolhatunk itt például arra, hogy valami ismeretet közlök valakivel,
az azt felhasználja, szomszédja eltanulja s így a munkának azon
a területén, teszem a földművelés terén megindult a javulás. Vagy
pedig kaján indulattal elhitetek vagy teszek olyasmit, ami az illető-
nek kárára válik, azután rájön és nemcsak engem átkoz érte, hanem
azt a rendet is, amelyhez tartozom s így fokozódik a nemzet testé-
ben a zavar, az izgalom. Eféle példát számtalant hozhatunk fel a
közéletnek s a magánéletnek mindenik területéről; de elég arra utal-



183

nunk, mit jelent pl. egy iskola, kórház, hivatal jó vagy rossz híré-
nek elterjedése, megerősödése vagy megromlása tekintetében a benne
dolgozóknak, sokszor egyetlen egy embernek a magatartása vagy
minősége.

Az egyesekre tett hatásnak ez a természeti törvényszerű, azaz
kétségtelenül bizonyos továbbterjedése értteti meg a társadalmi
mozgalmakat, a közhangulatot; ezeknek a szálait nem tudjuk egészen
kibontani, a háttérben nagy dolgokat vagy okokat képzelünk, pedig
nem ritkán csekély, kiindulásában szándéktalan apróságról van szó,
aminek a hatása azután más, rokon hatásokkal kapcsolódik, erősebb
egységgé válik s végeredményben osztályok, felekezetek, nemzetek,
fajok ellenségeskedésében jelentkezik. Soha sem tudja senki, hogy
az eldobott kő, a kimondott szó, a bántó kézmozdulat, a sze-
szélyből leírt és kinyomatott gondolat hatása hol áll meg és kin
milyen nyomot hagy?! Azt azonban tudni kell minden, köztéren élő
embernek, hogy az ember — ő maga is — felettébb hajlik az általá-
nosításra: egyes cselekedetekből ítélünk egy-egy emberről, holott az
lehetett éppen akkor egészen szokatlan körülmények között s így
nem az igazi egyénisége nyilatkozott; egyes emberekről vonunk kö-
vetkeztetést egy-egy foglalkozási ág embereire, osztályokra, feleke-
zetekre, nemzetekre, fajokra, holott azok az emberek talán egyál-
talában nem igazi képviselői a magok osztályának stb., hanem éppen
méltatlan tagjai s mégis okai a hozzájuk tartozók ellenében keletkező
érzéseknek és mozgalmaknak.

Ezt tudva, egyfelől, másokra nézve az a kötelességünk, hogy
óvakodjunk minden általánosítástól s így megóvjuk magunkat és a
velünk érintkezőket a csalódástól, téves és káros következtetésektől;
másfelől pedig, magunkra nézve arra kell iparkodnunk, hogy mindég
és minden tekintetben példák és minták lehessünk. Ezzel elérkez-
tünk a harmadik lépéshez: mindenkinek igyekezni kell hatnia má-
sokra. Ismétlem, hogy hatunk, példák és minták vagyunk öntudat-
lanul is, a tőlünk indult hatások szálai messzire nyúlnak ismeretlen
utakon akkor is, ha erre nem gondolunk. A hatásnak ezzel a mód-
jával azonban önmagára adó, magát megbecsülő ember sokszor nem
érheti meg: amint rájön, hogy ő a közösség, a nemzet életében ható,
élő erő, akin mások minősége, az élet közös céljainak elérése, a
feladatok betöltése szintén megfordul, — ettől a perctől kezdve arra
kell törekednie, hogy ez a reá jutó rész minél nagyobb legyen s a
tőle induló hatás ne akármilyen, hanem amilyennek maga akarja.
Azaz: akarnia kell, hogy alakítson másokat. Eként, ez akarás által
válik tudatos részesévé a jövő munkálásának, vagyis így válik neve-
lővé, mert a nevelés fogalmában éppen a hatás szándéka, a cél
tudatossága a döntő mozzanat.



184

Még két kérdés vár itt némi megvilágításra; egyik a nevelői
munka végzésének, e szándékos hatás kifejtésének a módja; másik:
a cél kérdése.

Ami az eljárás módját illeti, itt csupán azok szempontjából
kell szólnom erről, akiknek a nevelés nem tanúit mestersége, nem
kenyérkeresete. S voltaképen az eddigiekben már elmondtam, amit
szükséges mondanom a megértők számára. Ezt az általános, min-
denkit illető nevelői kötelességet azzal teljesíti az ember, ha úgy él,
hogy minden cselekedetével a szépségnek, jóságnak, igazságnak a
terjesztője; ha a maga bármily szűk környezetében, családjára,
betegeire, híveire, alkalmazottaira, ügyfeleire, vevőközönségre, olva-
sóira nemesítően hat anélkül, hogy leckéztetné őket; ha mindezek
által egyeseknek és nemzetének benső erejét fokozza, azaz az egyet-
értésnek, együttérzésnek, egyező akaratnak a kifejlődését, az egy-
másban való bizalmat, a ragaszkodást, hűséget, kölcsönös segítés
szándékát segíti elő. Ehez nem kell tudományos előkészület, nem kéli
semmiféle „rendszer“. Az csak megzavarná és tudákossá tenné a leg-
több embert. Csak egy kell: jóakarat.

Ebben igazában a célt is megjelöltem: ilyenné kell nevelnünk,
ilyenné fejlődésükben kell segítenünk mindenkit. Szinte hallom azon-
ban a csodálkozó kérdést: ez volna az új célkitűzés, a változott viszo-
nyokhoz való alkalmazkodás, hiszen ezt hangoztatták a régi világ-
ban is, ilyen embereket óhajtottunk már a háború előtt is?! Valóban
így van. De a helyzethez való alkalmazkodás nem is azt jelenti, hogy
valami soha nem hallott, nem gondolt utakra lépjünk, nagyon sok-
szor azt jelenti, hogy régen hangoztatott, de nem követett, nehéz-
keseknek vagy mesterkélteknek tetszett eszméket ismerjünk fel ter-
mészeteseknek és sikert Ígérőknek. Most is ez történik. Nevetségessé
válnék, aki a nevelés jelentőségét most akarná felfedezni, — de a
mai helyzet parancsolja, hogy aki tisztán látja, amit elsőnek Platón
mutatott fel: a nevelésnek a közösség életében, a jövő szempontjából
való középponti szerepét, meg aki látja e szerep könnyelmű elhanya-
golásának a következményeit, az szóljon és terjessze a régi, de
nem kopott, nem érvényesült igazságot.

És pedig terjessze azzal az igen nevezetes tapasztalással együtt,
hogy a társadalom életfeladati a történelem folyamán egyre jobban
elkülönülnek, a különféle feladatokra külön-külön szervek alakulnak,
— de ezek a magok sajátos munkáját nem végzik a többitől elszi-
getelve, hanem sokszorosan egymásba nyúlnak s vannak olyan terü-
letek, amelyeken voltaképen mindenkinek dolgoznia kell, mert a
szakemberek hiába dolgoznak, ha őket magokra hagyják. így van ez
pl. az egészséges élet feltételeinek megteremtésével és megőrzésével
s így van a neveléssel is. Az új viszonyok azt követelik, hogy hoz-
zájok idomuljon a nevelés külső és belső szervezete, a tanító rend



185

egész munkája; de azt is követelik, hogy a nevelés célját mindenki
lássa és mindenki szolgálja. Különösen fontos ez ott, ahol a nevelés
szervezett eszközei kevéssé állanak rendelkezésre.
Pásztortűz, Kolozsvár,  1923: 7.. szám.

ÚJJÁÉPÍTÉS ÉS MEGÚJHODÁS.
1923.

A nemzet és ebben az egyesek mai feladatait az újjáépítés gon-
dolata foglalja egybe mindazokban az országokban, amelyeket a há-
ború és a békeszerződések mélyebben érintettek. Egyik helyen az
elpusztított területek valóságos felépítése, másutt a valahogyan
megszerzett új országrészeknek az állami élet vérkeringésébe való
bele iktatása, ismét másutt az újonnan nyert önálló államiság belső
elrendezkedése, vagy az átszenvedett bomlási folyamat, erőszakos
átalakító kísérlet nyomainak elegyengetése, itt-ott pedig több ilyen
feladat együttesen ad „gondot a közdolgok intézőinek és anyagot a
nemzet és az ország sorsán gondolkodóknak.

A magyarság számára is az újjáépítés fogalmában van együtt
minden, ami terhes és keserves tennivaló a nemzet életében most
minden becsületes ember munkáját kívánja. S a nemzeti feladatok-
nak ez a teljessége reánk nézve is szörnyen bonyolult. Újjáépítésen
nekünk értenünk kell a nemzet életének minden irányban való biz-
tosítását, az immár magában álló, sőt magára hagyott állam életé-
nek újra való megalapozását, külső és belső viszonyainak elrende-
zését és megerősítését, evégre a régen tudott, meg a zavarok idején
felismert vagy most jelentkező- sokféle hiány korszerű pótlását, tíz
év mindennemű pusztulásának, a szétdarabolás következményeinek
orvoslását, a mai állapotban szükséges, részben átmeneti, részben a
jövőre szóló új alkotásokat. Ide tartozik eszerint minden olyan
munka, amely az u. n. folyó ügyeken, az állam igazgatásának apró-
cseprő napi teendőin kívül gondoskodást és intézkedést kíván. Igazi
újjáépülés csak akkor folynék, ha még a legkisebb részletmunkát is
az újjáépítés gondolata, az új élet vágya, a jövőnek előttünk álló,
megvalósítandó, óhajtott képe irányítaná és fűzné hézagtalan egy-
ségbe.

Ez újjáépítésnek tárgyi és személyi feltételei vannak. A tárgyi
feltételek előteremtése a gazdasági politika feladata, a személyi fel-
tételkről pedig a művelődéspolitikának kell rendszeresen gondos-
kodnia. Ez a kettős munka azonban nem folyik sem azonos erővel,
sem együttesen. Természetes, hogy legtöbben a gazdasági talpra-
állítást nézik az újjáépítés legfőbb, sőt talán egyetlen tennivalójá-
nak s ezért főképpen annak a módjával és eszközeivel törődnek; az



186

is érthető, hogy a gazdasági újjáépítésre vonatkozó terveket és ja-
vaslatokat mindenik társadalmi osztály és foglalkozási ág vezetői
a saját nézőpontjukról tekintik. Eközben az újjáépítés személyi kö-
vetelményei nem is világosodhatnak meg eléggé. Csak olyanok esz-
mélnek ezekre, akik boszankodva vagy kétségbeesve látják és sűrűn
mondják is, hogy »ilyen emberekkel« az újjáépítést jóformán meg-
indítani sem lehet, nem hogy nyugodtan és sikeresen folytatni le-
hetne. Ilyen feleszmélők — úgy tetszik — egyre többen vannak, de
szembetűnően eltérő alapokon állanak, legalább a szembenálló felek
kölcsönös elégedetlensége, egymás ellen való sok személyi kifogása
erre mutat. Egy tekintetben azonban a komolyan gondolkodók
egyet értenek: hírlap és politikusok hangos vitái s halk szavú ma-
gánbeszélgetések sokszor talán öntudatlanul is azt a gondolatot fe-
jezik ki, hogy az újjáépítés sok ágú, óriási munkájához a nemzet
tagjainak határozott tulajdonságai szükségesek és ezek ma hiányoz-
nak, legalább is kevesekben jelentkeznek, ezért a legjobbat akaró
vezetőknek is minden erőfeszítése jórészt meddő. Ezt a szomorú
megállapítást így kell folytatnunk: az újjáépítéshez tehát a gazda-
sági politika magában véve nem elegendő, bármelyik tudományos ál-
láspont vagy politikai irány uralkodjék is benne, bármily ügyes em-
berek vívják is egymással a legjobb megoldásért a harcot; a gazda-
sági politikával egyidejűen a művelődéspolitika teljes érvényesü-
lésére is szükség van s ennek tudatosan azon kell dolgoznia, hogy
az újjáépülésnek az emberekben levő feltételei kialakuljanak.

Ezek a személyi feltételek a tárgy természetéből következnek.
Ha feladataink teljességét az újjáépítés képes kifejezésében foglaljuk
össze, itt is, mint építéskor mindenütt, legelső szükséglet ismer-
nünk a talajt, amelyen állunk és dolgozni akarunk; alapos tájéko-
zottság munkánk körülményei felől, tudnunk kell elgondolni az ily
körülmények között előálló lehetőségeket, sőt ezeket pontosan ki is
kell számítanunk s ezen az alapon részletes tervezésre és a tervek
pontos végrehajtására van szükség; mindéhez pedig olyan tulajdon-
ságok kellenek, melyek a temérdek részletből álló és sokáig tartó,
sok ember kezét és elméjét foglalkoztató munka egyöntetűségét,
azaz jól szervezettségét lehetővé teszik. Az újjáépítés a jövőbe néző
munka; a jövő lehető biztosítása pedig nem egyesek magános köte-
lessége, hanem az egész nemzet önfentartó tevékenysége, ebben te-
hát egyesülni kell mindenkinek; ezért a feladat teljesülésének végső
feltétele sem egyéb, mint ami a nemzet egységének feltétele és bi-
zonyítéka: az egyetértésre, együttérzésre, közös, szervezett munkára
való képesség és készség a nemzet tagjaiban.

Hiában volna az elhallgatás, a szépítés vagy a letagadás; nyil-
vánvaló, hogy e tulajdonságok bennünk felettébb fogyatékosak.
Ezzel szemben mit sem ér egyesekre mutatnunk, akik ezt az állítást
mintha megcáfolnák. Senki sem mondhatja, hogy eféle munkára al-



187

kalmas és hajlandó emberek itt egyáltalában nem volnának; nem
szabad elfelednünk egyesek tiszteletre méltó önfeláldozását s el kell
ismernünk részleges és időleges eredményeiket is. De nem kivételes
egyesekre, hanem közéletünkre figyelve, senki sem tagadhatja, hogy
a magyar közélet jelenségei az újjáépítéshez szükséges tulajdonsá-
gok hiányát bizonyítják: közös munka itt nem folyik, legfeljebb
egy-egy szűk területen; a nemzet az újjáépítésre nincs szervezve,
jóllehet a szervezés szükségét évek óta sokan hangoztatják; az egy-
célú munkában való egyesülés helyett sokféle irányú széthúzás van
még egymásra utalt, sőt azonos érdekű társadalmi csoportok kö-
zött is; — akik bármelyik pontról indulva is az újjáépítésre tették
fel leiköket és arra szánták minden erejöket, azok súlyosan küzde-
nek nemcsak anyagi nehézségekkel, hanem a megértés és a munka-
társak hiányával is; még a műveltek tetemes része is csak várja,
még ma is csak várja, hogy mi lesz hát belőlünk; a nemzet nagy tö-
mege meg, ha látja, jóformán, közömbösen nézi az érette is dolgozók
vergődését. Nemcsak közös munka nincs, de — ez szinte közhely
már — egyetértés és együttérzés sem fűz össze bennünket.

Hidegvérű okosok erre a sokszor elhangzó panaszra azt szok-
ták mondani, hogy ez máskor is így volt és másutt is így van: nem
most van először szükségünk összefogásra és mindig széthúzó nép
voltunk s az újjáépítés most nemcsak a magyarság életének felté-
tele, hanem sok más népé is és ime, mások is szenvednek a mi imént
felsorolt bajainkban. Mindkét állítás igazságot mond, de mégis ön-
ámítás és egészen hamis következtetésre juttat. Ha igaz — és való-
ban igaz, — hogy múltunkban nem egyszer hiányoztak a nemzetért
való közös cselekvés lelki feltételei és íme mégis élünk: ebből nem
az a tanulság, hogy nyugodtan vessük oda a gyeplőt, majd csak lesz
most is valahogyan, ezer évet élt nemzet nem pusztulhat el és más
eféle. Ellenkezően, ez a történelmi ismeretünk figyelmeztessen a
széthúzásnak mindig bajba döntő, szerencsétlen hatására, a felépü-
lések gyötrelmes nehézségeire és késztessen a késői okulás, utólagos
gyógyítás erőt emésztő, magyar szokása helyett az idejében való,
megelőző gondolkodásra. Ha meg látjuk, amit más népek mostani
élete mutat, hogy az egyéni bajok irtózatos sokasága egyebütt is
gátja az újjáépítés rendszeres munkájának: ez nem lehet reánk
nézve megnyugtató, ezért még nem szabad sorsunkat szabadjára
hagynunk, hanem ebből arra kell következtetnünk, hogy »a múlt el-
esett hatalmunkból, de a jövőnek urai vagyunk« (Széchenyi szava).
Azaz lehetünk, ha a mi bajaink előbb csökkennek, ha az újjáépülés
személyi feltételei a mi lelkünkben korábban gyarapodnak, mint más
népben; minél előbb, annál inkább eléje vághatunk másoknak, mert
gyorsabban készülhetünk el a munka elrendezésével, annál több re-
ményünk lehet tehát a megmaradásra és megerősödésre.

Csak az lát tisztán, az újjáépítés feladatát csak az veszi komo-



188

lyan, aki nem mentséget és megnyugtatást keres, hanem azt vallja,
hogy az újjáépítés csak üres beszéd mindaddig, amíg ilyenek le-
szünk, amilyenek most vagyunk. A mai feladatokra csak úgy vá-
lunk alkalmassá, ha megváltozunk.

Erre a kívánságra is fel-felhangzik az a kicsinylő, fölényes ellen-
vetés: hiszen állandóan változunk, a viszonyok alakítanak bennün-
ket! Azonban nem elég azokra az apróbb-nagyobb változásokra gon-
dolnunk, amelyeket életünk körülményei valóban folytonosan létesí-
tenek bennünk. Ezek a változások esetlegesek; még azt sem bizto-
sítják, hogy ez az alakulásunk önmagunknak előnyére szolgál, azt
tehát még kevésbbé, hogy általa a nemzet feladatainak teljesítésére
alkalmasabbá válunk. Sőt éppen azért szükséges megváltoznunk,
mert amilyenné életünk folyása alakított bennünket, úgy ma nem
lehet helyünket megállanunk. Mélyebb változásra van szükségünk,
arra, amit a megújhodás jelent.

E szó értelme: felfrissülés; valami, ami eddigi alakjában rendel-
tetésének már nem tud eleget tenni, mert elbágyadt, eltorzult, ezek-
től a bágyasztó, torzító félszeggé tevő elemeitől, kinövéseitől meg-
szabadul s új fejlődésnek indul, feladatára ismét alkalmassá válik,
esetleg új feladatokhoz idomul. Beszélünk a természet megújhodá-
sáról, alkalmazzuk ezt a meghatározást épületen, ruhán, intézmé-
nyen végbemenő változásra; tartalma mindig ugyanaz: a megújho-
dás mindig megerősödést, megszépülést, új életet jelent.

Ilyen értelmű megváltozást kíván mai állapotunk tőlünk is. A
nemzet akkor válik mai feladataira alkalmassá, ha tagjaiból eltűn-
nek az újjáépítést meggátló vagy nehezítő tulajdonságok és kiala-
kulnak bennök mindazok az emberi sajátságok, amelyek éhez a mun-
kához szükségesek. Amint ez a folyamat az egyénekben megindul,
a nemzet fokozatosan új életre kél: szervezetéből a zavaró elemek
lassanként eltávoznak, a beteg részek meggyógyulnak s kifejlődnek
az egésznek erőt adó, az állami élet biztonságához szükséges tulaj-
donságok, a nemzet lelki egységének, a közös munkára segítő együtt-
érzésnek és egyetértésnek feltételei. Számunkra tehát ma a megúj-
hodás az újjáépítés személyi akadályainak megszűnésében és sze-
mélyi követelményeinek teljesülésében állana. E megújhodási folya-
matban lényeges a mozgató, a szándék: nem csak óhajtanunk, ha-
nem akarnunk is kell a megújhodást, magunkét és társainkét.

S éppen ezért kell a megújhodásról egyszer részletesen beszélni,
mert ez az akarat még gyenge, jóllehet a megújhodás óhajtása sok
év óta újra meg újra megjelenik az éberebb szemű magyarok ajkán.
Nem mindig ezzel a szóval, gyakran csak egy-egy feltűnőbb hibánk
korholásának alakjában, de mindig olyankor, ha valami nagyobb
zavar van dolgaink menetében és emiatt magunkba szállunk. A há-
ború kezdetén égető szükségletnek ismertük fel, hogy mássá vál-
junk, hogy az új helyzet feladataira, a bizonytalan   jövő veszedel-



189

meire lelkünkben felkészüljünk. Akkor azonban a felszínesen szem-
lélők könnyen megnyugodtak, mert egy ideig csakugyan úgy lát-
szott, mintha valóban az egész nemzet ráeszmélt volna sorsunk fe-
nyegető voltára. Majd csakhamar mindenki észrevette, hogy a há-
ború hova-tovább mind jobban megrontott bennünket lelkileg is és
ezért a megújhodásra nagyobb a szükségünk, mint valaha. A forra-
dalom idején sorvasztó nyugtalanságban és remegtető fordulatok
hatása alatt jövőnk egyetlen biztosítékát a gyökeres lelki változá-
sokban kerestük; ezeknek elősegítésére fogadkoztak olyanok is, akik
egyébként csak a magok sorsa és saját munkájok közvetlen ered-
ménye iránt szoktak érdeklődni. Ez az eltökéltség tartott is vala-
meddig: a mélységből emelkedve is az új élet biztató képét csak
úgy láttuk valósíthatónak, ha benső életünk tudatosabbá válik és
megnemesedik. S most, amint az újjáépítés kötelessége mered reánk,
megint erősödik a megújhodás vágya, ezt látjuk minden egyéb
végső feltételének, ide kell jutnia mindenkinek, az állam életének
bármelyik részén gondolja is végig az ott szükséges tennivalók aka-
dályait és követelményeit: az emberekben van a baj, ott kell meg-
keresnünk a »feltámadási erőt« is.

Aki feladatainkat és erőnket összeméri, az a jobb jövő elősegí-
tésére, a bizonytalanság csökkentésére elképzelni sem tudhat más
módot, csak egyet: erőnk fokozását. Feladatainkat nem magunk vá-
lasztottuk, azokat tehát meg sem változtathatjuk. A nemzet erejé-
nek fokozása, kifejlesztése: ez ma a jövőbe legmesszebb néző poli-
tika; ez a feladata a politika mindenik ágának és ezzel a személyi
követelmények jutnak a politikai gondolkodás középpontjába. Nem
csökken a tárgyi feltételek jelentősége, csak megvilágosodik ezek
teljesülésének útja. Az újjáépítés és a megújhodás eme kapcsolata
parancsoló követelménnyé teszi, hogy a megújhodás óhajtgatása
céltudatos szándékká fejlődjék: a megújítás akarása nélkül nem lehet
újjáépülés sem. Ennek az akarásnak képviselője tartozik lenni a
művelődéspolitika; ez a feladat jelöli ki a politikai gondolkodásban
a művelődéspolitikai gondolat szerepét és ez foglalja egységbe, ez
állítja sorrendbe a művelődéspolitikai tennivalókat is.

Magyar Élet, 1924: 1—2. sz. (Szerk. Leidenfrost Gyula, kiadta gróf
Tisza György.)



A KÖZÖS MUNKA LELKI AKADÁLYAI
1923

1. Minden közösség csak akkor teljesítheti az előtte álló felada-
tokat, ha tagjai együtt dolgoznak a közös célért. Ez nemcsak a kö-
zösség életének, hanem a benne levő egyének életének is alapfeltétele
és egyetlen, tartós biztosítéka. A közös célra irányított, együttes
munka: a nemzet önfentartó tevékenysége; ebben mindenkinek
egyesülnie kellene. Ezért a nevelésnek — a nemzetnevelés értelmé-
ben — mindenkor az a feladata, hogy az egyénekben kifejlessze
azokat a tulajdonságokat, amelyek a tömérdek részletből álló,
szakadatlanul folyó, számtalan ember agyát és kezét foglalkoztató
munka egyöntetűségét lehetővé teszik. így áll elénk mint megvalósí-
tandó a nemzeti közösségbe tartozás tudata s a közös, szervezett
munkára való képesség és készség.

E feladat jelentőségét mindenki egyszerre meglátja, aki mai
közéletünket — ezt a szót a legtágabban értve — megfigyeli s álla-
potunk okait sem átalja meggondolni. Minden gondolkodó ember azt
panaszolja, hogy közös feladatok kitartó szolgálására, a munkában
való egyesülésre képtelennek látszunk. A közvetlen okot is egyké-
pen mondják: azért nem f oly hátik itt rendszeresen a közös tevékeny-
ség, mert hiányzik a benső egység, nincs egyetértés, együttérzés. Ez
a tény nyilvánvaló, okai azonban nem egészen világosak, mert nem
valamely élesen szembetűnő tulajdonságban rejlenek, hanem külön-
féle, apró fogyatkozásokban s azok csoportosulása idézi elő azt,
hogy a nemzetben a lelki egység ki nem alakulhat. Ezeket a fogyat-
kozásokat kell tehát felismernünk.

Bizonyos, hogy az ilyen természetű és célú vizsgálódásnak a
teljes siker reményéről eleve le kell tennie, hiszen ezek a fogyat-
kozások a nemzet különböző részeiben, egy-egy résznek sokféle,
egyes tagjaiban számtalan, egyéni változatban jelentkeznek és senki
sem láthat mindent, tehát a helyzetet sem tudhatja teljesen fel-
tárni. Még ha valami egyetemesen jellemzőnek tetszik is, arról sem
tudhatjuk, hogy csakugyan megvan-e mindenkiben; azt meg előre
tudhatjuk, hogy akikben megvan, azokban sem azonos. Csak nagyon
szerényen lehet tehát hozzá nyúlnunk amaz égető kérdéshez: miféle

* Ez a közlemény egy darabban maradt nagyobb tanulmány köz-
bülső részlete lett volna. Az egésznek a gondolatmenetét előadtam a Ma-
gyar Paedagogiai Társaságban, 1923 áprilisában A benső megújhodás
útja címmel; bevezetését (újjáépítés és megújhodás) 1. e kötetben. A
munka tárgya: az újjáépítés művelődéspolitikája; alapgondolata: a mű-
velődéspolitikának azokat a feltételeket kell most megteremtenie, ame-
lyek lehetővé teszik, hogy a nemzet tagjaiban az újjáépítésre szükséges
tulajdonságok egyetemesen kifejlődjenek. Ebből a célkitűzésből követ-
kezett a hiányok feltárásának szükségessége.



191

hiányaink okozzák a közös munkára való képtelenségünket. Nem
lehet szó a hiányok végleges felderítéséről, hanem csak a legsúlyo-
sabb jelenségekről, a leginkább elterjedt, sok emberben feltűnő voná-
sokról és ezeknek általános eredményéről. Az ország egész lakossá-
gát kell néznünk, nem egyik vagy másik társadalmi osztályt; az
osztályok keretei most különben is nagyon bizonytalanok. E szem-
lélődés közben lehetetlen egy-egy olyan szálat is meg nem fogunk,
amely lelki fogyatkozásaink történelmi gyökereihez mutatja az utat,
de itt most nem ezt keressük, jóllehet kétségtelen, hogy a tájékozó-
dás csak ezen a neveléstörténelmi úton, mai mivoltunk keletkezését
alaposan feltárva válnék teljessé. Egyelőre azonban maradjunk
pusztán az adott helyzet rajzánál.

A nemzet benső egységének, az együttes munkának az aka-
dályai lelki életünk egész területén mutatkoznak: ismereteink anya-
gában és gondolkodásunk módjában (ismerés), érzelmi világunkban
(érzés), cselekvésünk forrásaiban és módjában (akarás).

2. Az i s m e r e t e k a n y a g á b a n  az a legfontosabb hiá-
nyunk, hogy nem ismerjük eléggé a nemzet helyzetét: sem e hely-
zet okait, vagyis a multat, amelynek folyamán a mai helyzet kiala-
kult, sem annak mostani legfőbb jellemvonásait jelent,
amelyhez a cselekvést, a munkát alkalmazni kellene. A mát csak
mint hosszú fejlődésnek az eredményét lehet megérteni, ezt a fejlő-
dést azonban csak kevesen látják, mert a történelmet a nemzet
tagjainak aránylag kis része ismeri, a meglevő történelmi ismere-
teink hézagosak és meglehetősen egyoldalúak, legnagyobb részben
csupán egyes események felületes ismeretére szorítkoznak, az oko-
kat, magyarázatot nem igen foglalják magokban. Ezért sorsunkat a
magyarság legnagyobb része nem érti; a háború után bekövetkezett
nagy romlást valami hirtelen ránk szakadt szerencsétlenségnek vagy
csupán szomszédaink gonoszságának, a nagyhatalmak tájékozatlan-
ságának tulajdonítják, ahogyan például a háború kitörésekor is
egyáltalában nem csak a leginkább tanulatlan emberek nézték telje-
sen értelmetlenül azt a soha nem képzelt szerencsétlenséget és várták
pár hónap alatt a dicsőséges befejezését. Ezen a tájékozatlanságon
nem lehet csodálkoznunk, hiszen a magyarság nem tudta, s ha egye-
sek mondták is, a tömeg nem hitte, hogy benn és kinn hogyan
szervezkedett sokféle érdek a magyarság ellen hosszú idő óta;
népünk különben sem szokott ahhoz, hogy szigorú önbírálattal
nézze önmagát és körülményeinket, tehát nem ismerhette fel idejé-
ben a fenyegető jelenségeket. A tiszta látást, az arra való törekvést
a történelem tanulása fejleszthetné, de ismeretes, hogy aki csak négy
elemi vagy négy elemi és két középiskolai osztályt járt, az a törté-
nelemből semmit sem tanult, ami ezt a nevet érdemelné s bizony,
az 5. és 6. elemi osztály, meg az iparos- és kereskedő tanonciskola,
a mezőgazdasági népiskola sem valami  sok  történelmi ismerethez



192

juttat. Már pedig a pusztán ennyi tanultságú férfinépesség arány-
száma igen nagy s ha a nőket ide vesszük, ez a szám a kétszeresénél
is nagyobbra nő. Ez a nagy tömeg nem láthatja a múltat ugyanúgy,
mint akik a középiskolában vagy éppen ennek legfelsőbb osztályában
tanultak történelmet. Pedig még ezzel a történettudással sem lehe-
tünk elégedettek; az eredmény, az ú. n. művelt középosztály nemzeti
önismerete, igen fogyatékos. Itt kell az okát keresnünk annak a
jelenségnek, hogy a nemzet élete folyását, ennek egyes eseményeit
egyszerű adottságoknak tekintjük, mint a gyermekek, amikor még
nem is sejtenek benső kapcsolatokat.

De a mai helyzetnek nemcsak a múltban gyökerező okait nem
ismerjük eléggé, hanem pusztán a jelenre vonatkozó tájékozottsá-
gunk is hiányos. A mai, bennünket közvetlenül érdeklő és érintő
viszonyok, gazdasági és szellemi jelenségek ismerete nagyon kevéssé
általános, lassan terjed, így aztán sem erőnkkel, sem gyengesé-
günkkel nem vagyunk tisztában és nem láthatjuk meg az országos
tennivalókat, amelyek elvégzésére kezet kellene fognunk. A nemzetek
közötti helyzetünket akkor sem ismertük, amikor még Ausztriával
volt kapcsolatunk, nem gondoltuk meg, hogy a nagyhatalmi állást
minek tulajdoníthattuk, csak — jogosan — méltatlankodtunk amiatt,
hogy a mi erőnknek kijáró megbecsülésben nem részesültünk. Most
meg nem eszmélünk arra, hogy minden nagyhatalmi lehetőségnek
is vége van, kicsinységünk és gyengeségünk valami egészen más
életrendet követel, megcsonkításunk, a régi Magyarország népessé-
gének politikai szétszakadása teljesen megváltoztatta minden más,
irántunk érdeklődő néppel a viszonyunkat. Ezt a feleszmélést csak
alapos tájékozódás, körültekintés tehetné általánossá; erre pedig
kevesen iparkodnak, s a külső politikával is inkább csak könnyen
módosuló érzelmi alapon törődünk. Általában el kell ismernünk,
hogy ha a látókörünk az utolsó tizenhárom évben bizonyos irányban
bővült is, szellemi tekintetben a legtöbb magyar még mindig szűk
körben él, s e körnek legtöbbször saját maga, egyéni érdeke a közép-
pontja, így aztán a nemzet, az egész, nem láthatja világosan az őt
még egyre fenyegető veszedelmeket, nem ismerjük vagy nem helye-
sen ítéljük meg más nemzetekkel, kivált szomszédainkkal való vi-
szonyunkat, nem tárgyiasan hasonlítjuk össze más országok álla-
potaival a magunkét. Ezért van ma is a régi módi lenézés, kicsibe
vevés, fölényünkben való bizakodás, ha másokról van szó; de ugyanez
okozza az éppen ellenkező hangulatot is: más népekről való meg-
okolatlari jó vélemény, túlságos nagyratartás, ernyesztő önmegadás,
fásult lemondás sok emberben meggátolja az éber vigyázást és a
céltudatos építő munkát.

A múltról és jelenről való eme tájékozatlanságnak az a szomorú
következménye, hogy igen sok emberrel, egész nagy rétegekkel nem
lehet megérttetni országos szükségleteket; a közvetlen, személyes ér-



193

dek döntő hatalmát egyetemes szempontok sem tudják meggyen-
gíteni; a múltból nem tanulunk, még a közvetlen múltból sem és
így nem nézünk előre, még a közeli jövőbe sem, mert nincs törté-
nelmi érzékünk; rendesen nem veszünk észre közvetlenül előttünk,
körülöttünk levő, sokat jelentő tüneteket sem, mert a valóság iránt
sincs érzékünk. Semmi csodálni való sincs tehát abban, hogy előre-
látóan, védekezni nem tudunk, hanem csak megtörtént bajokon ke-
sergünk; nem a megelőzésben vagyunk erősek, még csak a gyógyí-
tásban sem, csupán a bűnbakok keresésében, mint az ősember, aki
mindent, még a természeti jelenségeket is csak valami másik ember
cselekvéseként tudta megérteni.

Nem kisebb fogyatkozásunk, hogy a társadalom különböző ré-
szeinek a műveltségében nagy különbség van. Mielőtt ezt a bajnak
tartott jelenséget ismertetném, hangoztatnom kell, hogy nem a szak-
ismeretek különbözőségéről beszélek, mert az természetes és elkerül-
hetetlen. A sokféle foglalkozás módjaira és eszközeire vonatkozó is-
meretek nyilvánvalóan különböznek egymástól, sőt az is természe-
tes, hogy a foglalkozás közben a gondolkodás is sajátossá fejlődik:
mást kell tudnia és gondolkoznia is másként kell pl. az orvosnak és
a bankárnak, a földművelőnek és a tudósnak, a kisiparosnak és a
hivatalnoknak; lehetetlen az is, hogy nagy különbség ne legyen a
tudomány művelőinek és a gyakorlati pályák embereinek lelki tar-
talma között. Ezek a különbségek a műveltség fejlődésével és terje-
désével lépést tartva szaporodnak és ez a sokféleség éppen nem baj,
mert a különféle munkák jól végzését biztosítja, tehát erőt jelent.
De csak abban az esetben igazi ez az erő, ha a sokféleségben egysé-
get teremt az egyéneknek az a tudatossága, hogy valamennyien
ugyannak a közösségnek a tagjai, azonos múltnak a folytatói, sajá-
tos társadalmi és egyéni viszonyaik ugyanabban a közös keretben
alakulnak ki, a sokféle munka egybe kapcsolódik, valamennyinek
egyetlen végső célja van, ebben a célban kell mindenik, külön munka-
körnek a maga középpontját, irányítóját keresnie és megtalálnia.
Ennek így kellene lennie, de nincs így, mert a nemzet különböző
részeinek a műveltsége nagyon eltérő mértékű és minőségű, nem rit-
kán pedig egyenesen ellentétes abban a két tekintetben, ami a mű-
veltség fogalmában a szaktudáson kívül legfontosabb: eloszüris ép^
pen a nemzeti önismeretre, az élet tudatosságára nézve alapvető
kérdésekről nagyon különbözőképpen vannak tájékozva, azután meg
nagy különbség van közöttük az egyén és a nemzet, nemzet és em-
beriség viszonyának felfogásában. Szemléltető példa erre a közép-
osztály és a földnépe között feltűnő nagy távolság mindennemű ta-
nultság, rendszeres tudás szempontjából, nemkülönben az ipari mun-
kásságnak és a nemzet többi részének történelmi, közgazdasági, vi-
lágpolitikai ismereteiben, ezek mennyiségében és anyagában levő te-
temes különbségek. Tudjuk, hogy mindezek az itt érintett tudásbeli



194

sajátosságok milyen módon hatnak az érzületre, a jogok és köteles-
ségek megítélésére. Ezzel kapcsolatban elég ezen a ponton egysze-
rűen hivatkozni a különböző iskolafajok tantervi különbségeire, a
tanulási kötelezettségnek annyi évtizeden át végrehajthatatlan vol-
tára, a továbbképzés késői és ma is fogyatékos szervezésére, a szer-
vezett munkásság pártiskoláira és rendszeres szakszervezeti előadá-
saira, a középiskolai tanítás hiányaira s mindezeknek sokszor emle-
getett következményeire. Hiány és egyoldalúság mindenik oldalon
van; igen lényeges kérdésekben az átlagosan művelt emberek is fe-
lettébb tájékozatlanok s ez a tájékozatlanság sokszor éppen olyan
területen a legnagyobb, amelynek ismerete nélkül a nemzet többi ré-
szének élete, törekvése, lelkülete idegen marad előtte. S mindezek-
hez ide kell számítanunk a felekezeti szempontok okozta tudásbeli
különbségeket is.

Az imént érintett közoktatásügyi jelenségek azt is bizonyítják,
hogy a műveltségbeli eltéréseket nem egyedül a társadalom alkotó
részeinek fokozatos elkülönülése, sajátos fejlődése alakította ki.
Részes ebben az is, hogy a közös tudatosságot nem fejlesztettük
tervszerűen. Nem gondoltunk eléggé arra, hogy a nemzet múltjára,
jelenére, életkörülményeire vonatkozó, mindenkiben és mindenkinek
szükséges ismeretek valóban meglegyenek, s hogy ami új felfogás
ilyen kérdésekben egy-egy oldalon elterjedt, azt a többiek megis-
merjék és ezzel az illető felfogás kizárólagos birtoklásának vagy
egyoldalúságának veszedelmei, ha el nem múlnak is, csökkenjenek.
Azonban bárhogyan fejlődtek is ki a műveltségbeli különbségek,
megvannak és szenvedjük a következményeiket is: a mai széthú-
zásnak, közös munkára való képtelenségnek itt van az egyik oka.
Akiknek nem közösek az alapvető ismereteik és kivált akik nem
ismerik egymás gondolatvilágát, azok természetesen nem értik meg
egymást, nem tudják összeegyeztetni az érdekeiket, mert nem isme-
rik az érdekek természetes kapcsolatait. Ebből érthető, hogy a mind-
nyájunk erejét követelő feladatokat nem egyformán látjuk, a munká-
ban nem egyesülhetünk, ismereteink alapján a lelki egység ki nem
fejlődhetik.

Ismereti hiányaink sorában különös figyelmet érdemel a társa-
dalmi és közgazdasági ismeretek helyzete a magyar közműveltség-
ben. A nemzet nagy tömegét alkotó földműves, gazdálkodó osztály-
nak efféle ismeretei teljesen hiányzanak; a szervezett munkásság
gondolatvilágában ezek az ismeretek foglalják el a középpontot s
adnak minden törekvésnek határozott irányt; a középosztály tagjai
között a társadalomról, közgazdasági kérdésekről való tájékozottság
mértéke a semmitől a tudományos mélységig váltakozik és okoz sok
tekintetben rendkívüli ellentéteket; a társadalom legfelsőbb köreiben
a helyzet ugyanez. Ez az állapot azért kíván meggondolást, mert
ahol közgazdasági és társadalmi alapismeretek  nem járulnak hozzá



195

a gondolkodás irányításához, ott nem lehet tudatos érdeklődés sem
általában a társadalom fejlődését mozgató tényezők, sem a mai élet
jelenségeinek mélyebben levő okai iránt; ahol pedig ezek az isme-
retek valamely rendszer feltétlen elfogadásán alapulnak, ott szük-
ségképen merevség és egyoldalúság fejlődik, ez az érdeklődést kor-
látolja, okok kutatásának elejét veszi. Mindkét eset egyaránt gátja
az összefogásnak.

A mezőgazdasági népességnek közgazdasági és társadalmi kér-
désekben való tájékozatlansága, másfelől meg a szervezett mun-
kásság osztálytudatossága súlyossá teszi a középosztály e nemű
tájékozottságának és tudatosságának hiányát. Ha immár csak ön-
ámítással mondhatja is magát a középosztály a nemzet vezető, azaz
a közdolgokban irányt jelölő, legerősebb hatású részének, ebből
annyi még mindig igaz, hogy a vezető szerepért folyó küzdelemben
a középosztálynak egyelőre előnye van, a régi középosztály állás-
foglalásán, törekvésén, megértő vagy elzárkózó magatartásán fordul
meg a fokozatos haladás tudatos óhajtásának és az erőszakos, gyors
változtatás ösztönének állandó küzdelme. A középosztály fogalma
azonban nagyon szétfolyik; helyette célszerűbb a főiskolai végzett-
séggel jelölni meg azokat, akikre itt első sorban gondolnunk kell
(a honoráciorok, az intelligencia, a művelt középosztály). Ezekre
tekintve válik a most megjelölt hiány különösen komollyá. Tagad-
hatatlan, hogy a társadalom átalakulóban van, a gazdasági kérdé-
sek uralkodnak ma az egész világ életében, nyilvánvalóan ezek moz-
gatják a világpolitikát, ezek hatása legnagyobb a társadalom ala-
kulásában. Az a természetes és kívánatos, hogy az ezekhez a kérdé-
sekhez értők legyenek a vezetők. Nagy érdeke volna az egész nem-
zetnek, hogy ne vakon menjünk kevés vezető után, ne legyünk ki-
téve annak, hogy bárhonnan érvényesített egyoldalú érdekek a közér-
dek színében megtévesszenek bennünket, hanem az egész nemzetnek
lehessen véleménye és választani tudjon a követhető megoldások
között. De a szokott értelemben vett műveltek nagy többsége éppen
ezeket a kérdéseket nem tudja egyetemesebb vonatkozásaikban mér-
legelni, a társadalmi és közgazdasági alapismeretek hiányában nem
tudja nagy tervek jelentőségét felismerni; sem érvek higgadt mér-
legelése, sem távoli következmények elgondolása nincs módjukban,
pusztán csak sejtésre vagy közvetlen személyes érdekeik sugallatára
hallgathatnak. Ez a nemzetre nézve első sorban azt jelenti, hogy az
ilyen emberek nem lehetnek tudatos részesei az újjáépítés munká-
jának. Ennek egyszerű folyománya, hogy eddigi vezető szerepöket
nem tarthatják meg, mert sem a nép egészen tájékozatlan nagy
tömegét nem tudhatják irányítani, nem fűzhetik magokhoz, sem a
munkások céltudatosan, sokszor célzatosan kifejlesztett tanultságát
ellensúlyozni nem képesek, nem is igen kísérlik meg. Ekként az egyik
részen a gazdálkodók, kisbirtokosok, gazdasági munkások óriási tö-



196

megében szintén nem támadhat érdeklődés a társadalom életének
törvényszerűségei iránt; ezek e tekintetben magokra hagyottan ál-
talában nem keresik a dolgok értelmét, csak magokra gondolnak s
lassan-lassan bontakozik bennök a közvetlen érdek sugallatára az
osztálytudatosság. A másik oldalon pedig, a munkásság aránylag
nem nagy, de szervezett táborában az évtizedes rendszeres oktatás-
sal már kifejlesztett osztálytudatosság annál erősebb, mert ezt a
személyes gyökerű osztályérdeket a társadalom szervezetének sajá-
tos elmélete tudományosan is igazolni törekszik. A munkásság a
párt útján szerzett ismereteinek egyoldalúsága miatt néni eszmél
arra, hogy amit neki a társadalomról, ennek törvényszerűségeiről
tudományos igazságként tanítanak, az a jelenségnek csak egyik ma-
gyarázata, igazolásra váró, részben máris tévesnek bizonyult, ember-
formálta gondolatrendszer; a munkássággal szemben álló oldalon
pedig többnyire csak annyit tudnak erről az egészről, hogy idegen
és veszedelmes.!

A munkástábor reakciót és elnyomást gyanít mindig, valahány-
szor a nemzetre hivatkoznak, a nemzet érdekét említik; a másik
félen pedig még ma is igen sokan nemzetellenesnek és felforgató-
nak gyanítanak mindenkit, aki akár a szocialisták társadalomelmé-
letével vagy törekvéseivel, akár egyáltalában társadalomtani kérdé-
sekkel foglalkozik. Ilyes megítélés fenyeget mindenkit, még ha nem
szocialista is, vagy nem tartozik is az ú. n. radikálisok közé, hanem
csupán annyit mond, hogy a nemzet érdekében, már csak a véde-
kezés kedvéért is, szükséges észrevennünk, ami a régi rend külön-
böző bírálóinak fejtegetéseiben vagy állításaiban igazság s köte-
lességünk megvizsgálni, mi lehet bennök, ami annyi hívet csoporto-
sít köréjök. Igaz, hogy nem valami sokan beszélnek effélét, de né-
hányan mégis. Egyébként ebbe a gondolatkörbe tartozik annak a
felemlítése is, hogy művelt emberek a nemzet sorsára nézva döntő
kérdésekben rendkívül eltérően gondolkodnak, éppen társadalom-
tudományi kérdésekben valósággal két táborra oszlanak. Ha ennek
az okát keresnők, közvetlen oknak azt találnók, hogy nagy különb-
ség van köztök a politikai készültség alapjaiban és mértékében, ám-
bár nem lehet általánosítani abban a tekintetben, hogy melyik oldal
készültsége mélyebb, hiszen ez teljesen egyéni. Az alapokat azonban
határozottan látni lehet s tudjuk, hogy a különbségek szemünk előtt
alakultak ki. A XX. század első másfél tizedében a társadalomtudo-
mányok radikális művelői körül jókora tábor keletkezett, ez állan-
dóan a jelen kérdéseivel foglakozott, a legújabb irodalom eszméit
fogadta el és terjesztette, igen széles, a tudományos élettől nagyon
messze levő körökben is; a régi középosztálynak társadalmi kérdé-
sekkel évtizedek óta foglalkozó tagjai pedig még akkor is alig-alig
találtak munkatársakra, érdeklődőkre, tanítványokra a Pató Pálok
s Petőfi-rajzolta nemesek és nem-nemesek közönbös táborában, így



197

aztán aránytalanul kisebb azok száma, akik — mondjuk így — a
hagyományos magyar alapon a társadalom kérdéseivel rendszeresen
foglalkoznak vagy legalább azokban alaposan tájékozottak (a Tár-
sadalomtudományi Társaság és a Magyar Társadalomtudományi
Egyesület sorsában levő különbségek!).

Mindezek a jelenségek egyenként megérdemelnék a részletes
és elfogulatlan megvizsgálást. Azonban foglaljuk össze az eddig
mondottakat ekként: múltunkról és jelenünkről való tájékozottsá-
gunk fogyatékos volta, a műveltségbeli különbségek, kivált pedig a
közgazdasági és társadalmi ismeretek rajzolt szerepe megértteti,
hogy a nemzetnek egyik része sem látja tisztán az egyetemes szük-
ségleteket, csupán amit a magáénak vél, a középosztály még azt
sem. Emiatt nem fejlődhetik ki az egymásrautaltság tudata és az
összetartozás érzése; nem látjuk, hogy a kölcsönös segítés és kiegé-
szítés a társadalom szerkezetéből folyó kényszerűség, elmulasztása
tehát mindenik félre veszedelmes; még azt sem fogjuk fel, hogy ha
ugrás nincs a természetben, visszafelé való fejlődés sincs, a fejlődés
pedig minden élőnek, tehát a nemzetnek is létével adott életkövetel-
ménye. Mindezért van közöttünk annyi zavar, ezért mulasztjuk el a
társadalmi bajoknak idejében való orvoslását vagy elégszünk meg
a mindig haszontalan tüneti kezeléssel. A fejlődés és a forradalom
különbségét sokszor fejtegetik, de még sem látják elegen, hogy ahol
a fejlődés megakadt, ott a forradalom előbb-utóbb bizonyosan elkö-
vetkezik. Ez a tájékozatlanság vagy egyoldalú tájékozottság teszi
a nemzet különböző részeit egymás sorsa iránt közönbössé és az erő
érzésében kíméletlenné; így történhetik meg, hogy osztályuralmat
vetve egymás szemére, mindenik fél osztályszempontokat érvényesít
annál erélyesebben, minél fejlettebb az osztálytudata, arra azonban
egyik fél sem gondol, hogy az osztályérdekek kíméletlen érvénye-
sítésének, már az érvényesítés szándékának is, mi a hatása a másik
félre. Jellemző példákat nyújt erre az 1918 óta eltelt évek története
s úgy látszik, a példák sorának még nem érkeztünk a végére, mert
itt a saját kárán sem okult senki, nemhogy a másén.

Csak néhány szóval érintem, bár igen nevezetesnek tartom az
ismereteinkben levő hiányok között azt, hogy nincs emberismere-
tünk. Utóbbi éveinkben ez sokszor megdöbbentően nyilvánult. Ilyen
nyugtalan időben érthető, ha nem az érték higgadt megállapítása
dönti el az egyes munkakörök betöltését, hanem ezer egyéb szem-
pont; de a magyar ember máskor is ritkán találja el, kiben bízzék s
ki iránt legyen bizalmatlan. Az emberismeret hiányainak az a követ-
kezménye, hogy gyakran nem a megfelelő emberek jutnak a köz-
bizalomtól függő helyekre, ezért a közéletben nem lehet elég terv-
szerűség és sok tervtelenség; nem a szakértelem, hanem igen sok-
szor tudatlanság szab irányt; sok erő elkallódik, külföldre megy
vagy nem azt   csinálja,   amit   legjobban   tudna.    Az   emberismeret



198

hiánya okoz hiszékenységet és sok csalódást; az ebből eredő bizal-
matlanság átjárja és szembeállítja a különféle foglalkozass embe-
reket (tisztviselők, munkások, iparosok, kereskedők, orvosok, ügy-
védek stb. iránt való bizalmatlanság) s így állandóan mélyül a szét-
húzás, fokozódik az összefogásra, közös munkára való alkalmatlan-
ság. Az emberismeret hiánya természetesen más természetű, mint
az előbb tárgyalt hiányok, nem a tudás, hanem a gondolkodás fo-
gyatékosságát jelenti.

3. G o n d o l k o z á s u n k b a n  van az oka, hogy az előbbi pont-
ban előadott tárgyi hiányok pótlása eddig nem sikerült. E tekintet-
ben az a legfőbb bajunk, hogy nem gondolkodunk eleget és elég
rendszeresen. Amit ismerünk is, mintha csak raktáron volna ben-
nünk; adat-tudásunk van, gondolkodni azonban nem szoktunk rajta,
tehát az újonnan észlelt jelenségeket nem tudjuk mihez kapcsolni,
nem támadnak megoldani való kérdéseink vagy ha akadnak ilyenek,
valami kaptafára igyekszünk húzni. Ez azonban nem azt jelenti,
hogy a meglevő értékekhez, meggyőződésekhez ragaszkodunk smég
kevésbbé jelenti azok tudatos megőrzését, védelmezését. A felületes
gondolkodás eredménye ugyanaz a hiszékenység, amiről az imént
az emberismeret hiányával kapcsolatban szó esett, hiszen az embe-
reket is azért nem ismerjük meg kellően, mert felületesen, megfon-
tolás nélkül ítélünk rólok. Így jutnak uralomra gyorsan egymásután
különböző jelszavak, néha különböző szavak ugyanazzal a tartalom-
mal, máskor ugyanaz a szó többféle értelemben. Arra nincs időnk,
mert nem szoktuk meg, hogy a divatos, sűrűn hallható kifejezéseket
mélyebben megfontoljuk; kevesen vizsgálják meg a különböző jel-
szavaknak egymással való tartalmi kapcsolatát, a kifejezésbeli elté-
rés jogosultságát, egy-egy új jelszóban jelentkező sajátosság értel-
mét. Még kevesebben veszik számba az elfogadott, hirdetett, má-
sokra szigorú mértékűi használt szólamokból reájok, saját életökre,
feladataikra háramló következményeket. Ezért tűnik el a divatból
€ gyik jelszó a másik után, igazi érvényesülés nélkül, hitelvesztetten.
Pedig nem is merülhetett volna fel, ha valami oka és rendeltetése
nem lett volna; a közkeletű szólások rendesen valami tapasztalást;
liiányt és szükségletet jelölnek meg s minél könnyebben terjednek
el, minél többféle vonatkozásban használatosak, annál indokoltabb
volna mélyökre néznünk, hogy a bennök levő útmutatást felhasznál-
hassuk. Enélkül semmiféle igazság nem érvényesülhet s nagy fel-
adatok maradnak teljesítetlenül. Rendszeresen gondolkodó ember
nem űl fel semmi újnak, csak azért, mert új és nem hagy meg-
vizsgálatlanúl semmit, csak azért, mert nem neki jutott eszébe, hogy
a régitől eltérjen, — de ilyen ember kevés van.

Felületességünkből táplálkozik egy s más ú. n. magától értődő
igazság is, pedig ezeknél veszedelmesebb ellensége nincs a haladás-
nak, javításnak, tehát az újjáépítésnek sem; az ilyenen nem gondol-



199

kodik senki, nem is akarja megvalósítani senki, így szabadon érvé-
nyesülhet minden, csak vegye fel a népszerű köntöst, még ha a fej-
lődést más'irányba tereli is, mint amerre szeretnők. Ma már törté-
nelmi példa erre a háború előtti időből a függetlenségi és 48-as párt
tetszetős szólamainak hatása éppen a színmagyarság magatartására
és ennek végső következményei; ilyen magától értődő igazság volt
a háború kezdetén a nemzet egységének hirdetése, emiatt nem figyel-
tünk eléggé az idegen célú szervezkedésekre; ilyen most pl. az a
nagyon komoly ajkakról is elhangzó állítás, hogy tiszta nemzeti
állam vagyunk, ilyen a „kultúrfölény“ hangoztatása s félő, hogy
ezek és hasonlók miatt az ezekben megnyugvókat majd újabb kelle-
metlen meglepetések érik.

Gondolkodásunknak ezt a sekélyességét a mostani idő menti
és magyarázza: fáradtak vagyunk és zaklatottan élünk, az egyesek
is, a nemzet is. De az az értelmi vonásunk nemcsak mai jelenség s
hogy veszedelmek magva, a talpraállás akadálya, a közös munkának
gátolója, azt hangoztatni kell. Minél nagyobb tömegek jutnak szóhoz
az ország sorsáról való tanácskozásban, annál inkább tudnivaló,
hogy az elmélyedő gondolkodás fogyatékossága két irányban is meg-
nehezíti a tervszerű építést: a megszokotthoz való csökönyös ragasz-
kodás nem enged előre lépni, új feladatot felismerni s szelídebb-
gorombább szavakkal felforgatónak bélyegez mindenkit, aki mélyeb-
ben gondolkodik, bajt lát és javítani akar, ezzel az ilyeneket elide-
geníti és oktalanul felidézi az erőszakos változtatás gondolatát; az
új követeléseknek néha értelmetlen támogatása meg nem engedi
jónak talált alapok nyugodt megtartását, az ismeretlennek óvatos
kipróbálását s ezzel a mohósággal nemcsak rombol, hanem még óva-
tosabbá, még bizalmatlanabbá teszi a másvéleményűeket, akik pedig
jórészt nem maradiak, a haladásnak nem ellenségei, sokszor éppen
nem is önzők, csak más lelki alkatúak. A forradalmaknak és ellen-
forradalmaknak az egyének lelkületében található forrásai között a
gondolkodás felületességének ezek a következményei is figyelmet
érdemelnek.

Ide tartozik s az elmondottak után természetesnek is tetszik,
hogy nincs határozott vezető gondolatunk. Egyes csoportoknak, osz-
tályoknak, felekezeteknek van, de mindenik legfőbbnek, kizáróla-
gosnak tartja a magáét; ezek a vezető gondolatok nem alkalmasak
arra, hogy az egész nemzet egyesüljön bennök, nem fogják át az
e“gészet, nem a nemzet egyetemes, végső céljára mutatnak, éhez
mérve szűkebb körűek. Ily szűkebb körű vezető gondolatok kiala-
kulása természetes és szükséges, de nem elég. Mindezeknek egye-
sülniük kellene egy tiszta, emelkedett és felemelő eszményben, símul-
niok kellene egy mindent szabályozó, közös gondolathoz s ennek
az eszménynek, ennek a középponti gondolatnak a nemzet múltjából
és jelenéből, törekvéseiből és lehetőségeiből kellene kinőnie s az élet



200

biztosításának, a jövő kedvezőbb alakításának útját mindnyájunk
számára kijelölnie. Köztünk azonban nem fűzi egybe \,nemzeti
idealizmus a sokféle gondolkozású emberek kisebb-nagyobb körű
munkásságát s ezért nincs egyesítő középpontja a sokféle érdeknek
és iránynak. Nyilván azért sincs, mert tagadhatatlan, hogy ma
azok az egyének és családok vannak rosszabb helyzetben, akik életö-
ket az újjáépítés szükségleteihez alkalmazzák (nem nyerészked-
nek, nem mulatoznak, nem gyűlölködnek, terhek alól nem bújnak
ki); ezek példája éppen nem vonz, ezt csak a legmagasabb rendű
erkölcsösség teszi lehetővé s ezért az így-élők kivételek. Nagy álta-
lánosságban szomorúan találó az a megállapítás, hogy gondolkodá-
sunkat nem vezeti nemzeti céltudatosság, mert az összefoglaló képes-
ségünk fejletlen; nem dolgozunk részletes munkaterv szerint, nem
gondoljuk el apróra az eszmény megvalósításának a módját, mert az
elemző képességünk is fogyatékos. A következmény nyilvánvaló:
középponti gondolat hiányában nincs mihez mérnünk tapasztala-
tainkat és szándékainkat, nem lehetünk következetesek; igen köny-
nyen feledkezünk meg egyszer-egyszer felvillanó közös céljainkról
és bajaink közösségéről; hamar meg is nyugszunk, mihelyt egünk
csak kissé is tisztulni kezd; nem tudunk távolba nézni, távoli célú
munkát huzamosan végezni, nem tudjuk a napi feladatunkat állan-
dóan magasabb érdekből tekinteni, kicsinyesek vagyunk s mindezért
élünk nemzetül jóformán ötletszerűen, alkalmi elhatározások eset-
legességéi szerint.

Az egyetemes cél, a közös vezető gondolat hiánya miatt érdek-
lődésünk is rendszertelen. Két sajátság tűnik szemünkbe. Egyik a
jlivatos kérdések iránt való érdeklődés, a másik meg az ellenvéle-
mény elől való tudatos elzárkózás. Politikában, irodalomban, tudo-
mányos téren, a társas életben is sokan csak azért foglalkoznak
valamely kérdéssel, mert mások arról beszélnek; az ilyenek nem
személyesen állapítják meg, hogy mi a legfontosabb a nemzet szem-
pontjából, nem szeretik azokat az írókat, akiket mégis mohón olvas-
nak, nem benső érdeklődés indítja őket a kutatás valamely terü-
letére és semmi sem köti őket lelkileg a társaságban felszínen levő
kérdésekhez, de engedik, hogy az foglalja el gondolkodásukat, ami
éppen a felszínen van, ahová sokszor nem az események rendje jut-
tatta természetes úton, hanem egyesek rejtett vagy kitetsző érdeke
vezette mesterségesen. Ezzel ellentétben sűrűn észleljük azt is min-
denütt, hogy sokan mintegy „csak azért sem“ törődnek bizonyos
kérdésekkel, mert azokkal olyan emberek foglalkoznak, akik nekik
személyök vagy pártállások miatt (a pártot itt nemcsak politikai
pártnak értve) idegenek, kellemetlenek, avagy a tárgy maga ilyen.
Jellemző példa erre, hogy némelyek soha sem veszik kezükbe a
másik párt lapját, nem hallgatják meg az ellenfél beszédét, nem
olvasnak más világnézetű, más tudományos felfogású könyvet; any-



201

nyira tisztában vannak, azaz úgy gondolják, hogy tisztában vannak
a kérdéssel, hogy nem szükséges más oldalról is megnézniök. E két,
ellenkező sajátosság egyaránt azt mutatja, hogy az ilyen embereket
nem igazi tárgyi érdeklődés vezeti, nem a legjobbnak, az igazságnak
keresése, hanem az egyik iránytalanul kap mindenen, akár egymás-
sal ellentétes véleményekhez is csatlakozik, a másik meg szigorúan
marad egy helyben, mert valaha oda állott s egyébbel nem is törő-
dik. Mindkettőt élénken szemlélteti a társadalmi nagy kérdések
magyarországi története, egyik oldalon a társadalomtudományok
iránt való mohó, gyakran kritikátlan érdeklődés, a másik félen merev
elzárkózás, szinte kiátkozás. Érdeklődésünknek ebből a céltudatlan-
ságából, a könnyű eltéríthetőségből és a mozdíthatatlan egyoldalú-
ságból a nemzetre nézve az következik, hogy nem figyelhetjük kel-
lően a korszerű, a világot mozgató eszmék útját, nem vesszük észre
idejében sorsunknak ezekkel való kapcsolatát, a tudományos kuta-
tást nem állítjuk eléggé a magyar kérdések tisztázásának szolgála-
tába, ezért nem vagyunk tájékozottak a saját gyakorlati kérdéseink
távoli vonatkozásai felől és így ha ezek megoldására kerül a sor,
nincs elég felkészült emberünk.

Gondolkodásunknak ez a jellemzése különösen megkívánja
annak a korlátozásnak újabb hangoztatását, amelyet előre bocsáj-
tottam volt: egyáltalában nem lehet ezt általánosítani, azaz minden-
kire találónak mondani. Nem hiszem azonban, hogy általánosságban,
azaz a nagy sokaságra vonatkozóan helytállónak ne kellene elis-
merni. S ekkor jogosult a kérdés: nem itt kell-e keresnünk a közös
munka hiányának egyik forrását, nem ez-e az oka, hogy nem tudjuk
kellően felfogni a nemzet mai állapotát, az újjáépítés kötelességének
igazi értelmét, nem tudunk egyetérteni a teendőkben, fontosnak
látunk haszontalanságokat és észre sem veszünk sorsdöntő kérdé-
seket, személyes munkánkat nem állítjuk egyetemes célok szolgá-
latába?! S annál nagyobb az ismereti és gondolkodási hiányaink
jelentősége, mert eme fogyatkozásainknak a lelki élet egységénél
fogva érzelmi együttjárói is vannak és azok az együttes munka
nehézségeit még fokozzák.

4. Az é r z e l m i  élet számtalan jelenségét lehetne itt sorra
venni, de voltaképen mindent megmondtunk, ha megállapítjuk, hogy
mai életünkben feltűnő az alsóbbrendű, társadalomellenes érzelmek
uralma, másfelől pedig jórészt ennek következtében sokféle érzelmi
'ellentét szinte oldott kévévé tesz bennünket.

A nemzet sorsára nézve alapvető jelentőségű, hogy milyen embe-
rek adnak irányt a mások után igazodok nagy tömegének. Annál
jobban lehetséges a közös munka, minél értékesebb emberek a veze-
tők. Az értéket pedig a köz szempontjából azon mérjük: milyen a
viszony valaki lelkében az önszeretet, a személyes érdek szolgálá-
sának ösztöne és a másokra való tekintet erkölcsi parancsai között.



202

Az a fejlettebb, tehát értékesebb ember, aki magát a közösség tag-
jának látja és érzi s ebből származó magasabb rendű érzelmei jelö-
lik ki az útját. A jobb jövőnek nevezetes feltétele, hogy az ilyenek
hatása legyen az erősebb, példája vonzóbb.

Keservesen bizonyos, hogy most alig van, talán nincs is tere
a közös életnek, ahol nem az önzés uralkodik, a bomlasztó erők
e végső forrása. Az önzők haladnak elől. Nem azt jelenti ez, hogy
csak ilyenek töltik be a kisebb-nagyobb vezető állásokat; ez vakmerő
és igazságtalan általánosítás volna s e tekintetben nem is az egy-egy
pillanatban hivatalban levők minősége a fő, hanem az őket is körül-
vevő, reájuk súlyosodó közszellem. Elfogulatlan ember tévedés nél-
kül állíthatja, hogy a mai közszellem az önzés szelleme. Az önzők
még a legönzetlenebb emberek útjában is ott állanak, intézkedései-
ket megnehezítik, közjót célzó terveiket meghiúsítják, igazságosan
elgondolt, de hosszabb időt kívánó tevékenységöket már az első
lépésnél vagy az utolsónál más irányba térítik. Ezért van közöttünk
annyi kedvét veszített jóravaló ember és feltartott fejű haszontalan;
ezért igazol az utókor annyiszor (néha csak pár év kell éhez) elve-
tett és kigúnyolt terveket.

Az önzés többféle alakban jelentkezik. Legdurvábban mint
haszonlesés, az a sivár lélekből származó törekvés, hogy bármi tör-
ténjék is mással vagy a közzel, az egyén maga juthasson hozzá ahoz,
amire vágyik. Legtöbbször a pénz a cél s a vagyonszerzés mai útjai-
nak pusztító hatása nyilvánvaló. Önzésből ered a mindenféle célú
törtetés, a külső emelkedés vágya. A törtető nem magasabb rendű
munkát, hanem nagyobb hatáskört kíván magának s ha abba befura-
kodott, az elért kisebb-nagyobb hatalmat első sorban újabb össze-
köttetések, a további emelkedéshez szükséges újabb biztosítékok
megszerzésére használja. A haszonleső és a törtető soha sem arra
gondol, mi hasznot tehet, mindig csak azt nézi, mi haszna lehet. Az
önzés ezekben az alakjaiban sokszor szelíden, szinte ártatlanul indul
meg, de ritkán marad úgy, mert kifejlődik belőle a kapzsiság; mivel
pedig a fókák száma nem korlátlan, az eszkimók fegyvere a kimélet-
lenség s gyökeret ver bennök és mérges virágokat hajt az irigység.
Ezekkel a hajtásokkal válik az önzés társadalombontó erővé s úgy
tetszik, köztünk ez erő hátalma még terjedőben van. Ezt bizonyítja,
hogy tömérdek a hatalomra vágyó és hatalmaskodó ember. A régi
mondás szerint: „minden kakas úr a maga szemétjén“, ma a szom-
szédé is kellene mindenkinek; egyre feljebb törtetnek sokan, akik
a legkisebb polcon is alig bírnák a munkát s ezért csak leleményes
eszközökkel tudják magokat úgy, ahogy fenntartani és feljebb len-
díteni.1  Ezek  az emberek régi fajtának a példányai,  az  önzés és

1 A legkülönbözőbb helyeken látjuk ennek a példáit. Ezekről
mondja E. Spranger (Lebensformen 3 1922, 200—201) önként érthetőnek,
hogy »der Wille, den andern überlegen zu sein, das standige Motiv des



203

minden terméke mélyen gyökerezik az emberi természetben; a raai
korszak azonban dús táplálékot ad neki. Az,önzők példája másokat
is hasonló eljárásra kényszerít, mert a mostani idők megsokasították
a tisztességes emberek útjában levő akadályokat, pedig a tisztességes
úton való boldogulás, bár tartósabb, de mindig nehezebb volt pddig
is; az egyéni élet sok kínja egy évtizednél régebben fejlesati és
terjeszti azt a felfogást, hogy valóban mindenki csak önmaga ková-
csolhatja a szerencséjét s ezt szószerint is veszik, mert nem a trónját
vesztett munkától, hanem a szerencsétől várják a megmaradást és
az előremenetelt, a szerencsét igyekszik elősegíteni mindenki, nem
válogatva az eszközöket, hiszen — így mondják — más sem válo-
gatja. Valóban, az önzés mai tobzódása megmagyarázható. Követ-
kezménye meg természetes: az emberek között immár nem verseny
folyik, hanem dulakodás; ebből a finomabb érzésűek eleve félre
húzódnak, önként átengedik a teret vagy pedig önemésztő küzdel-
met folytatnak a régi, nemes fegyverekkel az igazságért, a jobbnak,
az elvnek a győzelméért — s a sorsuk rendesen a letipratás, a?,
elfajult harcban a tér mindig a durvábbé marad.

Az önzők diadalának súlyos a hatása reájok magokra is, má-
sokra is. Személyökre nézve ez a hatás abban áll, hogy erkölcsi
érzésök mindjobban gyöngül, amint felismerik a tehertelen futás
könnyebbségét; önző céljaik érdekében így jutnak fokról-fokra
hazudozásig, a közvagyonnak hidegvérű pocsékolásáig, csalásig, sik-
kasztásig. A többi emberre nézve pedig a veszedelem egyre foko-
zódik, mert az önzők arra is rájönnek, hogy annál könnyebben
boldogulhatnak, minél kevesebb a versenytárs. Megtanulják a mások
ellen való küzdés legsikeresebb módját, felfedezik és használják
az önzők, törtetők, irigyek ősi fegyverét: a gyanúsítást és rágalma-
zást. Ez a kettő édes testvér s ezekkel kapcsolatban minden javí-
tásra törekvő embernek azt kell tisztán látnia, hogy nem olyannal
gyanúsítanak és rágalmaznak, amit a szigorú erkölcsűek, a becsüle-
tesek bűnnek tartanak, hanem főképen olyannal, ami kellemelten
a felszínen levő áramlatnak, a hatalom váltakozó birtokosainak.
Megrontják a másiknak, az útjokban állónak a hitelét azok előtt,
akiknek a véleményén az illetőnek a sorsa megfordul. így volt ez
az első forradalom alatt és a bolsevizmus hónapjaiban s így folyt
abban az időben is, amelynek a legtisztább erkölcsösség és legma-
gasabb emberi értékek uralomra juttatása volt a történelmi hivatása.

Machtmenschen darstellt. Wenn wir ihn in seiner ganz isolierten Eigenart
denken — — so ist   Grundsatzlosigkeit   nur   der   Ausfluss   seines
spezifischen Lebenswillens, des Willens, unter allén Umstanden o b e n
zu bleiben und das übergewicht zu behalten. Selbst die Forderung der
Sache tritt demgegenüber zurück. Aus jeder konkréten Situation heraus
müssen die Mittel mit individueller Anpassung gewählt werden. Das Ziel
alléin ist unverrückbar: dass er s e l b s t sich durchsetze und dass
s e i n e Sache den Sieg behalte«.



204

A mai felnőttek mindezt átélték s ismernek példát eleget, olyat is,
hogy a szerepek cserélődtek: a vádlottból lett bíró s a bíróból vád-
lott; olyan példát is, amelyben a két szerep a színek változásával
is ugyanaz maradt: az egymásra gyorsan következő hullámokban
némely ember mindig felül, az árral úszók között volt, ő tudta,
hogyan; a másik pedig mindig alul, a megrágalmazottak közé került,
mert sohasem tagadta meg önmagát. Aki most a benső meg-
újhodásra gondol és a közös munka akadályait szeretné elhárítani,
annak legfőbb akadályul a gyanúsítás és rágalmazás szörnyű pusz-
tításait kell felismernie; ez az önzők kezében biztos hatású méreg:
következménye nem mindig halál, de legtöbbször hareképtelenség
és mindig a társadalomellenes érzület erősödése. És pedig mindkét
oldalon: sem a rágalmazó nem tud másokkal tartósan együtt dol-
gozni, sem akit megrágalmaztak. A rágalmazó utóbb maga is hinni
kezd az igazában, a gyanakvás megfertőzi, a vakmerő rágalmazás-
ban rejlő hatalom szinte kéjes érzéseket okoz neki és folyton tovább
hajtja; a megrágalmazott embert a rajta esett méltatlanság és a
védekezés hiábavalósága vagy elkeseríti, lehangolja vagy dühre
indítja s egy időre vagy véglegesen meghasonlásba viszi a társada-
lommal, néha önmagával is. A gyanúsításnak és rágalmazásnak, ezt
a két irányú bomlasztó hatását még elősegíti az ú. n. jó emberek
betegsége,  az erkölcsi gyávaság: a hatalmasok, a nagyhangúak előtt
való meghunyászkodás. Ebben nagyobb erkölcsi baj van, mint az
eddig említett alantas indulatokban, mert azok az illetőket elvakít-
ják, nem engedik mérlegelni s jó és rossz között választani; itt azon-
ban eleven az erkölcsi érzék, tudják, bizalmasán meg is mondják,
hogy ami történik, nem igazság, de erejök már nincs arra, hogy
ezt a véleményöket nyíltan is kifejezzék. Sok jó ember hallgat meg-
döbbenve és megdöbbentően olyankor is, amikor a megrágalmazott
igaz embert egyetlen másik ember bátor szava is megmenthetné s
ezt a szót éppen nekik kellene kiejteniök; sokan alkalmazkodnak
mindenféle helyzethez, körültekintők a megalkuvásig, „nem avatko-
zom bele“ a vezető elvök s bár nem támogatják egyenesen a rosz-
szabb embert, hideg arccal néznek a derekabbra és elhúzódnak tőle.
Ez mind tápot ad mások alacsony indulatainak, a rágalmazók útját
egyengeti s öntudatlanul többet árt, a bomlást jobban elősegíti, mint
aki alap nélkül támad és aki visszaverhető.

Az önzés és a rágalmazás melegágyában tenyészik a gyűlölet
sokszoros szövevénye, a gyűlölködés; az erkölcsi gyávaság az ápo-
lója. A közös munkában való összefogáshoz a feladatok és a helyzet
tiszta felismerése kell, a gyűlölködés azonban nem engedi tisztán
látni sokszor még azokat sem, akik már rájöttek, hogy eddig fátyo-
los szemmel keresték az útjelző fényt. A gyűlölködés a gyűlölet
állandósulása egyének és csoportok lelkében. A gyűlöletnek szemé-
lyes oka valami bántalom, ami az egyént közvetlenül vagy közvetve



205

érte s amiért bosszút akar állni. Ez azonban így csak a magánélet
átka,, egyének életének megmérgezője. A közéletben nem ez az
igazi, személyről-személyre ható gyűlölet pusztít, hanem rendesen
két másodlagos alakja: az álgyűlölet és az átvitt gyűlölet. Az álgyű-
lölet mesterkélt felkavarása és összezavarása az indulatoknak: bán-
talom-keresés ott is, ahol ez nincs vagy legfeljebb tévedésből ered
és könnyen tisztázható volna; gyakran puszta irigység, mert valaki
elért valamit, amit mások magoknak szántak, vagy mert amaz többet
ér, több sikere van és hasonlók; sokszor az egész gyűlölet egysze:

rűen színlelés csak azért, hogy az illető a közhangulattal ellentétben
állónak ne tűnjék fel, „üvöltés a farkasokkal“, személyes ok, meg-
gondolás és tudatosság nélkül, sőt nem ritkán jobb tudomás elle-
nére. Az átvitt gyűlöletnek megvan a valóságos alapja valakivel
vagy egyesekkel szemben, de az ebből fakadó, többé-kevésbbé jogo-
sult gyűlölet nemcsak azokat éri, akik rászolgáltak, hanem rohamo-
san terjedő körben mindazokat, akik az okot szolgáltató egyénekkel
valamilyen kapcsolatban vannak vagy úgy látszik, hogy vannak.
Átmegy tehát a gyűlölet ártatlanokra is, a méltán gyűlölt bűnösnek
egész családjára, felekezetére, társadalmi rendjére, fajtájára, hazá-
jára. Ez az átvitt gyűlölet rendesen összefonódik az álgyűlölettel,
előtte vagy utána jár a gyanúsítás és a rágalmazás; a hálózat egyre
bonyolódik, mintha nem is lehetne belőle kijutni. A gyűlölködésre,
azaz a gyűlölet uralmára és terjedése módjára örök példákkal szol-
gálnak az emberiség életében végbement forradalmak. Ilyenek után
vagyunk most is, társadalmi, politikai, világnézeti nagy ellentétek
közepette; egyes adatok felsorolása nélkül is mindnyájan tudjuk,
hogy a nemzet jövője szempontjából a gyűlölet különösen azért kö-
vetel teljes figyelmet, mert az életünkre nemcsak azzal hat, hogy
valakinek a lelkületét határozza meg, hanem közvetlenül megszabja
a cselekvést is: a gyűlölet ugyanis ártó szándékot termel. S védeke-
zés nincs ellene; a megtámadott részéről sem a szelídség, sem az
utálat nem kellő fegyver, mert ezek az embert megbénítják, a gyű-
lölet pedig tevékenységre kényszeríti azt, akiben él és az ártás mód-
jának feltalálásában leleményessé teszi. Úgy látszik, ezt az egyénre
nézve erősítő hatását tartják szemök előtt azok, akik az ellenség-
gel, néha csak ellenféllel szemben is gyűlöletet hirdetnek és fejlesz-
tenek. Megdöbbentő, hogy sokan a gyűlöletnek csak ezt az egy hatá-
sát látják, s még kétségtelenül tiszta lelkű emberek is valami nemes
indulatnak, magunk és fajunk védelmében mellőzhetetlen köve-
telménynek tekintik. Ezek nem veszik észre, hogy a gyűlölet nem
egyszeri, erőt adó indulat, hanem szükségképen gyűlölködés no ki
belőle, azaz a gyűlölet állandó uralma egyének és tömegek lelké-
ben; következménye pedig nem erősödés, hanem gyengülés, szaka-
dékok mélyítése, embereknek egymástól, kitűzött céloktól, a munka
közös  területeiről  való  elvadítása,   egymással   szembeállítása.    Ez



206

éppen nem jelenti erőnk fokozását, hanem egyenesen a munkaerő
kétszeres apasztását: a gyűlölködő nem enged mást békén dolgozni,
maga pedig nem tud egyebet dolgozni, csak amire gyűlölete serkenti
s ez nyilvánvalóan nem a kívánatos munka, nem is lehet az, aki
gyűlöl, nem tudhat építeni!

Az érzelmeknek csupán egy csoportját érintettem eddig s ez
maga is csüggesztő képet ad: együttérzésről, együttdolgozásról szó
sem lehet sehol, ahol az önzés és sok származéka uralkodik. Pedig
nem csak ezek állanak az együttérzés útjában, hanem az érzelmi
ellentéteknek egész tömege is. Ezek az ellentétek a most folyó társa-
dalmi átcsoportosulással járnak együtt s fejlődésük régen kezdődött.
Már a háború előtt számos jele volt tisztán látható; a háború és a
forradalmak idején, meg ezek nyomában rendkívüli különbségek
alakultak ki a nemzet alkotó részeinek lelkületében. E különbsége-
ket talán részletezés nélkül is eléggé jellemzik ezek a szembe-
állítások: a nemzet egyik részében a hanyatlás érzése ural-
kodik, a másikban a gyors emelkedés szédülete; nagyon sok
emberben a kényszerű megalázkodás fojtogató érzése, mások-
ban a gog és fenhéjázás; itt mindennél erősebb a nyomortól, a jövő-
től való félelem, a bizonytalanság érzése, a küzdelem egyenlőtlen
voltából fakadt keserűség, méltatlanságok miatti elkeseredés, az
élet értelmében való kételkedés, egészen az élet megunásáig és
eldobásáig menő lehangolódás, ezzel ellentétben amott hivalkodó
biztonságérzés, a világ mostani rendjében való megnyugvás, a pusz-
tán magával törődő megelégedettség, túláradó és nem is fékezett
öröm az életben. E két véglet között, sokszor e végletes ellentétek-
kel együttesen is sokféle forrású politikai ellentét választja szét az
embereket; valóságos és mesterkélt világnézeti különbségek nem
engedik kezet fogni néha még a vér szerint közelállókat sem; a
háború alatt és azóta átélt események emlékezete sokszor le nem
győzhető ellenszenvet tart ébren azonos feladatnak egymásra utalt
munkásai között, másfelől pedig a közös vagy rokon sorsúak minden
egyéb különbség ellenére is hol kifejezett, hol öntudatlan szövetség-
ben küzdenek mindenki ellen, aki nem szenvedte át ugyan-
azt, amit ők.

Ezt mind érdemes és szükséges volna apróra elemezni, mert
benső állapotainkat csak ez derítené fel igazán, így tisztázhatnék
némely komoly és némely képtelenül mesterséges akadályát az
együttérzésnek. Igaz, hogy ilyen időnek, amilyen a legutóbbi tíz-
tizenöt év volt, a nemzet lelkületében hagyott nyomait nem lehet
most utólag olyan alaposan apróra szedni, mintha e nyomok kelet-
kezését a fejlődés rendjében, lépésről-lépésre követtük volna. S nem
is volna elég csak a háborún kezdeni, hiszen azelőtt is évtizedekig
zavaros volt már az életünk és csak úgy érthetnők meg a mai nem-
zedék egyes vonásait, ha az előzőnek az életén is végig gondolnánk.



207

De még úgy is, ha csupán a jelent nézzük, fel lehet ismerni azokat
a sajátos mozzanatokat, amelyek a most élők egyes csoportjainak
a lelkében a szétválasztó különbségek egész sorozatát teremtették
meg. Egészen más élményeken mentek át és másként nézik a mai
életet a háborúban hadviseltek meg az alkalmatlanok és az igaz-
ságosan vagy kedvezésből felmentettek, a hadviseltek is többféle-
kép, aszerint, milyen szolgálatban és bánásmódban volt részök;
különböző és ellentétes sors különbségeket és ellentéteket fejlesztett
ki azok érzelmi életében is, akik okkal vagy ok nélkül vagy oktalanul
menekültek, meg akik nyugodtan régi otthonukban élnek; így álla-
nak egymástól távol, idegenül a becsületesen s a becstelenül meg-
gazdagodottak, meg a tönkrementek és kínosan vergődők, a régi
műveltek és a csak most vagy még most sem művelődök, akik itt
élték át a bolsevizmust, meg akik kívülről nézték, az elvek emberei
és a színváltoztatók, a tisztviselők és munkások meg a gazdálkodók,
a keresztyének és a zsidók, s a különböző keresztyén felekezetek
tagjai; másként éreznek a jóhiszeműek, az igazságot szolgáltatók
és a bosszúállók, meg a méltán, a túlzottan vagy ártatlanul szenve-
dők, a falut lenéző, mert nem ismerő és nem értő városiak, meg az
élelemért falura járókat, a reájok szoruló várost lenéző, szűk körben
élő, de a föld erejét érző falusiak, az Amerikából hazatérők és a
soha itthonról el nem mozdultak s a nemzetnek más ilyen alkotó
elemei. A személyes sors közvetlen hatása, mások sorsának Össze-
hasonlító szemlélése mindig sokszínűvé teszi a sok ember érzületét,
de ez a mostani élet rikítóan színezi a különbségeket.

Az ellentétes hatások alatt fejlődött érzelmek között a nagy
tömeget nézve alig van olyan, amely az egyeseket a másféle érzé-
sűekkel együttes, a közért való tevékenységre serkentené, közös
célokat és közös érdekeket világítana meg s közös jóakaratot fej-
lesztene, azt a tárgyias jóindulatot, amely személyes ellentéteken
is győzni tudna a közös ügy érdekében. Ellenkezően. Az alacsonyabb
rendű érzelmek uralmának és a sokféle érzelmi ellentétnek követ-
kezménye: egymástól való kölcsönös idegenkedés, bizalmatlanság,
káröröm, közönyösség vagy rosszindulat, a részvétnek és segítő
készségnek hiánya; egyik oldalon felháborító elbizakodottság, köve-
telőzés, erkölcsi féktelenség, a személyes haszon, mint egyetlen ér-
tékmérő, az eszközökben nem válogató cinizmus, a másik oldalon a
lelki erő felőrlődése, kényszerű megalkuvás, »az adott szó szent-
ségéinek (Széchenyi), a becsület mértékének fokozatos csökkenése,
a „minden mindegy“ és az „úgyis hiába“ kétségbeesése. Mindez
együtt: az erkölcsi züllés országútja, mert a felsorolt egyes fogyat-
kozások az erkölcsi hibáknak nagy sokaságát tenyésztik. Ilyen álla-
potban érthető, hogy a lelki egység, a közös tevékenység érzelmi
biztosítékai is hiányoznak, szó sem lehet tehát arról, hogy az újjá-
építés kötelességében az egész nemzet érzelmei találkozzanak.



208

5.C s e l e k v é s ü n k  forrásairól ezek után akár ne is beszéljünk,
hiszen természetes, hogy uralkodó érzéseink, gondolkodásunk és is-
mereteink mozgatnak bennünket. Ezekben a jellemzett sajátságok-
ban van az oka az akarás terén jelentkező hiányainknak is: álta-
lában fogyatékos az akaraterőnk, azaz nem igen tudjuk szilárdan
elhatározni magunkat valamire, tehát nincs elég erőnk a kezdemé-
nyezésre és így nem tudunk kitartani sem az egyszer elfoglalt állás-
ponton, sem a közben nehéznek mutatkozó munkában (a szalma-
láng!). S ennek csak egyik következménye a bátortalanító ingatag-
ság, ami főképen egyénileg kellemetlen, de a köz is megérzi; együtt
jár ezzel a munkában való kapkodás és részben előidézője, részben
következménye a már általánosabb erkölcsi fogyatkozás: a pipo-
gyaság, az önállótlanság, a gerinctelenség. Ha ebből a szempontból
alaposan szemügyre vennők ismerőseinket, a legkülönfélébb foglal-
kozások embereit, kétségbeejtő eredményre jutnánk. Az okokat nem
volna nehéz megtalálni. A társadalom különböző részeiben más-más
okot is lelnénk, de bizonyos közös alapokat is. Csak éppen példa-
ként említem, hogy a különösen a tisztviselők nagy tömegében je-
lentkező efféle sajátos fogyatkozásoknak a magyarázata ott van
abban a kegyetlen bizonytalanságban, amelyben immár egész nem-
zedéke a köz- és a magántisztviselőknek maga és családja sorsát
látja (a különféle létszámapasztások, önkénykedések, a protekció
uralma!). A személyes meggyőződés, az önálló elhatározás, az elvi
alapon való megállás fényűzését már jóideje alig-alig engedheti meg
magának valaki s nem kell hosszasan fejtegetni, hogy ennek a cse-
lekvésben, az akarásban mi a következése nemcsak az egyes tisztvi-
selőkre, hanem mindazokra nézve, akikkel az ilyen lelkiállapotú
tisztviselők munkajok közben érintkeznek!

Sok minden együtt okozza azt a jelenséget, hogy általában
mintha megfogyatkozott volna a munka öröme és járványos lenne
a dologtalanság (ezt persze nem szabad összetéveszteni a kényszerű
munkanélküliséggel); valami beteges lelki fegyelmezetlenség terjedt
el és az engedelmeskedés, az önmagunknak való parancsolás, a
példaadás kötelessége mintha kiveszőben volna. A magatartásnak
sok, szomorú vonása, mind az akarás különböző mozzanatainak fo-
gyatkozásaira vall s a legszorosabban összetartozik az ismerés és
érzés területéről felmutatott hiányokkal. Az akarás szempontjából
abban látom a fő bajt, hogy nincs bátorság a felelősség vállalására.
Ebben a hiányban mintegy tömörítve jelentkezik mindaz, amit ap-
ránként fel lehetne sorolni. Világos, hogy ez a közös munkát meny-
nyire akadályozza: mindenki mástól vár mindent, sem a kezdés, sem
a csatlakozás, sem a kitartás esetleges következményeit nem vállalja
senki, tehát abban marad tömérdek szükséges tennivaló, nem ritkán
már a megindulása előtt és magokra maradnak, akik a nemzet kö-
zös céljáért dolgozni tudnának és akarnának.



209

Itt kell keresni a lelki okait annak a szomorú tünetnek, hogy
általában nem dolgozunk eleget, mintha nem is telnék tőlünk ko-
moly munka; a dologtalanok példája megrontja a munkára-késze-
ket is; elterjedt egyfelől valami erőtlenítő lehangolódás, másfelől
meg az »úgy még soha sem volt, hogy valahogyan ne lett volna«,
könnyelmű megnyugtatásnak jó, de a közös munka szempontjából
végzetes életelve és szinte láthatóan ismét apad a közdolgokkal fog-
lalkozásra hajlandó, értékes emberek száma.* A küzdelemnek jófor-
mán egyetlen célja az egyéni (családi) életfentartás, de ennek a kö-
zös nehézségein való együttes segítés mintha nem tetszenék az aka-
rás méltó tárgyának vagy pedig mintha a hiábavalóság gondolata,
a kihasználtatás aggodalma venné elejét közakarat, együttes cselek-
vés kifejlődésének.

6. Amint ezen a sötét úton idáig jutottunk, méltán vetődik fel
a kérdés: hát nem süt a nap sehol, derültebb, biztatóbb vonást se-
hol sem láthatunk?! Azt hiszem, mindenik ponton észre lehetett
venni, hogy a kedvezőtlen tulajdonságok sűrű lombjai között meg-
megvillant a fény is: nem mindenki ilyen. De itt csak ezt az oldalt
néztük, az akadályokat, a fogyatkozásokat. Bizonyos, hogy ezek ha-
tása az erősebb, nem a kedvező tulajdonságoké. Ha nem így volna,
akkor vígan folynék a vállvetett munka s más íze és színezete volna
közéletünknek, az egyéni életnek is.

A helyzetnek ez a rajza azt a gondolatot veti fel: miként le-
hetne ezen az állapoton változtatni? A felelet egy lehet csupán:
benső megújhodásra van szükség. Ezt könnyű kimondani, de annál
súlyosabb az erre következő kérdés: miként lehet a megújhodást
előkészíteni? Bizonyos, hogy a nevelés nélkül nem. De elegendő-e
maga a nevelés? Nem érvényesül-e ebben a munkában is minden
szerencsétlen, gátló tulajdonságunk? Ma immár körülbelül mindenki
látja, hogy egy-egy korszakban az emberek minőségét az általános
szociális háttér nélkül megérteni nem lehet s így egyetemes szo-
ciálpolitika nélkül megváltoztatni sem lehet. A nevelést tehát nem
szabad magában néznünk, hanem óhajtott hatásának külső feltéte-
leit kell megteremtenünk. Ezért a felvetődött kérdésre csupán a mű-
velődéspolitika felelhet: a mai állapotból kiinduló, a kívánatos ala-
kulást maga előtt látó, az utat is pontosan eltervező, minden rész-
letnek arányos helyet biztosító művelődéspolitika.
Társadalomtudomány, 1927: 3-4. szám.

* 1919 nyarán, a bolsevizmus bukása után rövid ideig nagy felbuz-
dulás volt: nagyon sokan érezték, hogy részt kell venni a közügyekben
s erre késznek mutatkozott sok olyan ember is, aki azelőtt minden nyil-
vánosságtól őrizkedett. Ez a hullám azonban hamarosan eloszlott s ma
a helyzet e tekintetben ismét a régi kezd lenni, vagy már az is.



ÖNMAGUNK NEVELÉSE.

I. A tárgy időszerűsége. Sokszor hangzik el napjainkban is a
régi igazság, hogy más idők csak más emberek által következhet
nek el, jobb idők csak jobb emberek által. Amikor ezt az igazságot
újból meg újból felismerik, egyben a neveléssel való törődés is
megerősödik, mert egészen természetes az a gondolat, hogy ezeket
a más, jobb embereket nevelni kell, magától nem változik át az em-
berek minősége annyira, hogy a közviszonyok annak következtében
érezhetően megváltozzanak és nem bizonyos, hogy olyanná változ-
nak-e, amilyennek a jobb jövőt óhajtók látni szeretnék őket. Amint
azonban a nevelés jelentőségéhez jutunk gondolatban, nyomban fel-
merül az a kérdés: ki nevelheti jobbá az új nemzedéket? A nevelés
a felnőttek feladata, de hiszen éppen a mai felnőttek minősége, a
mai idősebb nemzedék fogyatkozásai, gyengeségei miatt kívánjuk,
,hogy az új nemzedék ne ilyen legyen, hanem különb! Világos tehát,
hogy előbb ezeknek a nevelőknek kell megváltozniok, csak akkor
várhatjuk, hogy az ifjúság, a gyermekek mássá fejlődjenek. Arra,
hogy a felnőttek megváltozzanak, az kell, hogy ezt a megváltozást
a felnőttek akarják és előidézni iparkodjanak: ne csak kívánjuk,
hogy az emberek megváltozzanak, jobbá váljanak, hanem kezdjük
ezt a változtatást önmagunkon, törekedjünk jobbá válni magunk.
Azaz: neveljük magunkat. Ennél nincs ma időszerűbb kérdés. A
fontosságát nem csökkenti sem az, hogy ez mindig időszerű volt és
örökké az is marad, — sem az, hogy első tekintetre bizony nehéz-
nek tetszik ez a feladat. Jelentőségét és a teljesítése útját-módját
annál szükségesebb elgondolni. Evégre két kérdést vessünk fel:

1. milyen emberekre volna hát szükségünk, milyenné alakulásra
kell törekednünk, s

2. miben áll ez az önnevelés, önmagunknak a szükséges irány-
ban való alakítása.

II. Milyen emberek hozhatnak jobb időket? Mikor az emberek
minőségére gondolunk, mindig szem előtt kell tartanunk, hogy az
emberi életnek kétféle nyilvánulása van: testi és szellemi. A kettő
soha el nem válik egymástól, egyik nincs a másik nélkül, de külön-
külön kell számba vennünk, hogy milyennek kívánjuk az egyiket,
milyennek a másikat.

Testi tekintetben nagyon egyszerű a kérdés: egészséges embe-
rek kellenek, mert csak az egészséges ember tud önmagáért, család-
jáért, nemzetéért dolgozni; az ilyet nem nyűgözi le a testi gyenge-
ség, nem foglalja el idejét, érdeklődését a saját testi állapota, nem
gyötör másokat azzal, hogy őt gondozzák, érette aggódjanak,
miatta szenvedjenek. Csak az egészséges ember lehet erős, hogy
bírja az élet terheit; csak az lehet edzett, hogy elviselje mindenféle
külső változás megpróbáltatásait; csak az lehet ügyes, hogy hasz-



211

nálni is tudja a testét (kezét, lábát) különféle körülmények között
is és ne legyen kötve egyetlen helyhez és munkához.

Szellemi tekintetben nem ilyen könnyű keresztül látnunk a
szükségleteinken, mert a szellemi életnyilvánulások sokfélék. Min-
denki tapasztalja magán is, embertársain is, hogy az embernek gon-
dolatai vannak, azaz értelmi életet él: észreveszi a dolgokat, ismere-
teket szerez, emberekről, tárgyakról, eseményekről véleményt alkot,
ítéletet mond. Azt is tapasztaljuk, hogy érzelmi életünk is van: sok-
féle érzelem él bennünk, kívánságok, vonzódás és idegenkedés, sze-
retet és gyűlölet; nincs egyetlen pillanatunk, amelyben valamilyen
érzelem ne lenne bennünk, jó kedvünk vagy rossz kedvünk, örö-
münk vagy szomorúságunk, jól eső nyugalmunk, vagy kellemetlen
nyugtalanságunk, kellemes vagy kellemetlen izgalmunk ne lenne, S
látjuk azt is, hogy az emberek milyen sokféléknek mutatkoznak a
cselekvés szempontjából: egyik határozottan tesz mindent, a másik
rendesen tétovázik; az tudja, hogy mit akar, ez »maga sem tudja,
mit akar«; sokszor még ugyanaz az ember is egyik dologban vilá-
gosan látja az útját és halad egyenesen a célja felé, a másikban in-
gadozik, nem tud választani, nem tudja magát elhatározni, az ilyet
aztán könnyű befolyásolni, félrevezetni, bajba is bele vinni. Ha már
most elgondoljuk: milyen nagy különbségek vannak az emberek
között az értelem és akarat tekintetében, rögtön megértjük: nem
mindegy az, hogy ki milyen, mert magának az egyénnek is az az
érdeke, hogy amennyire csak lehet, a legkülönbek közé tartozzék;
az sem mindegy, hogy milyen emberek vannak többségben, mert a
közösségnek (a családnak, nemzetnek, emberiségnek) az az érdeke,
hogy lehetőleg minden tagja fejlett legyen, ne a gyengék, hanem az
erősek tulajdonságait nyilvánítsa és érvényesítse. Ezért szellemi te-
kintetben is meg kell mondanunk, hogy milyen embereket óhajtunk,
de ezt nem tudjuk egy szóval kifejezni, mint ahogyan testi tekintet-
ben mindent összefoglalunk az egészség követelményében, mert min-
den egyébnek az az alapja.

Szellemi tekintetben három követelményt állítunk fel: azt vall-
juk, hogy értelmi szempontból nézve tisztán látó, érzelmi szempont-
ból nézve nemeslekű, az akarás szempontjából pedig erős akaratú
emberek kellenek, ezek tudhatnak az élet mai bajain valamicskét is
változtatni.

Csak az lehet tisztán látó ember, akinek ^alapos ismeretei van-
nak, tehát nemcsak bámészkodik a világon, hanem tudja, hogy mi
veszi őt körül, miképen lehet e körülmények között az emberi élet-
nek folynia, mik az ember feladatai és hogyan lehet azokat teljesí-
teni. A tanult és továbbra is tanulni igyekvő ember láthatja meg,
hogy nemcsak a napról-napra való, aprólékos feladatokat kell elvé-
geznie, hanem mindezek valami nagyobb egységbe tartoznak, az
életnek tehát távolabbi feladatai is vannak, azokat az egyén csak



212

valami magasabb álláspontról tekintve tudhatja a maga lelkének
megnyugvására s magának és embertársainak igazi gyarapodására
betölteni. Aki ilyen távoli feladatot lát, az észreveszi, hogy milyen
sokféle álláspontról nézik az emberek az élet feladatait, milyen kü-
lönböző nézeteik vannak, hányféle irányban haladnak s ha ezt észre
vette, arra igyekszik, hogy legyen neki is határozott álláspontja,
neki is legyen megállapodott véleménye, határozott iránya. Mindezt
együtt így mondjuk: legyen meggyőződése. Igazi meggyőződést csak
a tisztán látó ember szerezhet magának. A zavaros látású, tudatlan,
tájékozatlan ember kénytelen mások után menni; az olyan, mint a
hibás szemű vagy éppen vak ember, nemcsak hogy maga nem tudja
megválasztani az utat, de még azt sem tudja ellenőrizni, hogy váj-
jon jó irányba vezetik-e azok, akik kézen fogták. Olyan emberekre
van hát szükség, akikben magokban fejlődik ki a meggyőződés azon
az alapon, amelyet tanulás, széttekintés, gondolkozás közben és
ezek útján szereztek. Csak az lát tisztán, aki tudja, hogy az ember
igazán holtáig tanul. Ez azt jelenti, hogy a világ tömérdek sokféle-
ségét csak nagy lassan, lépésről lépésre ismerhetjük meg, egyre
újabb dolgok kerülnek elénk és így állandóan alakul, teljesebbé vá-
lik, igazabb és a valóságnak jobban megfelelő lesz az a kép, amely
születésünk percétől kezdve bennünk a vüágról készült, sokáig anél-
kül, hogy a gyermek, a serdülő tudna arról, ami benne végbe megy.
A gondolkozó, tiszta látásra iparkodó ember már tudja, hogy foly-
tonosan hat reá minden, újat láthat minden percben és ezért nem
hunyja be a szemét, nem zárja el az elméjét, nem tartja egész éle-
tére készen levőnek a meggyőződését, hanem amint valami újat lát,
új gondolatot hall, új ítéletet vesz észre olyasmiről, amiről neki más
a véleménye: nyomban kész arra, hogy mindent újra megfontoljon,
magát megbírálja és meggyőződésében megerősödjék vagy pedig
azt a megismert és igaznak talált újabb adat szerint módosítsa.
A tisztán látó ember tehát tanul, előre néz, határozott meggyőző-
désre igyekszik jutni mindenben és mindig ügyel arra, hogy önma-
gát ellenőrizze.

Nemeslelkűnek pedig azt az embert nevezzük, akiben a sokféle
érzelem közül a tisztult, felsőbbrendű érzelmek uralkodnak, aki le
tudja győzni önmagában az állati eredetű, pusztán érzéki érzelme-
iét és akkora területre képes ezeket szorítani, amekkora terület
megilleti őket az értelmes, felnőtt ember életében. Elég ennek meg-
világítására annyit mondanom, hogy soha senki sem tudhatja ki-
irtani magából például az éhség érzését, de mégsem élünk a gyo-
mornak, nem az evésben látjuk az élet legfőbb gyönyörűségét és ér-
telmét; nem tudunk megszabadulni a testi fájdalom kínzó érzésétől
sem, de nagy a különbség egyének között abban a tekintetben is,
hogy mekkora az erejök az ilyen fájdalmak tűrésére. Bizonyos,
hogy azok az emberek az igazibb, értékesebb emberek, akik a pusz-



213

tán testi forrású érzéseiken, az ösztöneiken, indulataikon uralkodni
tudnak. Ez, egyenesen alapfeltétele annak, hogy nemeslelkűvé fejlőd-
hessék valaki, mert enélkül feltétlenül önző lenne, mindenben csak
magát látná, mindig csak önmagára, a maga anyagi javára gon-
dolna és eközben teljesen elfeledné, hogy az ember nem magának él,
sőt magában nem is élhet, tehát másokkal is törődnie, mások javára
is gondolnia kell.

A nemeslelkűség mértéke éppen ez: milyen érzelem él vala-
kiben mások iránt. Nem azt jelenti, hogy mindenkit sze-
retnünk kell, hiszen a szeretet vonzódást jelent s nem vonzódhatunk
mindenkihez, mert az emberi egyéniségek nagyon különbözők s a
különböző tulajdonságok nemcsak vonzzák, hanem taszítják is egy-
mást. Nemcsak hogy mindenkit szeretni nem lehet, de mindenkinek
tetszeni sem lehet. Ellenben igenis lehetséges, hogy a másokkal való
viszonyunkban minden körülmények között uralkodjék a jóakarat
és ezt még ellenlábasaink is megérezzék. Az erkölcsi fejlettségnek, a
lélek nemességének ez a leginkább szembetűnő bizonyítéka. Ebből a
jóakaratból eredhet s ered is gyakran szigorúság; egyáltalában nem
jelenti az állandó, meggondolatlan engedékenységet, de igenis jelenti
azt, hogy igyekszem elismerni a jót mindenkiben, aki az“ egész kö-
zösség, családom, nemzetem, embertársaim egyetemes érdekeinek a
szempontjából ítéletem szerint ezt megérdemli. Az így értett és táp-
lált jóakaratból következik, hogy cselekvésemet mindenkor a felelős-
ség határozott érzése irányítja, a következmények, távoli eredmé-
nyek meggondolása és mérlegelése. A felelősségérzés uralmában
benne van a jónak az akarása, mert csak ez nyugtatja meg a lelki-
ismeretet, ez teszi elviselhetővé a balsikert, ez buzdít arra, hogy
újra kezdjem az egyszer már sikertelen munkát, ne az egyéni kényel-
met nézzem, hanem a kötelességet.

Azt hiszem, aki ezt a gondolatmenetet eddig követte,
az már látja a folytatását és így szól: de hiszen ez
állandó önlegyőzést kíván, az emberben sokszor fel-felágas-
kodó önös érzések leküzdését, magunk pillanatnyi erős vá-
gyainak háttérbe szorítását; lehetséges-e ez? Nem mindig és gyak-
ran nem könnyen lehetséges. Éppen ezért a nemeslelküség nem va-
lami egyszersmindenkorra megállapodott tulajdonság, hanem állan-
dóan alakuló, újra meg újra érvényre jutó, csak alapjaiban állandó
sajátság. A nemeslelkűségnek nevezetes feltétele és nyilvánulása: a
javulásra való készség. Ez abban áll, hogy tudom, milyen ellentétes
mozzanatok, mozgató erők küzdenek bennem és azt akarom, hogy
ebben a küzdelemben a jobb, a magasabbrendű, a tisztultabb, az
önzetlenebb győzzön. A nemeslelkű emberben ugyanolyan erős az ön-
bírálat érzelmi gyökere, mint a tisztán látó embernek a személyes
meggyőződése ellenőrzésére   irányuló értelmi törekvése. Ez a kettő



214

együtt jár; értelem és érzelem nem egy, de egymással elválasztha-
tatlanul egybefonódik, mert a lelki élet egyetlen, fel nem aprózható
egységes folyamat. S e folyamatban az érzelmi és értelmi tényezők
mellett mindig ott van a harmadik: az akarás. Sem a tisztánlátás,
sem a nemeslelkűség nem lehetséges, ha az ezekkel együttjáró,
ezekből eredő cselekvésre nincs az embernek akarata.

Ebben már látszik az erős akarat jelentősége. Mindaz, ami az
akarásnak jellemzője, szükséges ahhoz, hogy a tisztánlátás kifejlőd-
jék s ha egyszer kifejlődött, el ne homályosuljon; szükséges ahhoz
is, hogy a nemes érzület akadályai ne diadalmaskodhassanak. S hogy
az akarás, a cselekvés forrása erős legyen, arra azért van szükség,
mert nem elég meggyőződésnek lennie, azt érvényesíteni is kell; nem
elég a helyes irányt ismerni, hanem haladni is kell abban az irány-
ban; valamint a nemes érzület is meddő birtok, ha megfelelő cselek-
vésben nem jelentkezik. Az akarat erejét első sorban a cél világos
tudata biztosítja; ez az indító, irányító. Cselekvés azonban csak akkor
következik, ha nem maradunk meg a meglátott cél felé való köze-
lítés szándékánál, hanem elhatározzuk a cselekvést. Az elhatáro-
zásra való képesség az erős akarat döntő bizonyítéka, mert az elha-
tározás után gépiesen következik már a cselekedet. Persze, csak ak-
kor, ha az elhatározás szilárd. Ha nem szilárd, akkor valóban nem
több óhajtásnál, jámbor szándéknál s ettől még könnyű valakit elté-
ríteni, az ilyen ember könnyen ijed meg a felmerülő akadályoktól.
Éppen ezért van nagy szükség erős akaratú emberekre, mert mosta-
nában nem hiányzik ugyan sokakból a jószándék, de igenis hiány-
zik az elhatározásra való erő. S aki elhatározni nem tudja magát, az
természetesen nem tud a szándéka mellett kitartani sem. Pedig ép-
pen ebben nyilvánul a lelki erő: a kitartásban. A kitartás azt je-
lenti, hogy amit az ember helyesnek felismert, amire a lelkét fel-
tette, attól nem tér el, hanem keresi a megvalósítás, a célhozjutás
módját. Ez azonban nem csökönyösség, nem makacsság, hanem kö-
vetkezetesség. Az akarásban az értelem is részes: megmondja, hogy
miért érdemes küzdeni; az érzelem is részes: közvetlen bizonyossá-
got ad az embernek arról, hogy mi a helyes, jogos, méltányos. Aki
ahhoz szokott, hogy az értéket megfontolja, akit nemes érzülete arra
késztet, hogy mindig a jót akarja: az olyan emberben a következe-
tesség nem jelent merev ragaszkodást valami egyszer elfoglalt állás-
ponthoz, hanem éppen abban jelentkezik, hogy mindig a helyeset, a
jót akarja. Következetes a cél felé való haladásban, kitartó a jóra
való törekvésben.

Ezt mindnyájan értjük s tovább beszélnünk itt nincs miért er-
ről. Csak újra meg újra visszakanyarodnánk a kiinduláshoz: a tisz-
tánlátó, nemeslelkű, erősakaratú emberek nagy értékének és szük-
séges voltának hangoztatásához. Áttérhetünk a második kérdésre:



215

miképpen segíthetjük elő e tulajdonságok kifejlődését és elter-
jedését?

///. Az önnevelés szerepe az ember alakulásában. Mindazoknak,
akik az emberek minőségének javulását kívánják, tisztában kell len-
niök azzal, hogy az ember alakulása sokféle hatásnak az eredménye.
E hatásoknak egyik, éppen alapvető része nem áll hatalmunkban,
mert az átöröklés útján elődeinktől kapjuk. Fejlődésünk rendjén
hosszú ideig tehetetlenül ki vagyunk szolgáltatva a többi hatásoknak
is: családi környezetünk, az iskola, az utca és számos tényező anél-
kül hat reánk, hogy egyáltalában módunk volna kitérni előlök, vagy
módosítani rajtok. Az élet első tizedében s a másodiknak is a kö-
zepe tájáig nagyon kevés ember eszmél arra, hogy valami másként
is lehetne s nem is gondol arra, hogy önmaga fejlődését maga is
irányíthatja. A serdülés korában kezd a gyermek magával foglal-
kozni, kezdi a környezetét bírálgatni s magát annak hatása alól
sokszor kivonni iparkodik. Ez az önmagára eszmélés eleinte öntudat-
lan, majd fokozatosan tudatossá válik. Ezután rohamosan alakul a
helyzet akként, hogy megvannak ugyan a nevelők: a szülők és az
iskola, de ezekkel szemben önállósul az ifjú ember s mindinkább
maga válik önmagának nevelőjévé. Ez igen érdekes és nagyon ne-
vezetes folyamat az egyén életében, de most nem foglalkozom ennek
elemzésével, hanem csupán fölhívom reá a figyelmet és arról beszé-
lek, mit jelent az önnevelés az életnek abban a szakában, amelyben
már nem áll az ember mások rendszeres nevelése alatt, nincs más
nevelője, csak saját maga.

Erre gondolva, önként merül fel az a kérdés: miféle eljárás le-
het ez az önnevelés, hiszen a nevelésben legalább két személyre van
szükség, nevelőre és növendékre! Valóban, az önmagát nevelő em-
bernek kettős a szerepe: ő a növendék is, meg a nevelő is, tehát a
cselekvő is, meg a tárgy is, akire a nevelés vonatkozik. Már ez is
bizonyítja, hogy önnevelést csak fejlett ember folytathat, csak
olyan ember, aki tudja önmagát megfigyelni és így először is azt
látja tisztán, hogy ő milyen. Ez a magáraeszmélésnek az eredménye.
Az ember összehasonlítja magát másokkal, észreveszi saját gyenge-
ségét és erőit, ismereteinek hiányait és erősségeit, érzelmi életének
a leggyakoribb vonásait, cselekvésének az indító okait, magatartá-
sának egyik-másik uralkodó, azaz rendszeresen ismétlődő sajátos-
ságát, szóval észreveszi, hogy miben van az egyénisége, másoktól
való különbözése. Akiben ez a magáról való tájékozódás végbe-
megy, annak jóformán lehetetlen elzárkóznia a következő kérdés
elől: »miért is vagyok ilyen?«. S ez a kérdés nem a kedvező tulaj-
donságok miatt ébredt fel, mert azokat egészen természetesnek
érezzük és nem akarunk változtatni rajtok. A kérdést, néha töpren-
gést, olyan tulajdonságok okozzák, amelyek valami okból kellemetle-
nek az embernek, mint pl. ha valaki nem tudja, miként kell magát



216

viselnie társaságban, ha meg kell bánnia valami hirtelenkedését, ha
tudatlanságon kapja rajta magát stb. Ilyenkor felvillan az elégedet-
lenség önmagával és ezzel együtt jár az a gondolat is: »miért nem
vagyok másforma?« Ez a másformaság talán egy-egy ismerőshöz
való hasonlóság, talán valamely olvasmány hősének a példája; a
legértékesebb lelkű emberekben azonban sem egyik, sem másik, ha-
nem az .egyénben kialakult életcél mutatja meg, hogy milyen is sze-
retne lenni.

A fejlődő embernek éppen ez a legnagyobb kérdése: mi
is legyen, miféle munkával élje végig az életét. Ehhez a célhoz
igyekszik alkalmazkodni; mikor pedig kifejlett, mikor már benne
van a munkában, a jóravaló embernek az a legfőbb gondolata: ho-
gyan lehet azt a célt legjobban megközelítenie, milyennek kell len-
nie, hogy abban a munkakörben tökéleteset alkothasson. Aki pedig
mélyebbre néz önmagába és elmélkedik is az emberek minőségében
levő különbségeken, az olyan ember előtt megvilágosodik az az em-
beri eszmény, amelyhez hasonló óhajtana lenni, azok a tulajdonsá-
gok, amelyeket megszerezni és azok, amelyeket elkerülni, amelyektől
megszabadulni óhajt. Az önnevelésnek ez a három alapfeltétele van
tehát: a magunkra eszmélés (milyen vagyok?), minőségünk okainak,
megkeresése (miért vagyok ilyen?) és végül az élet céljának a fel-
ismerése (milyen akarok lenni?).

Erre a három kérdésre igyekezve feleletet találni, már benne
van az ember az önnevelés tevékenységében. Minden nevelésnek első
követelménye, hogy a nevelő ismerje alaposan a növendékét, mert
enélkül eredményes munkát nem végezhet, tervszerűen nem alakít-
hatja. Magunk nevelésének első követelménye tehát az önismeret.
És ezt nem lehet úgy érteni, hogy először megismerem magamat,
azután majd nekifogok a magam nevelésének. Nem. Már ez az ön-
magunkraeszmélés is önnevelés, bár öntudatlanul indul. Amikor va-
lamely tulajdonságomat felismerem, abban a pillanatban arról is
alakulni kezd a véleményem, hogy ezt szeretem-e vagy szabadulni
kívánok tőle s ez a gondolat, ez az érzés megindítja a magamra való
hatást, ama tulajdonságom érvényesítésének vagy fékezésének, el-
oszlatásának a szándékát. Ugyanekkor a másik kérdés a környe-
zetre irányítja a figyelmet; azokra az egyénekre, akikkel érintkezem,
a könyvekre, amelyeket olvasni szoktam, a foglalkozásra, amelyet
folytatok, a szórakozásomra stb. Mindezeken fordul meg, hogy az
átörökléssel szerzett csírák hogyan fejlődnek bennem, milyenné
alakulok. Az önismeret tehát a körülmények ismeretévé bővül és
egyúttal e körülmények bírálatává is. A bíráló gondolatok, az ide-
genkedés érzése a körülmények változtatására serkent és ez a lelki-
állapot megint csak az önnevelés része: arra törekszem, hogy olyan
környezetem, foglalkozásom, szórakozásom legyen, amely a gondol-
kodásomat,   érzületemet,   akarásomat   óhajtásom,   vágyaim   és   re-



217

ménységeim szerint alakítja. Érvényesül tehát a harmadk szem-
pont: igyekszem olyanná válni, amilyen emberi eszményt magam
előtt látok' és ennek következtében válogatok az engem érő hatások
között. Ez a válogatás éppen az önnevelés teljessége. Nem engedem
át többé magamat semmiféle külső hatásnak meggondolás nélkül,
de nem engedem mérlegelés nélkül szabadjára ösztöneimet és érzé-
seimet sem. Az így élő, önmagát nevelő ember nem engedi mélyre a
m^fgára nézve károsnak ítélt hatásokat, hanem igyekszik az ilyene-
ket kikerülni; másrészt pedig felkeresni azokat, amiket kedvezőnek,
kívánatosnak ítél és — hogy úgy mondjam — kitárja a keblét ezek
előtt.

A példa egészen megvilágosítja, hogy miről van itt szó. Abból,
hogy az önnevelés lényege: válogatás az embert érő hatások közt,
következik például a társaság megválogatása. Nagyon sok-
féle emberrel találkozunk és mindenki hat reánk; azaz valami nyoma
marad bennünk a másoktól hallott beszédnek, mások erkölcsi felfo-
gásának, példájának. Okos ember csak olyanok közé megy, akiknek
a hatását magára nézve kívánatosnak tartja s ha az övétől idegen
szellemet észlel valahol vagy valakiben, azzal komolyan leszámol,
azaz a magáéval összeveti és a jobbat választja. Ugyanígy van a
dolog pl. az irodalommal, mozgóképszínházzal, általában minden-
nel. Itt tehát az a fontos, hogy ne vegyen az ember készpénznek,
jónak, hasznosnak valamit, amit meg nem gondolt, amíg a maga esz-
ményi szempontjából mérlegre nem tette. Ami pedig az önmagunk-
kal szemben való védekezést illeti, nagyon egyszerűen lehet meg-
mondani: miről van itt szó. Arról, hogy ha pl. érzem, hogy valaki-
vel találkozva felindulok, győzzem le magamat, ne engedjem, hogy
szenvedély fejlődjék ki bennem, ne hallgattassam el az okoskodás-
sal az érzéseimet és ne engedjem, hogy érzéseim elbódítsák az ér-
telmes gondolkodásomat. Nem hallgatom el, hogy ezt így csak meg-
mondani egyszerű, megcselekedni nehezebb. De éppen nem lehetet-
len, csak igazán akarni és állandóan gyakorolni kell.

Ez már átvezet a mondanivalók utolsó pontjára, arra, hogy mi
a módja az önnevelésnek. Mindenki átlátja, hogy így hamarjában
lehetetlen előadni mindazt, ami erre nézve mondható, hiszen akkor
az embernevelés egész nagy gondolatkörét kellene az önnevelés
szempontjából kiteregetnem. Sem idő nincs reá, sem a szükségét
nem látom. Elég erre nézve némi indítást adnom; aki eddig figyelte
a szavaimat, ezen a fonálon tovább tud haladni.

Az egészség megtartására és visszaszerzésére vonatkozóan mind-
össze arra utalok, hogy száz orvos sem biztosíthatja az egészségét
annak, aki maga nem ügyel magára, nem igyekszik egészséges lenni.
Egyetlen útbaigazításul tehát csak annyi álljon itt: törődjék min-
denki az egyéni és a közegészségügy minden kérdésével és soha ne
felejtse el, hogy nem elég tudni az egészséges élet feltételeit, hanem



218

teljesíteni is kell. Szervezetünk minőségét örököltük, de gondozása
a magunk feladata. Testi tekintetben ez a gondozás az önnevelés
legfőbb feladata s az alapja annak, hogy magunk erejének fejleszté-
sére, testünk edzésére és ügyesítésére is iparkodhassunk.

Valamivel több szót kíván, mert szokatlanabbnak tetszhetik az
önnevelés többi feladata. Ebben a tekintetben arra kell először is
felhívnom a figyelmet, hogy az önnevelés sokkal több, mint amit ön-
képzésen, önművelésen érteni szoktak. Ezt ugyanis rendesen úgy
értelmezik, hogy továbbtanulás, magunk jószántából és tetszése sze-
rint. Mindjárt kiderül, hogy ez a továbbtanulás mellőzhetetlen, de
az önnevelésnek csak egyik részlete. Nem szabad tehát pusztán a
tanulásban látni az önnevelés tennivalóit, hanem be kell azt illesz-
teni a sokféle tennivaló sorozatába. Igaz, hogy itt mindjárt legelői
találkozunk vele, mert elsősorban azt nézzük: mit tehetünk avégre,
hogy tisztánlátó emberekké váljunk és azok is maradjunk. Itt csak-
ugyan az az első követelmény, hogy érdeklődjünk a világnak, az
emberiségnek, a magunk nemzetének, az emberi életnek a kérdései
iránt és a magunk határozott területéről indulva tovább, minél ala-
posabb ismereteket szerezzünk minden olyan tárgyban, amely ben-
nünket érint, amelyben nekünk állást kell foglalnunk. A tanultság
ad alapot arra, hogy a felmerülő sokféle véleményt mérlegelni tud-
juk, mert a tanulás gondolkodásra késztet, a meggondolás szempon-
tokat fejleszt, célokat világít meg és így a magát tanulás, megfigye-
lés, megfontolás által művelő ember tudatosan foglalhat állást
egyéni és nemzeti feladatok kitűzése és megoldása dolgában. Az
önnevelésnek tehát arra kell törekednie, hogy ismereteinket gyara-
pítsuk, a tanultakat megemésszük, vagyis jól meggondoljuk, ne ada-
tok zagyva tömegét gyűjtsük fel magunkban, hanem csakugyan tá-
jékozódni igyekezzünk a világban. Ezen az úton biztosíthatjuk ma-
gunknak a tisztánlátást azzal is, hogy semmiféle kérdésben nem fo-
gadunk el vezetőnek vakon jelszavakat, hanem minden effélét ala-
posan megvizsgálunk: mi az értelme, miként használják, mit kíván-
nak tőlünk egyik vagy másik jelszó nevében, merre akarnak vezetni
bennünket. Ezzel a tudáson alapuló megfontolással jutunk el arra a
magaslatra, amelyen különbséget tudunk tenni a dolgok között azok
jelentősége szerint s az emberek között, azok értéke szerint. Ezen a
módon jutunk el arra az álláspontra is, amely arra tesz képessé,
hogy ne dugjuk be fülünket a miénktől eltérő nézetek hallatára, ne
zárkózzunk el a másvéleményűektől, hanem éppen ellenkezően
tudjunk mindent a magunk eszménye szempontjából mérlegelni és
értékelni, tudjuk a saját nézeteinket védeni, avagy ha a jobb belá-
tás ezt kívánja, módosítani. Az önnevelés tehát azt jelenti, hogy
ellenőrzöm a gondolataimat: igyekszem alaposan, helyesen gondol-
kozni, megérteni.

Ez az ellenőrző, tudatosan kormányzó feladata van az önneve-



219

lésnek avégre is, hogy nemeslelkűvé fejlődhessék az ember és min-
dig nemesen cselekedhessek. Erre nézve első teendő: önuralom az
ösztönökkel szemben. Hozzá kell szoknunk, hogy elemezzük a lelki-
állapotainkat, keressük meg a sokszor magunk előtt is rejtve levő
okát valamely nyugtalanító állapotunknak. Hányszor bukkanunk
ilyenkor az érzékenységre,, sőt érzékenykedésre; nem ritkán restel-
kedve ismerjük fel magunkban az önzés hangját, az ezzel sokszor
összefonódó hiúságot; számtalanszor a még be nem vallott ellen-
szenvet valaki iránt vagy pedig a homályos, még indokolatlan von-
zódást. Minden egyes esetben, amikor valami efféle rejtett forrást a
lelkünkben feltárunk, az önismerethez jutunk közelebb és ezzel az
önmagunkon való uralomhoz. Olyan alap ez az önuralom a nemes
érzület szempontjából, mint a tudás a tisztánlátásra nézve; minden
többi ebből ered. Aki uralkodni tud magán, az már leküzdeni tudja
az alsóbbrendű érzelmeket és így elhárította akadályait annak, hogy
másokat, még ellenfeleket is, megbecsülhessen, — már pedig a má-
sok megbecsülése, közéleti vonatkozásban is, de az egyéni életben
is lemérhetetlen súlyú követelmény. Az önuralomból ered a kö-
vetkezmények elgondolására való kötelezettség érzése is; ez az er-
kölcsi tekintetben talán legnagyobb jelentőségű érzés, mert ez állja
útját az elhirtelenkedésnek, ez ment meg az utólagos megbánás bá-
tortalanító gyötrelmeitől, ez parancsol magasrendű és nemes cse-
lekedeteket. Nyilvánvaló, hogy az önuralom voltaképen az önbírálat
állandóságát jelenti: ellenőrzöm az érzéseimet s igyekszem mindig
a nemesebbet, tisztábbat segíteni érvényesülésre.

Ha a tisztánlátás és a nemes érzület fejlődése útján így tudjuk
magunkat segíteni, akkor egyszersmind az akarat megerősödését is
elősegítjük, mert az akarásunk mozgatóit fejlesztjük. Az értelem vi-
lágossága és a nemes érzelmek ereje határozottan mutatja a cselek-
vés útját. De természetes, hogy azért mégis van e tekintetben is az
önnevelésnek külön feladata. Ez megint önmagunk állandó ellenőr-
zésében áll: amíg a célt el nem értük, addig ne engedjünk sem a pi-
henés vágyának, a beleunás ernyesztő hatásának, sem mások sugal-
lásának, a pillanatnyi sikertelenség leverő érzésének. Hányszor, de
hányszor gondol az élettel vagy gonoszsággal küzdő ember arra:
»miért is folytassam?« és hányszor hagyják abba a küzdelmet, sok-
szor közvetlenül a cél előtt?! Az ilyeneknek gyenge az akarata és
feltétlenül még gyengül, minél többször ejti le bágyadtan a dolgozó
kezét ahelyett hogy keményebben markolná meg a kalapács nyelét.
Erre a »nem hagyom magamat«, »amit kezdtem, elvégzem«-felfo-
gásra nehéz rászoktatni magát annak, akit kicsiny korától fogva
nem így neveltek, — de lehetetlenség ebben sincs. Az erőt ehhez az
adja, ha nem az egyes részleteket, az egyes lépéseket nézzük, hanem
az egészet, a célt, t. i. a munkának, az életnek a célját tartjuk sze-
münk előtt; ha arra gondolunk, hogy talán lemondhatunk az olyas-



220

minek a folytatásáról, amit csak magunkért kezdtünk, de az olyan-
ról nem, ami mások sorsára hat. Az elhatározás mellett való kitar-
tás nemcsak az alaptermészetnek, hanem nagy mértékben a gyakor-
lásnak a dolga; önmagunkat ebben sokszor gyakorolhatjuk. Nem is
kell itt nagy dolgokra gondolnunk, hanem egészen aprókra: megtar-
tom a felkelésnek, a lepihenésnek jól megfontolva kitűzött idejét; napi-
rendet készítek és attól csak rendkívüli esetben térek el. Ezek és ha-
sonlók az ember életének minden vonatkozására kiterjesztik a ha-
tásukat, mert ezzel az ember neveli magát, gyakorolja az akaratát,
szokássá, vagyis állandó eljárássá teszi az elhatározás mellett
való kitartást. Természetesen csak olyasmi mellett szabad kitartani,
amit az ember helyesnek ismert fel és annak érez.

Az önnevelés hatalmunkban van; az önneveléssel magunkat ala-
kíthatjuk. Igazi jelentőségét azonban csak akkor látjuk, ha vissza-
gondolunk ez előadás kiindulására, arra a kérdésre: milyen embe-
rekre van ma szükségünk? Szükségünk egyenkint mindnyájunknak
van arra, hogy tisztán lássunk, nemesen erezzünk és akaratunk erős
legyen. Ha azonban eme cél felé csak egy lépéssel is közelebb ju-
tunk, az nem csak nekünk haszon egyénenként, hanem az egész kö-
zösségnek. A nemzet jövője követeli, hogy tagjai ilyenek legyenek,
mert enélkül sem egyénekben, sem a nemzetben nem lehet önisme-
ret, sem az egyéni, sem a nemzeti élet mai feladatai nem lehetnek
tudatosak. Csak így gyarapodhatik a közös munkára való képesség
és készség, mert csak így világosodhatik meg az egymásrautaltság.
Ki nem látná, hogy mindezek nélkül hiában való beszéd a »nemzeti
egység«?! Közelednie is csak annak a nemzedéknek lehet feléje,
amelyiknek a tagjai erre nevelik önmagukat.

Az Erzsébet Népakadémia 1924. évi közgyűlésén. Megjelent az
1924. évi Jelentésben, 1927.

A KÖZÉLET ERKÖLCSI KÖVETELMÉNYEI.
I. Elöljáróban röviden jelzem az ilyen előadásokról való felfogá-

somat. Szükséges, hogy a hallgatók előre lássák a beszéd célját, az
előadó pedig nyugodt lehessen afelől, hogy maga és hallgatói a mon-
dandókat ugyanabból a nézőpontból tekintik.

Idegen embernek művelt közönség előtt tartott előadása mai
napság csak akkor tehet igazán hasznot, ha nem valami egészen
sajátos, egyéni kérdést tárgyal, nem az újdonságot keresi, hanem
olyasmiről mondja el gondolatait, amiről minden nyilt eszű ember-
nek gondolkodnia kell s gondolkodik is mindenki, ha nem zárja ki
magát a nemzet lelki közösségéből. A nyilvánosan beszélő embernek
ma az a kötelessége, hogy segítse a most annyira hiányzó és nehe-
zen fejlődő közvélemény kialakulását a mi nemzedékünk életének



221

valamely nagy kérdésében. E segítségre szükség van, mert az élet
nehézségei oly súlyosak, az egyéni, apró bajok az embert annyira
lekötik, hogy a nagy, közös feladatok elhomályosulnak és az ezekről
való gondolkodás természetesen könnyen egyoldalúvá torzul. Ezért,
ha bárki is enged a beszélésre való felszólításnak, ezzel azt a köte-
lességet veszi magára, hogy küzdje le a maga személyes, lelki nehéz-
ségeit és kísérelje meg, hogy beszédének a tárgyára nézve közös
irányt adjon a hallgatók gondolkodásának saját gondolatainak tár-
gyias előterjesztése által. Ily felfogással és szándékkal mondok el
egyet-mást a közélet erkölcsi kérdéseiről.

Ezzel jövendőnk legnagyobb kérdéséhez nyúlok, ámbár amit
mondok és ahogyan elmondom, igen egyszerű, bizonyára közönsé-
gesen ismeretes lesz. Annál jobb. Annál inkább egyetérthetünk
abban, hogy valóban komolyan akarjuk Magyarország újjáépítését,
akkor azt kell kívánnunk, hogy a közviszonyok, amelyek között
élünk, változzanak meg, alakuljanak a mai kornak megfelelővé, a
mai feladatokra alkalmassá. E kívánságnak nyilt a forrása. Igen
különböző területeken dolgozó emberek mondják ezerszer és elgon-
dolják még többször, hogy „ilyen viszonyok között“ nem lehet és
nem érdemes dolgozni, mert a becsületes munka sikerét nem remél-
hetik. S ha a különféle munkák akadályait sorra vesszük, tisztviselő
és kereskedő, tudós és gazdálkodó azt ismeri fel, hogy nem valami
egyes, elhárítható vagy megkerülhető akadályok állnak előttök,
hanem hínárszerűen körülfogják a lábokat a mai életnek bizonyos,
egyetemes jelenségei, sokszor magyarázhatatlan, szinte elemi erejű>
bonyolult fonadékai láthatatlan szálaknak. Ezért olyan általános a
vágyakozás a jobb idők után. Minél több hallgatóm ismeri fel sza-
vaim hátterében a saját tapasztalatait, annál teljesebben egyetért-
hetünk abban is, hogy a változásra irányuló kívánság nem ér sem-
mit, ha egyenként mindnyájan elő nem mozdítjuk közéletünknek
óhajtott átalakulását. De hogy ebben a munkában csakugyan részt-
vehessünk, tisztában kell lennünk azzal, hogy a baj hol van és a
javítást hol kell kezdenünk.

II. Sokan azt hiszik, és sűrűn mondják is, hogy minden nyava-
lyánknak, erkölcsi bajainknak is, oka a politika; azt követelik
tehát, hogy ez a politika változzék meg. Mi idősebbek tudjuk, hogy
ez a vélemény, ez a követelés évtizedek óta, amennyire személyes
emlékezésünk terjed, majdnem szakadatlanul hangzik, pedig a poli-
tika ugyancsak sokszor és nagyokat fordult. Arra kell tehát gon-
dőlnünk, hogy a politika minőségének mélyebb oka van: más politi-
kát csak másféle társadalom csinálhat. , A társadalom minősége
pedig a műveltségén fordul meg: nem válhatik különbbé, ha művelt-
sége nem mélyül. Csakhogy a műveltségnek is többféle eleme,
többféle bizonyítéka van. Nincs műveltség az értelem fejlettsége,
kiműveltsége nélkül, de ez maga még nem műveltség az erkölcsi



222

fejlettség, az érzület nemessége nélkül. Valamely társadalom meg-
változásának az erkölcsiség alakulása a feltétele és bizonyítéka-
akik a társadalmat jobbá, feladataira alkalmasabbá akarják tenni,
erkölcsileg tegyék különbbé. A lelki műveltség voltaképpen az erköl-
csi magasabbrendűség kérdése és a jövőn csak ennek a fejlesztésé-
vel lehet változtatni bármelyik irányban. Csak a magába szálló,
önmagát javítani törekvő társadalom alakulhat át lelkileg és csak
a lélekben átalakult társadalom folytathat a nemzet jobb jövőjét
tudatosan előkészítő politikát.

Mi az útja ennek az átalakulásnak? Rendesen azt mondják,
hogy az új nemzedéket kell mássá, különbbé nevelni. Igaz, de kik
nevelik? Üj nemzedéket csak a felnőtt nemzedék nevelhet, de hiszen
éppen ennek a helyébe óhajtunk most másféle embereket s ez nem
következhetik be, ha a felnőttek meg nem változnak?! A nevelő
tudva vagy akaratlanul mindig példa, minta a növendék előtt, neki
tehát már olyannak kell lennie, amilyenné mást nevelni szeretne!
Ez a körbenforgás a mai életnek súlyos kérdése.

Nem szabad túltennünk magunkat rajta azzal a hagyományos
áthárítással, hogy a nevelés az iskola dolga, hát csinálja. Csinálja
is. Azaz: iparkodik csinálni; mindenik iskola, minden jó lelkű
tanítóember vállalja azt a kötelességet, hogy növendékeinek tanulttá,
nemessé, tisztává nevelésével az egész társadalom ilyenné alakítá-
sában részt vegyen. De gondoljunk arra, hogy a tanító is a mai
felnőttek egyike, a mai társadalom közös bélyegét nem dobhatja le
magáról s főképpen: nem menekülhet ki iskolájával ebből a kör-
nyezetből, nem teremthet más erkölcsi levegőt növendékei körül,
legfeljebb az életnek arra a csekély kis idejére, amíg a gyermek
teljesen a tanító szellemi befolyása alatt áll — ha csakugyan ott
áll. Az iskola emberei sokszor mondják és a higgadt meggondolás
feltétlenül igazat ad nekik: ők nem az egyetlen, sőt nem is a leg-
erősebb hatalom az új nemzedék felett; az iskola magában nem
biztosíthat semmi eredményt, ha kívülről öntudatlanul — és hány
esetben szándékosan is! — gáncsot vetnek neki.

Ezért mondják és valóban azt is kell mondanunk, hogy az új
nemzedék erkölcsi alakulása a családon fordul meg. De ugyan
maradhatunk-e egyszerűen amellett, hogy tessék tehát a családnak
jó példát, jó nevelést adnia?! Biztosíthatja-e magában a család,
egy-egy család a maga gyermekei kívánatos lelki alakulását, ezzel
az erkölcsi nemesbedését? Ez a kérdés bizonyára mindenikünkben
egyes, ismert családok képét újítja fel és sokféle példát tudnánk
felhozni, jót is, rosszat is. Ne kezdjünk itt azonban aprólékos szem-
lélődéshez; sok vigasztaló nem járna vele s annyit enélkül is kimond-
hatunk, hogy a mai családok nagy részének tanultsága, erkölcsi,
egészségi állapota az új nemzedéknek nem szolgál javára.: Okos,
de nagyon elfoglalt apák, művelt, de a nevelésnek legfeljebb csak



223

egyik részéhez, a gondozáshoz értő anyák világosan látják, hogy
nem tudnak meglenni az iskola, a hivatásos nevelők segítsége
nélkül, sőt ezekre kénytelenek hagyni, ezektől kell várniok a nevelés
legnagyobb részét. Még ott is, ahol az anya gyermekei nevelését
tartja élete legfőbb, legértékesebb feladatának! íme, újra a körfor-
gás, a kölcsönös egymásra-vetés: az iskola a családra, a család
az iskolára néz!

Innen nincs kivezető út, csak egy: legyen mindkettő olyan töké-
letes, amilyen csak lehet. Tökéletes? Emberi gyarlóság csak kívánni
is a tökéletességet; de emberi kötelesség, az emberi érték fokmérője
a tökéletességre való törekvés. Tegyük fel, hogy család és iskola
egyaránt törekszik a lehető legjobban teljesíteni jövőt alapozó felada-
tát; ezt észre veszi mindenik a másikról s akkor nem egymásra
panaszkodnak, hanem felismerik a közös akadályt, mely mindkettő-
nek útjában áll: a társadalomnak az övékkel nem egyező hatását.
Mintha a család és az iskola nem volna alkotó eleme a társadalom-
nak, úgy néznek reá s magokkal szembenállóknak látják. S itt követ-
kezik ismét a természetes ellenvetés: miért hárítja az iskola és a
család a társadalomra a felelősséget, hiszen a társadalom olyan,
milyenné a család és az iskola neveli az egyéneket; miért panasz-
kodnak ezek mégis az egészre? Erre a kérdésre ez a felelet: azért,
mert az egyes ember, egyes család, egy-egy iskola mindig azt érzi,
hogy a nagy közösség életének nyilvánulásaiban, a közéletben hatá-
iózott szellem jelentkezik s ez az ő törekvéseit befolyásolja; azt
látják, hogy az egyének számára olyan a közélet, mint a növénynek
a talaj, minden élőnek a levegő; a közélet minőségének a hatását
nem lehet megmérni, de látnivaló, hogy óriási mértékben alakítja
az otthon és az iskola erkölcsi levegőjét, a gyermekek lelki fejlődését
— éppen azzal, hogy a felnőtteket erkölcsileg meghatározza. És
amint ezt a körülményt így felismertük, megszűnik a kölcsönös
hatások körforgásának tétlen vagy tehetetlen szemlélése. Aki az
erkölcsi megújhodást óhajtja s evégre máslelkű társadalom kiala-
kulását igyekszik elősegíteni, annak itt kell kezdenie a meggon-
dolást: miként lehetne a bennünket körülfogó egész közélet erkölcsi
minőségét különbbé tenni?

III. A közélet fogalmát nemcsak egyképpen lehet meghatá-
rozni. Sokan úgy értik, hogy a közélet a mintegy nyilvános életet
élő emberek élete. De vájjon kik ezek, meg lehet-e húzni köztök
és a nem-ilyenek között a határvonalat? Nincs olyan ember, aki
többé vagy kevésbbé nem a nyilvánosság előtt élne, akinek az
életmódja, munkájának a hatása a közre nézve közömbös volna.
Ha arra gondolunk, hogy magunk családostól mintegy zárt falak
között élünk, a nagy társasággal nem érintkezünk, közdolgokkal
nem foglalkozunk, tehát nem is vagyunk részesei a közéletnek:
akkor  jusson   eszünkbe   az  is,  hogy  néhány   emberrel  mégis   csak



224

érintkezünk, az emberek érintkezése pedig kölcsönös látást jelent
s a hatást mindenki tovább adja valamilyen alakban; gyermekeink
iskolába járnak s mindenütt az otthon őket körülvevő szellemet
érvényesítik öntudatlanul is, ugyanúgy, ahogyan a mások gyerme
keinek a hatását meg behozzák a szülői falak közé. Szó sincs
tehát arról, hogy magunkat a közélet hatása alól elvonhatnók, sem
arról, hogy a közélet minőségéért való felelősséget teljesen elhárít-
hatnók magunkról, mert bármilyen zárt és szűkkörű is az életünk,
hatása mégis van egy vagy más alakban a mások életére és azo-
kénak is a miénkre. Kézzelfogható példa erre a kis mesterember
élete: nem politizál, csak dolgozik, cipőt vagy szekrényt készít,
igazán nem a nyilvánosság előtt, munkája mégis alakítja a köz-
életet, mert nem magának, hanem másnak dolgozik, mások bizal-
mából és megrendelésére, megelégedésére vagy bosszúságára, mun-
kája tehát a köz szempontjából, a különböző foglalkozású emberek
kölcsönös viszonyára való tekintettel is fontos. Másik ilyen például
állítsuk magunk elé gondolatban a tisztviselő, akár a legkisebb
rangú hivatalnok munkájának sokszor messzire nyúló hatását. Ki
sem bogozható kölcsönös hatások fonadéka így a közélet: az
emberek együttélése. Ebben pedig mindenki részes és így ez a
szó, közélet, csak félre vezető kifejezés az emberi élet helyett.

Világos ebből, hogy ennél pontosabb, szűkebb meghatározásra,
a nyilvános élet fogalmának bizonyos körülhatárolására van szükség.
Az emberek együtt élnek; a közélet azonban az együtt élő emberek
tevékenységének csak egy részét foglalja magában. Az emberi tevé-
kenységek két csoportját kell közéleten értenünk. Egyik: a köz-
szolgálat vagyis a hivatalviselés, tisztségek betöltése; a másik a
közügyekben, az ország, a megye, a város, az egyház, az egyesületek
ügyeiben, a társadalom egyik vagy másik mozgalmában való rész-
vétel. Sem a részvétel sokféle lehetőségét, sem a közszolgálat szám-
talan ágát nem szükséges itt elemeznem; azt hiszem, ennyit mon-
danom elég volna arra, hogy a közéletnek ez a meghatározása
mindnyájunk gondolatának ugyanazt az irányt adja. Ez az a közélet,
amelynek szelleme, erkölcsi minősége döntőn befolyásolja^ez imént
felmutatott tágabb kört; e közéletben szereplő, valóban mindenki
szeme előtt élő emberek teremtik meg azt a közszellemet, erkölcsi
légkört, amely egy-egy időpontban á nagy tömegnek s főként a
még önállóvá nem fejlett újabb nemzedéknek a felfogását, irányát
meghatározza. Az most a kérdés: hogyan értsük a közéletre
vonatkozóan az erkölcsösséget, miféle erkölcsi követelmények fűződ-
nek a közéleti tevékenységhez?

Erkölcsön az egyénnek életében mutatkozó távoli és közvetlen
eélok, hatalmas vezető eszmék és aprólékos szempontok s a mind-
ezek érvényesítésére használt módok minőségét értjük. Ez a minőség
az  egyén lelkületéből,  mint  alapból  emelkedik ki;   lényegében  az



225

dönti el: mi mozgat bennünket, mi indít cselekvésre. Gondoljunk
egy percre önmagunk életére. Bármilyen egyszerű életű az ember,
ha akármelyik tettének az okaira visszagondol, kétségtelenül észre-
veszi, hogy a cselekvést elhatározás, az elhatározást pedig meggon-
dolás, mérlegelés előzi meg s e mérlegelés közben bizonyos szem-
pontok küzdenek egymással, amíg valamelyik szempont legyőzi a
többit. A szempontoknak, érveknek ez a versengése az érett
emberben nagyobb izgalom nélkül, jóformán észrevétlenül megy
végbe, mert cselekvésének állandó indítója, meghatározója már
kialakult benne; az ilyen nem az érvek küzdelmére eszmél, hanem
a legfeljebb megvillant lehetőségek között határozott, állandó alap-
elveket érvényesít tudatosan. S gondoljunk most arra is, hogy mások
cselekvésében is látjuk vagy a benső küzdelem nyomait vagy a
megállapodott szempontok uralmát. Magunk és mások ilyen meg-
figyelése azzal az eredménnyel jár, hogy az emberi cselekvésnek
nagyon különböző mozgatóit ismerjük fel: egyik emberben az
érzelmek sokaságából az alacsonyak, a pusztán testi forrásúak
érvényesülnek majdnem gát nélkül s az ilyen embert minden dol-
gában önzés jellemzi; a másiknak a magasabb rendű, szellemi
forrású érzelmek adják az irányt, valamely tisztult eszme és mások
iránt való jóakarat. A különböző indító okok ingadozása vagy
állandósága más-más lelkületet, különféle erkölcsi minőséget jelent
s így a különböző emberek egész élete bensőleg is, másokra, a
közre való hatásában is különféleképen alakul.

A sokféle ember között azokat tartjuk értékesnek és azok.
hatását kívánjuk, akikben a cselekvés magasrendű szempontjai
állandósultak és uralkodnak. Kérdés azonban: melyek ezek a magas-
rendű szempontok? Ezt nyilván nem dönthetjük el ötlet vagy
szeszély szerint, hanem az erkölcstan (ethika) útmutatása szerint
elvi alapot kell szereznünk a közélet szereplőinek értékelésére. Az
erkölcstan éppen a cselekvés mozgatóinak, az embert tettre indító
és irányító szempontoknak értékelésével foglalkozik, az emberek
erkölcsi megítélésének alapelveit keresi. Azt tanítja, hogy az emberi
cselekvés értékelésének alapvető szempontja: a jóság, erkölcsi
tekintetben tehát a jó ember, a jó cselekedet az értékes. Az erkölcs-
tan a jóságnak, mint értékmérőnek egyetemes sajátosságait az em-
beri élet mindennemű nyilvánulásában vizsgálja és mindennemű cse-
lekvés számára akarja meghatározni; ha tehát valamely határozott
körre nézve szeretnők megállapítani, hogy mit nevezhetünk jónak,
azaz erkölcsösnek, akkor az erkölcstan egyetemes érvényű tételeit
kell alkalmaznunk. Eszerint a közéleti erkölcstan sem lehet egyéb,
mint az erkölcs egyetemes követelményeinek alkalmazása a köztevé-
kenységet folytató emberre. A kérdésünk tehát így alakul: miképpen
jelenik meg a jó a közéletben, hogyan kell a közélet embereit érté-
kelnünk, a jóságnak mik a feltételei ebben a tekintetben.



226

IV. Emberi cselekvés erkölcsi megítélése akkor igazságos, ha
a tettnek nem az eredményét, nem a kísérő jelenségeit, hanem a
megindítóját, a szándékot nézzük. Minden cselekvésnek valami
céljának kell lennie; erre a célra gondolunk, a cél elérésének a
vágya a szándék. A közélet emberére vonatkozóan is éppen abban
keli az erkölcsi mértéket megtalálnunk: miféle célt szolgál a köz-
életben, sőt még előbb: van-e határozott célja közéleti tevékeny-
ségének.

Bár természetesnek látszik, hogy előttünk legyen a tevékeny-
ségünk célja, mégsem látja ezt mindenki világosan. Ismerünk embe-
reket, akik egyenesen, következetesen haladnak; de olyanokat is —
és ezek vannak többen — akiknek az életében és szereplésében
nem tudjuk észrevenni a határozott irányt. Egyik a maga útján
halad, a másikat akárki vezetheti. Igen érdekes, hogy a közbeszéd
az ilyen vezethető, könnyen rábeszélhető, mindenkinek igazat adó
embereket szokta jó embernek mondani s a mindig egyenesen haladó,
jobbra-balra nem tekintgető emberek kerülnek sokszor gyanúba
mindkét oldalról. De csak egy ideig, bár néha tartósan; addig, amíg
ki nem derül, hogy ezek egyenessége céltudatosságot, amazok úgy
nevezett jósága céltalanságot jelent. A közéletben az az igazán jó
ember, aki nemcsak napról-napra éldegél, nemcsak „jelen van“,
nemcsak alkalomszerűen cselekszik vagy nem cselekszik, hanem az
életet és a dolgozást egynek ismeri, a napok hosszú sorát, a munka
sok részletét egy folyamatnak látja, magát nem szemlélőnek, hanem
a munkára kötelezettnek érzi s egyre tisztábban, határozottabban
felismeri a munkája célját. Enélkül nincs tartalma az életnek az
egyén számára és nincs értéke a köz szempontjából.

Maga az, ha megvan a célja a közéletben való részvételnek,
még nem elég. A cél erkölcsösségének három, egymástól el nem vá-
lasztható kelléke van: megfontoltnak és eszmeinek kell lennie s a
közösségre kell vonatkoznia.

A megfontoltság azt jelenti, hogy nem mástól vesszük át a célt
készen, nem is valami felvillanó ötletet ragadunk meg mérlegelés
nélkül, nem szeszélynek, véletlenségnek engedünk, hanem a bár-
mely úton elénk került célgondolatot minden oldalról megvizsgáljuk
s e vizsgálódás eredményeként állapodunk meg benne. Ez a vizsgáló-
dás teszi a célt tudatossá; a tudatosság pedig tisztánlátást, hatá-
rozottságot jelent. Ezzel egyben a cél erkölcsösségének egyik fel-
tételét is megszereztük, mert erkölcs nincs állandóság nélkül;| a
kapkodás, ingadozás, bizonytalanság magában véve még nem min-
dig erkölcstelenség ugyan, de annak legalább is a határán van. És
veszedelmes az egyénre nézve is, a közre még inkább. Ezért alap-
vető feltétele a közéleti cél erkölcsi értékének a megfontoltság,
azaz tudatosság.

A megfontolás elmélyedésre vezet, kapcsolatokat ismertet fel,



227

következményekre figyelmeztet s eközben a sokféle egyes cselek-
vésből álló köztevékenységre nézve közös vezető gondolat alakul
ki az emberben:, valamely eszme világosodik meg előttünk, az
mutatja a célt, az irányítja életünket. Tudatosan élünk, azaz látjuk
a munkánk célját; magas mértéket alkalmazunk minden cseleke-
detünkre, mert bennünk kialakult cél mint eszmény (ideál) áll
előttünk s mindent ahhoz mérünk; egy irányban haladunk, mert
a bennünk tisztán élő eszmei cél döntően meghatározza gondola-
taink kapcsolódását és uralkodik érzelmeinken. A közéletnek ilyen
ideálisan élő, azaz határozott vezető eszme uralma alatt határozott
eszmény szolgálatában álló emberekre van szüksége. Csak az ilyenek
tudnak megállani az élet különféle hullámai között anékül, hogy a
hullámok játékszerévé lennének. Ennek a jelentőségét nyomban meg-
látjuk, ha végiggondoljuk az egyesek életét. Bármily munkakört
töltsön is be valaki, az élet sokféle körülményei néha csábítják,
sokszor kényszeríteni akarják arra, hogy céljától, elveitől eltérjen.
Nincs senki, akit eféle hatások ne érnének. Egyik könnyen enged
és örökre elveszti uralmát önmaga fölött; a másik meginog, de
nyomban kiegyenesedik; a harmadik kibillen a választott irányból,
de nem tud nyugodni, míg újból vissza nem tér; a negyedik
észrevesz mindent, az ellenében jelentkező idegen erőket is, de
szilárdan a talpán marad s szemét nem veszi le az eszményről. A
bennünk élő eszme erőt ad és felemel, a környezet csábításai, vagy
kényszerítései gyengítenék és lefelé húznak; cselekvésünknek, köz-
életi munkánknak az iránya e két tényező küzdelméből alakul ki.
Minél tisztább az eszme, annál egyenesebb az utunk; aki nádszál-
ként inog az „azt mondják“, vagy „vájjon mit szólnak majd hozzá?“
szélfúvásában, annak a lelkében nincs mélyen gyökerező vezető eszme,
annak nem világít eszmény, az nem tud a messzeségbe nézni, csu-
pán az apró, egy napra szóló feladatokat látja, közvetlen eredmé-
nyekre gondol. Ezeket a feladatokat is látni kell és meg kell gon-
dolni a legközelebbi következményeket is. De ezeknek csak a távoli
céllal való kapcsolat adja meg értelmét és értékét, ezeket csak az
uralkodó eszme fényében lehetséges kisebbítés nélkül és nagyítás
nélkül mérlegelni. A maga életét sem tudja jól intézni, aki nem
gondol a holnaputánra is, legfeljebb a holnapra; a közéletben csak
alárendelt szerepet volna szabad betölteni mindenkinek, aki nem
tudja a közvetlen tennivalókat távoli célok eszmei magaslatáról
szemlélni.

Minél mélyebbre hatol a megfontolás az életcél keresésében,
annál világosabb az az eredménye, hogy az egyén minden tekintet-
ben kötve van a közösséghez, csak önmagára gondolva sem lehet
tehát munkássága célját a közösségre való tekintet nélkül hatá-
roznia el. A fokozatos tisztulás szükségképpen elvezeti a nyílt
eszű ember gondolatait addig a pontig, amelyen belátja, hogy a köz-



228

életben részes embernek a köztevékenység célját csak a közösségre
való hatásában szabad keresnie. Lehet keresnie egyébben is, de
nem szabad: nem a maga hasznát kell néznie, hanem a köznek
a hasznát. A köztevékenység célját keresve, a haszon fogalmát
nem lehet kikerülnünk. Lehetséges kihasználnom a közszereplést,
azért vennem részt a közéletben, hogy abból magamnak szerezzek
valami hasznot, nem törődve a közre háramló veszteséggel; lehet-
séges teljesen feláldoznom magamat a közért, tehát annak a hasznát
tartanom szem előtt, elfeledve az engem érő kárt- Könnyűnek látszik
azt mondani, hogy ez az erkölcsös, amaz erkölcstelen élet. A dolog
azonban nem ilyen egyszerű s különösen nagy a veszély, hogy
nem helyesen ítéljük meg a mások életét, mert nem látunk a lei-
kökbe: mit miért tettek. A köz érdeke nem tűri meg, hogy egyéni
érdek eszközként használja a közéletet; de az is ellenkezik a köz
érdekével, hogy az egyén elpusztuljon a közösség szolgálatában, ha
csak nem éppen ez, a meghalás a közért, az egyetlen szolgálat,
amelyet tennie lehet.

Az egyéni haszon és a közhaszon ellentétét az egyén és a közös-
ség viszonyának helyes felfogása szünteti meg. Régen tisztában van-
nak a gondolkozók azzal, hogy embernek lenni közösségben élést
jelent s ezen semmiféle okoskodás nem változtat. Ebből az követ-
kezik, hogy magamat a közösség tagjának tudva, tudom azt is, hogy
érdekem a közösség érdekével azonos: nekem nem lehet tartósan
hasznos, tehát nem hasznos, ami a közösségnek árt s nekem is
hasznomra válik valamilyen alakban előbb vagy utóbb, ami a közös-
ségnek érdekében van. Az emberben benne élő haszonvágy — ami-
nek a felhasználását Széchenyi annyira sürgette — akkor szolgálja
igazán az egyén érdekeit, ha nem mint haszonlesés, hanem mint
a hasznot tevés vágya érvényesül. Az az ember emelkedett emberi
méltóságának teljességére, az használ igazán önmagának, aki felis-
merte, hogy az emberi élet a maga egészében köztevékenység s a
pontosabban meghatározott közélet célja nem lehet egyéb, mint
a közjó elősegítése.

Ez a szándék, ez a cél teszi az embert nemessé, mert a közös-
ség eszméjének a munkásává teszi. Ezen az alapon határozhatjuk
meg a közéleti erkölcstan első követelményét eként: aki a közéletben
bármilyen munkakörben részt vesz, az a köz javát tartsa szeme
előtt. Semmi egyéb nincs ebben, csak az ősrégi törvény, ebben
együtt van mindaz, amit a közéleti erkölcstan parancsként állíthat
elénk. Minden más csak ennek feltétele és következménye.

V. A közjó szolgálásának az a feltétele, hogy legyen határozott
véleményünk arról, mi a jó a közre nézve és ismerjük azokat a
módokat is, amelyeken a közjót szolgálni lehet. Sem egyik, sem
másik feltétel nem teljesedhetik elvont, elméleti fejtegetések útján,
mert nem elég valahonnan elolvasnunk vagy magunkban elgondol-



229

nunk, hogy általában véve mi is a köz java, hanem azt kell meg-
látnunk, mi a szükséglete a közösségnek most, a ml szolgálatunk
idejében; nem elég tudnunk, hogy a közjó szolgálásának mik az
eszközei, hanem ezeket meg is kell szereznünk. Az egyik feltétel
tehát a közjó felismerése, a másik pedig a közszolgálatra való
felkészülés.

A köz javát csak úgy ismerhetjük fel, ha foglalkozunk a közös-
ség dolgaival, nem a magunk, személyes érdekeit általánosítjuk,
hanem tárgyiasan vizsgáljuk a közösség állapotát, életének körül-
ményeit, szükségleteit, a bajok csökkentésének vagy megszünteté-
sének, az erősödésnek és fejlődésnek lehetőségeit s eközben meg-
látjuk egyrészt a magunk helyzetének a közösségével való viszo-
nyát, másrészt a közösség érdekében reánk váró és tőlünk telő
tennivalókat. A sok ember sokfelől nézi a közösség életét s a
különböző egyéniségek más-más jelenségek iránt fogékonyak. Ez
azt biztosítja, hogy a helyzetnek különféle jellemző vonásai nem
maradnak rejtve s a szükségletek megállapítása nem lesz egyoldalú:
mindenki felismeri azt, ami iránt érzéke van és igyekszik megtenni
mindazt, amire képes. Ahhoz, hogy ebből összeütközések ne szár-
mazzanak — különbségek mindig lesznek — mindenek előtt
arra van szükség, hogy a közösség fogalmában egyetértés legyen,
azaz mindenki ugyanannak a közösségnek a javát keresse, ha nem
ugyanazt találja is jónak.

Felesleges bőven szólanom arról, hogy a közösség határozott
alakja: a nemzet, a közélet: a nemzet élete, a közjó: a nemzet
java. A közösség felismerésében az jutott a legmagasabbra, az él
igazán tudatosan, aki gondolatban végig haladt az emberi közösség
különféle alakulatain és tisztába jött azzal, hogy ezek között leg-
felsőbb: az egyetemes közösség egyéni alkulata, a nemzet, s látva
ennek az egyesre vonatkozó jelentőségét, úgy nézi a nemzeteket
az egész közösségben, mint az egyéneket a nemzetben. A közélet
emberének ismernie kell tehát a nemzetet, ennek az egész emberi
közösségben való múltját, jelenlegi helyzetének kialakulását, ezutáni
sorsának eshetőségeit. A nemzetismeret a forrása a nemzeti idealiz-
musnak és a nemzeti realizmusnak egyaránt: emelkedettséget és
biztonságot teremt, az álmodozó levegőbenjárásnak éppen úgy ellen-
sége, mint a sivár tengődésnek. így alakul ki az emberben a köz
javának tiszta gondolata: tevékenységének vezető eszméje.

A közjó felismerésével együtt folyik a szolgálatra váló felké-
szülés is. Ez a folyamat sokáig öntudatlan, hiszen nemcsak a gyer-
mek, sokszor még az ifjú sem gondol arra, hogy amit tanul, annak mi a
jelentősége életének önálló korszakára nézve. Amint azonban a
közösségbe tartozás gondolata erősödik, a személyes feladat vilá-
gosodik, ezzel együtt tudatosabbá kell válnia a munkára való
készülésnek is. Két része van ennek, mert a közösségnek minden



230

téren kettős készültségű emberekre van szüksége: olyanokra, akik-
nek megvan a kor műveltségi magaslatára emelő általános tájé-
kozottsága az életnek s a maga nemzete életének legfőbb kérdé-
seiben (műveltség) és ezen kívül megvan az alapos tudása és
képessége a maga munkaterének valamennyi részletére nézve (szak-
értelem). Gondoljuk csak el, mennyi bajnak, egyenetlenségnek
okozói a közéletnek műveletlen szereplői, mennyire nem elég, hogy
valaki csupán egyetlen szűk körben legyen otthon és máshoz ne
értsen; ezért olyan fogyatékos a sokféle foglalkozás emberei között
a kölcsönös megértés és az ebből származó megbecsülés. És gon-
doljunk arra is, hogy napról-napra mennyi kárt okoznak “a saját
kenyéradó vagy díszt adó, elvállalt vagy kikunyorált állásuk betöl-
tésére képtelen vagy csak feléből-harmadából képes emberek! Nem
ismerek nagyobb erkölcstelenséget, mintha valaki hivatalt keres
vagy vállal, holott egyebe sincs, csak ama közmondásban való biza-
lom, hogy „akinek Isten hivatalt adott, majd észt is ad hozzá!“ Há-
nyan, de hányan ülnek így kisebb-nagyobb hivatalokban és méltósá-
gokban, sokszor anélkül, hogy éreznék hiányaikat s döntenek embe-
rek sorsáról, közügyek menetéről és — példát mutatnak, mértékül
szolgálnak az új nemzedék előtt!

A közszellemnek olyanná kell válnia, hogy ne merjen senki
olyan hivatalra, szerepre vállalkozni, amelynek csak a javadalma
vagy dísze kecsegteti és nem a vele járó munka vonzza. Ezt a
vonzódást azonban csak az érezheti, aki felismerte, hogy mit jelent
az a munka a közösség életében és tudja magáról, hogy megvan
az ereje az elvégzésére. A közjó szolgálatának ez a két feltétele
van együtt a közéleti erkölcstan második követelményében: csak
annak van joga a közéletben részt kívánni, aki alaposan felkészült
arra, amire vállalkozik.

VI. Ha ilyen emberek állanak a közügyek élére, akkor a közéleti
erkölcstan alapvető követelményei mintegy természetes folya-
matként teljesülnek s a közéletben szükséges, a közjó által meg-
kívánt erkölcsi tulajdonságok benső kényszerűséggel fejlődnek ki.

A közjó felismerésének s a munkára való felkészülésnek a lelki
folyamata, a cél és az eszközök megismerése azt idézi elő, hogy
az ember meggyőződése szerint vesz részt a közügyekben. A meg-
győződés: bizonyság afelől, hogy mit kell tennem. Aki valaminek
a helyességéről meggyőződött, azaz gondolkodás, tanulás, tapasz-
talás útján határozott véleménye alakult ki, az nem tud másként
cselekedni, csak a meggyőződés parancsát követve, nem ingadozik
mások csábításai szerint, nem hánykódik kétségek között, látja az
utat és halad rajta. Ez a személyes meggyőződés azonban csak
akkor igazán értékes, akkor erkölcsi jellemű, ha állandóan képes a
fejlődésre. Első pillantásra mintha ellenmondás volna a meggyőző-
dés és a fejlődés fogalmában:  a meggyőződés szilárdságot jelent,



231

a fejlődés pedig alakulást. Mindjárt eltűnik az ellentét, ha arra
gondolunk, hogy a fejlődés közben végbemenő alakulás a különbbé
válás, emelkedés folyamata, haladás a tökéletesedés útján; a meg-
győződésből származó szilárdság meg nem merevséget, hanem tuda-
tosságot jelent, a cél felismertségét, az eszközök között való tiszta
tájékozottságot s minél személyesebb a meggyőződés, annál jobban
tudja az ember, hogy neki nem maga az elfoglalt álláspont a fő,
hanem az eszmény, amely felé az utat kereste. Ebből az következik,
hogy aki a köz javát igazán akarja, az azt állandóan keresi, vagyis
mindig kész arra, hogy esetleges tévedéseit felismerje, meggyőző-
dését helyesbítse, mert tudja, hogy az emberi léleknek a tévedés
lehetősége is a tulajdonságai közé tartozik, a megismerés útja
pedig végtelen. Ezért a meggyőződés mellett ott kell lennie az igaz-
ságra való törekvésnek is, jobban mondva: e törekvés közben a
meggyőződés a megnyugvást jelenti, a megállapodást addig a percig,
amelyben a tovább haladás, az újra való megvizsgálás belső kény-
szerűsége ismét jelentkezik. Itt most ne keressük: mi lehet ennek
az alapja és a meggyőződés megvizsgálásának mi a módja; a
lehetséges eredményekből is csak azt említem fel, hogy minél ala-
posabb meggyőződésünk, az újabb érvek mérlegelése annál bizo-
nyosabban a meggyőződés megerősödésével végződik. Itt az a
lényeges, hogy mivel a közéleti erkölcstan legelső követelménye a
KÖZJÓ szolgálásának a szándéka, ennek szükségképeni következ-
ménye a közjó teljes megismerése, alapos meggyőződésre, az
igazságra való szünetlen törekvés.

Ebben az erkölcsi vonásban az is benne van, hogy az ember
nem magát, az egyént látja középen a közéleti munkában, hanem
mindig az ügyet; nem a maga igaza a fő a szemében, hanem az
ügy érdeke. Ez azt jelenti, hogy az igazságot keresve, hajlandó a
tévedését elismerni, hajlandó a más igazát magáévá tenni. Bizo-
nyos, hogy ez nem könnyű, mert az emberi lélekben nemcsak az
igazság vágya él, hanem az önszeretet sokféle alakja is és ezek
megnehezítik a mások gondolatának elfogadását, elfogulttá tehet-
nek. Éppen abban nyilatkozik az erkölcsi erő, hogy az igazságra való
törekvésnek ezeket az akadályait leküzdjük, leküzdeni iparkodunk.
Enélkül nincs tisztánlátás, nem lehet alapos a meggyőződés, ezért
kell a közélet erkölcsi követelményeként a tárgyiasságra való törek-
vést is nyomatékosan hangoztatnunk. Mennyi társadalmi zavarnak,
személyi harcnak vetne az véget és venné elejét, ha hajlandók és
képesek lennénk az egymás igazát elismerni, nem a személyt, hanem
az ügyet tekinteni!

Efélén gondolkodva, megjelenik szemünk előtt a közösségnek
valamelyik, a nemzetnél kisebb alakja: a magunk községe, hivatali
környezete, a társaságunk. Mindez: különféle emberek együttélése,
együttdolgozása.   Látjuk,  hogy   az  egyéni  munka nem magán az



232

egyénen fordul meg, mert a közélet, a közért való tevékenység
mindig sokféle részletnek az egybekapcsolódása, egyik részlet a
másiknak a feltétele, egymás jóságát, sikerét kölcsönösen meghatá-
rozzák s minden ember csak részlet-munkát végez, ha még oly
nagy terjedelmű is az. Ebből következik, hogy az együttdolgozás
a kölcsönös segítést és megbecsülést követeli. És mégis látjuk, hogy
az együttmunkálkodásnak sok az akadálya: személyes érdekek
tolulnak előre, sok ember akarna dolgozni, de nem való arra a
munkára, sok tudna dolgozni, de nem akar, sok maga sem dolgozik,
mást sem enged és így tovább. Ezek a tapasztalatok a közélet
emberétől azt kívánják: törekedjék arra, hogy a közviszonyok, a
közélet körülményei, a közért való közös munka feltételei általa
folytonosan javuljanak, az akadályai csökkenjenek.

Ez a javító törekvés két tulajdonságot feltételez: jóakaratot
és szigorúságot. A mások iránt váló jóakarat a segítésre, együtt-
működésre való készségben jelentkezik; először mindig a jót teszi
fel s nem tart rossznak senkit, amíg ilyennek nem ismerte meg;
nem büntetni, hanem javítani szeret; a modora nem lenézés, vagy
leereszkedés, hanem méltánylás és magához emelés, nem bosszút áll,
“hanem megbocsátással lefegyverez; nem irigykedik, hanem együtt-
örvendezéssel erősíti a másikat. Nem jámborságból vagy gyámol-
talanságból, hanem mert tudja, hogy a köz javát ezzel szolgálja
igazán. Ez a jóakarat tehát a közjó akarása. Magáról tudja a jóaka-
ratú ember, hogy parányi részecskéje a nagy közösségnek és neki
nem lehet külön java, csak részesedhetik a közös sorsban; így nézi
a másik embert is és azon segítve, a közösség életén segít; ezért
tudja leküzdeni a személyes idegenkedést is a reászoruló másik
iránt. De éppen a közjó, a közösségbe tartozás, a hézagtalan
egybekapcsolódás gondolatának az uralma nem engedi a jóakaratot
gondolattalan érzelgéssé változni, megköveteli az emberek értékelését
és érték szerint való megkülönböztetését, a szigorúságot. A jóakarat:
gyöngédség, a szigorúság: keménység. A kettőt eggyé olvasztja az
igazság: ne engedd érvényesülni a gonoszt, mert ezzel te okozol
kárt; ne engedd, hogy tovább árthasson a köznek, aki nem tud
vagy nem akar megjavulni, azaz a közjónak szolgálni. Ez a kemény-
ség erkölcsi erőt jelent és ha az igazságra törekvés kormányozza,
nem válik kegyetlenséggé. Nem kegyetlenség, ha mindig a várható
következményeket gondolom el és nem járulok hozzá semmi olyan-
hoz — bárkinek lenne is egyénileg hasznos abban a pillanatban —
ami később, a közre nézve kárt jelent. Ily felfogással természetesen
nem a barátság, a sógorság-komaság, az „összeköttetés“ döntene a
közéletben, hanem a közérdek. S ez az erkölcsös felfogás. Fájhat a
szívünk, hogy pl. nem bocsáthatunk át valakit valamely képesítő
vizsgálaton, de nem tehetjük, mert azzal jogot adnánk neki olyan
hely elfoglalására, amelyre képesnek nem tartjuk. Szeretnők, ha tel-



233

jesíthetnők egy-egy állást kérő ember kérését, de nem tehetjük,
mert, azzal olyat ütnénk el attól a munkakörtől, aki azt jobban
betöltené. Ilyen példát számtalant lehetne felhozni annak bizonyítá-
sára, hogy a közérdek hű szolgálása, az erkölcsi szempont a közélet
emberétől valóban megköveteli, hogy tudjon kemény is lenni. Külö-
nösen szükséges ez a tulajdonság a vezető állások betöltőiben
(hivatalfőnök, munkavezető, felügyelő stb.); ezeknek minden lágy-
sága végnélküli bajok forrása lehet!

A jóakaratot is, a szigorúságot is egy érzés táplálja s az
egyesíti a kettőt az igazságban: a felelősség érzése. Ezt az igaz-
ságra és a tárgyiasságra való törekvés fejleszti, de a hatás kölcsö-
nös: ezt a törekvést a felelősségérzés nem engedi lankadni. Amint ez
az érzés kifejlődött, távolba nézésre kényszeríti az embert: nem a
közvetlen hasznot, hanem minden cselekvésének távoli következ-
ményét gondoltatja el vele s nem a pillanatnyi kellemes vagy kel-
lemetlen személyes hatás, hanem a nemzet sorsában várható
alakulás dönti el a lépését. Egyedül a felelősség érzése teszi képessé
az embert arra, hogy mással ne törődjék, csak amit neki meggyő-
ződése parancsol; ne nézze, mit csinál más és ne gondolja, hogy
ő egyedül úgy sem tehet semmit, hanem minden nehézség tuda-
tában is úgy végezze a maga dolgát, olyan szigorúan fogja fel a
feladatát, mintha azon, egyedül azon fordulna meg a közjólét, a
nemzet sorsa. Itt a kötelesség teljesítése nem külső kényszerűség,
hanem benső szükségszerűség következménye; egészen más az
erkölcsi tartalma, mintha valami félelem idézné elő. Nem értékes
ember, aki csak azért végez el mindent, mert fél a fegyelmitől;
hiszen a tolvaj sem lop, ha a rendőr közel van. Erkölcsi magasla-
ton nem kérdés, látják-e, észreveszik-e, megdicsérik-e, megtámad-
ják-e az embert; csak az a kérdés: mi a kötelesség s itt köteles-
ségnek érzik nemcsak a magunk munkája, hanem a mások iránt
való jóakarat is, a szigorúság is.

A lelki élet bonyolultsága miatt sok mozzanatát látjuk annak
a lelki állapotnak, mely a közjó szolgálására képessé tesz, az
erkölcsi minőség nem állapítható meg egyetlen tulajdonságból. De
a lelki élet egysége következtében minden tulajdonság mégis egybe
olvad s ezért az erkölcsi minőségre nézve mégis döntőnek tekint-
hetjük a felelősségérzés fejlettségét. Ez szabja meg, ki mit ér a köz
szempontjából, mennyire szolgálhatja a közjót; ezért a közéleti
erkölcstan harmadik követelménye így hangzik: aki a közéletben
részt vesz, azt át kell hatnia a felelősségérzés legfelsőbb fokának:
a nemzet sorsáért váló személyes felelősség érzésének.

VII. A felelősségérzésnek ez az alakja három, egybefonódó
sajátságot fejleszt ki: önzetlenséget, önfeláldozást és lemondást. Az
önzetlenséget sokszor úgy értik, hogy az egyéni érdek teljes elfelej-
tése. Ezt kívánni sem lehet, mert hiábavaló volna és kívánni nem



234

is szabad, mert ehhez a közösségnek nincs joga. Az egyénnek
éreznie kell a maga értékét és nem volna emberi egyáltalában nem
törődnie a maga érdekével. Az önzésnek és önzetlenségnek megvan
az igazságos kiegyenlítődése és az az erkölcsös: a közjóra gon-
doló ember látja, hogy a maga érdeke felolvad a nemzet egye-
temes érdekében és tudja, hogy ezt szolgálva, magának is használ.
A közélet tehát nem azt kívánja, hogy az egyén magát teljesen
elfelejtse, hanem azt, hogy a maga érdekéért semmit se kockáz-
tassor, ami nem az övé magáé: sem másik egyént és annak érde-
két, sem a nemzetet. Önként értődik ez; ha a felelősségérzés
erős, fel sem merül az önző gondolat, pedig világos, hogy ez az
érzés az életet súlyosabbá teszi. Több a kötelesség, mert nem para-
grafus írja elő részletesen, hanem a lélek szabja meg s ez mindig
újat tár szemünk elé. Több a nehézség, mert az eszmét szolgáló
ember felfelé néz s könnyen csúszik el földi gyarlóságokon. De akit
benső kényszer hajt, az mindezt tudva vállalja a munkát s a mun-
kásembert érő gáncsvetéseket. Ebben van az önfeláldozás: kiteszi
magát fáradásnak, szenvedésnek, méltatlanságnak, elbukásnak, mert
nem magáért, hanem a benne élő eszméért, nem a maga hasznáért,
hanem a közjó eszméjéért dolgozik, használni akar. Ez már azt is
jelenti, hogy mindenről le kell mondania, amiben része lehetne,
ha nem így élne: nem pihenhet kedve szerint, nem gyűjthet
vagyont, nem lehet népszerű, nem maradhat sokáig hatalmon. Ezt
úgy kell érteni, hogy mindez s az efféle nem lehet cél, nem lehet
a cselekvés irányítója, mert ha az volna, folytonos megalkuvást
követelne. Ismerünk embereket, akik meg akarnak gazdagodni s
egyre jobban szem elől tévesztik a becsület korlátait; ismerünk
másokat, akik népszerűséget keresnek s ezért az emberek hiúsá-
gának hízelkednek; előttünk vannak azok is, akik a kisebb-nagyobb
hatalmi állás megtartásáért elvtelenül hajolnak egyszer erre, más-
kor amarra. Ezeket nem lehet a közéletben szívesen látni s bizonyos,
hogy ezekben nincs meg a felelősség érzése, ezek nem a nemzetet,
csak önmagokat szolgálják. A közéletben lehetetlen nem figyelni
arra, hogy másoknak, a tömegnek is, mi a véleménye, hiszen egyik
éppen ez adja meg a célhoz való közelítés eltervezésére a módot;
de mi történik, ha a mások, a sokaság szava az irányadó? A köz-
élet emberének nem az erősebb hangot, hanem az erősebb érvet
kell figyelnie és követnie s erre csak belőlről veheti a mértéket.
De veheti-e onnan, ha minden áron gazdag vagy népszerű akar
lenni, fent akar maradni?!

Ezért mondtam, hogy önzetlenség, önfeláldozás, lemondás:
erkölcsi követelménye a közéletben való részvételnek. Enélkül nem
volna meg az emberben sem a kitartás, sem a félreállás ereje. Ez
a két erő pedig nagyon szükséges. Sokszor támad a közélet embe-
rében az a gondolat: mit bajlódik tovább, miért nem hagyja ott a



235

közdolgokat, miért is nem megy pihenni?! Azért nem megy, mert
nem engedi a felelősség érzése: tudja, hogy jobb volna, kellemesebb
volna, talán anyagilag is többet érne, de nem lehet, magasabb szem-
pontok, az elv, a közérdek azt parancsolja, hogy tűrjön és kitartson.
Sokszor pedig azt látja, hogy neki személy szerint egy vagy más
okból jobb lenne a helyén maradnia, érdemes volna valamit elnyernie
és mégis félre áll, mert a felelősség érzése ezt parancsolja, alá kell
rendelnie magát önszántából a felismert közérdeknek. A kitartá3
nehéz viszonyok között, a félreállás személyes vágyak leküzdésével:
erkölcsi erő bizonysága, a lemondás erejéé. Jutalma megvan: a
lelki nyugalom; ez talán nem nyomban jelentkezik, de bizonyosan
elkövetkezik, valahányszor az elvi alap győzött az elhatározásban.

A köztevékenységnek nincs olyan szűk köre, amelyben vala-
milyen alakban szükség nem volna az önzetlenségre, a lemondás
képességére, a közszolgálat valamennyire mindig magunk kiszol-
gáltatását jelenti. Ezért a közéleti erkölcstan negyedik követelmé-
nyét így kell fogalmaznunk: aki a közéletben részt vesz, annak önfel-
áldozásra képesnek és erre elszántnak kell lennie.

VIII. Ez az elszánás csak akkor lehetséges, ha bízunk a becsü-
letes munka sikerében. A nyilvános életnek sok jelensége rontja
ezt a bizalmat, de számos tapasztalat erősíti. Sokkal több a becsü-
letes ember, mint amennyi a köztéren forog, csak kevés bennök
az erő^ arra, hogy a közélettel járó sok keserűségnek kitegyék
magokat s éppen mert elhúzódnak, nem találhatják meg egymást,
az egyesek pedig magokban gyengék. Ez a jelenség a mai életnek
igen jellemző vonása. Rámutatok, mert a bizalom egyik forrását
látom benne: minél több közéleti ember tiszta szándékáról győződ-
nek meg, annál többen mernek résztvenni a közdolgokban s minél
több nemes lelkű, becsületes ember sorakozik fel, annál nagyobb lesz
a sikere a becsületes közéleti munkának. Ez azonban nem tartozik
tovább ez előadás körébe, mert csak a megújhodás folyamatában
következik el s itt a megújhodás feltételeiről van szó. E feltételek
egyike éppen a sikerben való bizalom.

Az olyan emtferre nézve, aki eszmének a szolgálatában áll,
ez a bizalom természetes. Csak olyan eszmét tudunk szolgálni,
amelynek az erejében, tehát a győzelmében bízunk; a szolgálatra
váló“ felkészülés közben meglátjuk a győzelem akadályait is, tudjuk
tehát, hogy a siker nem lehet közel és pedig annál kevésbbé, minél
magasztosabb a cél, mert annál nehezebb a sokaságnak a vezető
gondolatot magáévá tennie; anélkül pedig igen sok az emberek
okozta akadály. Ez a tudat erőt ad, kitartásra buzdít s felismerteti
velünk az eszme fokozatos érvényesítésének, a cél lassú megközelí-
tésének, az egyes apró lépéseknek a jelentőségét. Ebből a közélet
emberére az következik, hogy neki sem elcsüggednie, sem vérmesen
reménykednie nem szabad. A csüggedés is,  a vérmesség is volta-



236

képpen erőtlenség; a közélethez pedig erő kell, mert a közélet
küzdelem, az egyéni élet küzdelmeinek megsokasodása. A tudatosan,
élő, eszmét szolgáló célt látó embernek tehát nem szabad pesszi-
mistának és nem lehet optimistának lennie. A pesszimista nem tud
küzdeni, mert hiában valónak tartja a küzdelmet, azt hiszi, úgy sem
lesz sikeres. Az optimista pedig nem küzd, mert feleslegesnek tartja
s küzdelem nélkül is várja a sikert. Mindkét lelkiállapot — vagy
ahogyan nevezni szokás, világnézet — meggátolja az ember erejének
teljes kifejtését: az egyén nem ér el annyit, amennyire képes volna,
a közérdeket nem viheti előre s a pesszimista gyengít másokat is a
rossz példájával, az optimista csalódást okoz túlzott derüsségével.
Közügyet szolgálva csak egyetlen felfogást szabad kimutatni és
terjeszteni: a jó ügy, az igazság győzelmében való bizalmat. Ez a
győzelem távol van, az út nehéz, lehet, sőt bizonyos, hogy az
igazság és az azért küzdő ember sokszor alól marad, de azért a
diadal még sem a gonoszoké, az elbuktatott igazság mindig felemel-
kedik, érette a küzdelem újra kezdődik. E felfogás terjedése egy-
máshoz vonja a becsületes embereket, fokozatosan csökkenti az
egyesre nézve a becsületes közéleti munka külső veszélyeit, növeli
az önérzetet és a lelki nyugalmat, erőt ad a tűrésre is, mert azt a
gondolatot ébreszti fel az emberben, hogy talán nem ő éri el a célt,
nem az ő nevével emlegetik majd a győzelmet, de nélküle az utána
következők, az ő segítsége nélkül a mellette haladók sem juthat-
nának tovább.

A közéleti erkölcstannak mélyen az emberi lélekben gyökerező
ötödik követelménye: az igazság diadalában való bizalom. E bizalom
forrása csak a világ erkölcsi rendjében való hit lehet. E hitről
beszélnek néha keserűen, mert nagyon sok jelenség valóban okot
ad a keserűségre mindazoknak, akik a küzdelemben megtörnek és
még nem látják a magok igazának feltámadását; beszélnek az erköl-
csi világrendről gúnyosan is, akik nem vették még észre, hogy
az ember küzdelmének nincs semmi reménysége e rendben való
hit nélkül. S ez a hit ott is van minden küzdő ember lelkében,
hiába tagadná, mert különben miért igyekeznék javításra, az élet
jobb elrendezésére, hogyan vitathatná, hogy aki jót akar, annak ő
utána kell mennie, ha nem bíznék abban, hogy lehetséges azt a
jobbat el is érnie?! A világot igen különbözőn lehet nézni, de
annyi kétségtelen, hogy a közéletben — s itt csak erről van szó —
nincs semmi jogosultsága olyan embernek, aki nem hisz abban,
hogy az ő közéleti tevékenysége egyetemes erkölcsi értékek meg-
valósítására irányul és nem hiába való! Enélkül egész munkássága
közvetlen, anyagi érdekek szolgálójává törpül s minden erkölcsi
vonás nélkül szűkölködik.

Ha valaki most azt mondaná, hogy éppen azért van közéle-
tünknek annyi erkölcsi fogyatkozása, mert ez a hit kevesekben él:



237

a valóságot jelölné meg. De tovább kellene lépnie eggyel: azért
bíznak kevesen az erkölcsi rendben, mert a legtöbb ember szellemi
látóhatára igen szűk s — megint Széchenyire hivatkozom -— igen
„közeli időkört“ tűznek ki, igen közelre várják a nemes indítékú,
magas szempontú munka sikerét. Mélyebbre kell nézni az emberi
élet törvényeibe és magasabbra állni, hogy messzebbre lássunk!
Erre nem képes mindenki, de aki a közéletben szerepet vállal,
annak kötelessége! A közélet erkölcsi követelményeit csak az tudja
teljesíteni, aki önmagát és korát nagy egység tagjának, nagy folya-
matban kis mozzanatnak nézi és így túl tekint közvetlen környeze-
tén. Aki bármilyen közszerepet vállal, a maga helyéről messzire
nézzen előre, hivatalának, társadalmi helyzetének minden vonatkozá-
sát, hatásának legtávolibb, leghalványabb kisugárzását is vegye
számba, lássa meg, hogy ő akarva-akaratlan alakítja a társadalom
lelki minőségét és akarja, hogy általa nemesebbé, erkölcsibbé alaku-
lás következzék — ha nem is a jövő percben, majd azután. A jövő-
ért dolgozás a sikerben való bizalom nélkül tiszta képtelenség; a
közélet munkásában pedig alapvető az a tudat, hogy a jövőért
dolgozik.

IX. Az elmondottakban csupán azokat a tételeket állítottam
szemünk elé, amelyeket a közélet embereinek erkölcsi megítélése
szempontjából legfontosabbnak tartok. Egy „Közéleti Erkölcstan“
ezek részletes kifejtésével, az oly sokféle közéleti tevékenység külön-
böző ágaira való alkalmazással e tételek jelentőségét még világo-
sabbá tehetné. Kiderülne, hogy ebben a néhány tételben minden
tevékenység értékelésének legmagasabb szempontjai foglaltatnak;
bennök van egyebek között az a követelmény is, amely ellen magas
polcokon és apró műhelyekben egyaránt sokat vétenek: mindenki
a tőle telő legjobb munkát tartozik végezni egész erővel! Vallom
is, hogy ez a fejtegetés csak bevezetés az egészen részletekig
menő alkalmazáshoz s enélkül töredékes. Remélem, akad, aki ezen
a fonálon tovább gondolkodik. Nekem itt még csupán az a felada-
tom, hogy kérjem, térjünk vissza egy percre az előadás kiinduló
pontjára.

A nemzet erkölcsi megújhodását mondottam a jobb jövő fel-
tételének s azt a nézetemet fejeztem ki, hogy e tekintetben első
szükséglet a közélet megtisztulása. Az erre vonatkozóan előadott
tételek alapján most azt merem mondani, hogy ha a közéletben
résztvevő minden egyes ember teljesíti ezeket a követelményeket s
ha nem engedünk szerephez csak olyat, akiben e feltételeket meg-
találjuk, akkor megváltozik a közélet; mássá válik a családot kör-
nyező légkör és lehetőbbé válik benn a családban is az erkölcsi elvek
következetes érvényesítése; ezzel megnövekszik az ilyen szellemű
iskola hatásának a lehetősége, egyrészt a tanítók és a szülők szemé-
lyes befolyása, másrészt a család és az iskola környezetének, a tár-



238

sadalomnak fokozatos nemesbedése következtében. Az így kialakuló
erkölcsi megújulásból mint alapból terjed a közműveltség megúju-
lása, azaz elmélyülése, a nemzet helyzetéhez való idomulása és mind
szélesebb körben való elterjedése; ennek természetes következése
a társadalom megújulása, az igazságos rend észrevétlen kialakulása;
s eközben és ez által önként megváltozik a politika s mindeme belső
alakulás rendjén, mindeme tényezők kölcsönös hatásaként fokozato-
san emelkedik a nemzet életének új és szilárd épülete.

Ne mondja senki, hogy ez légvár, bár elismerem, hogy álmo-
dozásnak tetszhetik. Pedig ez csak az a távoli cél! Ki tudja, mi,
akik itt most együtt vagyunk, elérjük-e valaha?! De nem is ez a
döntő kérdés, hanem az: mit tehetünk érette? A felelet megint csak
egyszerű: kezdjük az erkölcsi megújítás munkáját magunkon a
mindennapi életünkben.

A közéleti erkölcstannak ez a mindenek felett való követel-
ménye.

Előadás az Országos Református Jogakadémia nyilvános előadás-
sorozatában Kecskeméten 1925 április 5., megjelent az 1924—5. Év-
könyvben.

A FELELŐSSÉG.

1. A felelősségről rendesen olyankor esik szó, amikor valami
szerencsétlenség vagy rosszul sikerült vállalkozás okát keresik.
Ha a valóságos okot vagy a bűnbakot megtalálták és a felelősségre-
vonás megtörtént, egyszerűen megszűnik minden további érdek-
lődés és a felelősség kérdése megint nem tárgya a közgondolkodás-
nak, amíg újabb baj vagy botrány erre okot nem szolgáltat. JEz
azt mutatja, hogy nem a felelősség nagy jelentőségének ismerete,
hanem a megtorlás vágya támasztja, az érdeklődést: csak egyes
esetekben akarják megállapítani, hogy ki a felelős, azaz ki a hibás
és jóformán soha sem hallunk olyan hangot, amely a felelősséget
nem büntetőjogi vagy politikai vonatkozásban emlegetné. Ha azon-
ban arra gondolunk: miért van olyan sok szomorú alkalom éppen
ilyen téren a felelősség kérdésének felvetésére, az a kérdés támad
bennünk, nem az okozza-e ezt a jelenséget a közéletben, hogy nem
szoktunk magán a felelősség fogalmán gondolkozni; nem azért
kell-e olyan sokszor utólagosan tanakodni a felelősségen és gyak-
ran azt állapítani meg, hogy „senkit sem terhel a felelősség“
valami keserves eseményért, mert nem igyekeztünk a felelősség
érzését állandóvá és általánossá tenni?!

Az, hogy ki milyen mértékű felelősségérzéssel végzi a dol-
gait, ma nem mértéke a közbecsülésnek, nem lehet tehát mér-
téke az önbecsülésnek sem. Azokat, akik igazán erkölcsi javításra



239

nemesítésre törekednek, éppen ez indítja arra, hogy a felelősség
kérdését ne csak a szónak közkeletű értelmében nézzék, hanem
a maga teljes mivoltában, s igazi értelmében állítsák maguk és
mások elé. Közállapotaink javulásának az az egyik legmélyeb-
ben levő feltétele, hogy az egyének megbecsülésében az legyen a
mértékadó szempont: milyen fokú valakiben a felelősségérzés.
Ehhez pedig azt kell tudnunk, mi is az a felelősség, amit másban
keresünk és magunkban megvalósítanunk szükséges. Nem elég
tehát annyit tudnunk, hogy mit jelent a jogi értelemben a fele-
lősségrevonás és mi az a sokat emlegetett politikai felelősség, mert
ez mindkettő csak külsőségre vonatkozik. A helyzet javulására
csak az vezet, ha lehetőén általánossá válik annak a tudata, hogy
a felelősség fogalmában erkölcsi követelmény rejlik s ezt a követel-
ményt csak bizonyos lelkiállapotban lévő ember teljesítheti. Ebből
az következik, hogy a felelősség mint lelkiállapot és mint erkölcsi
követelmény kíván megfontolást s arra van szükség, hogy ez a
lelkiállapot ne csak egyesek ritka tulajdonsága, hanem közönséges,
azaz lehetőén általános legyen.

2. A felelősség mint lelkiállapot az egyénnek értelmi és
érzelmi minőségét jelenti. Értelmi jellemű azért, mert felismerésen
alapul, megértésből fakad; az egyén felismeri saját helyzetét a tár-
sadalomban, megérti e helyzet következményeit és követelményeit.
Ezért beszélünk gyakran a felelősség tudatáról; ezzel a szóval
okoljuk meg az eljárásunkat: „felelősségem tudatában másként
nem tehettem“. A lelki élet egysége következtében természetes,
hogy ezzel a tudattal érzelmi elemek is járnak együtt, egész
sora a különböző érzelmeknek: szorongás, nyugtalanság, aggo-
dalom, megnyugvás, határozottság, elszántság; s minthogy az
érzelem adja meg lelkiállapotunk színezetét, érthető, hogy ezt az
állapotot felelősségérzésnek nevezzük. Ezzel azonban még nem
jelöltük meg a felelősség állapotának mindegyik lényeges vonását.
A legfelszínesebb elemzésre is kiderül, hogy mint mindig, ebben
az állapotban is megvan a lelki jelenségek harmadik csoportja is,
az akarás; akiben a felelősség tudata éber, aki felelősséget érez,
az ennek a tudatnak, ennek az érzésnek megfelelően igyekszik
cselekedni is, mert ha nem, akkor nem lehet nyugalma. Tehát
bármelyik szóval nevezzük is meg ezt a lelki állapotot, akár az
értelmi, akár az érzelmi elemet emeljük ki benne, mindig az egé-
szet gondoljuk, azzal a cselekvésre serkentő akarati mozzanattal
együtt. Ezt tudva, könnyű meghatároznunk a felelősséget: az a
lelkiállapot ez, amelyben az ember szándékainak várható, remélt
vagy lehetséges, talán fenyegető következményeit eleve elgondolja
és mérlegeli, abban a tudatban, hogy azokért helyt kell állania s
benső kényszerűség érzésétől hajtva úgy cselekszik, hogy helyt is
állhasson.



240

A felelősség, felelős voltunk tudata, érzése, e felelősségtudat
és érzés alapján való cselekvés képessége teljességében csak
a felnőtt, kifejlett emberben lehet meg, de nincs meg minden fel-
nőtt emberben, mert ahogyan a fejlődésnek minden tekintetben
igen különböző eredményei vannak a különböző egyénekben, éppen
úgy nagy különbségek vannak a felelősség tekintetében is.

3. A felelősség tehát a fejlődés eredménye, a felelősség mértéke
és minősége pedig a fejlettség mértéke. Különösen jellemző a fele-
lősségre, hogy fejlettségét nem azon mérjük: milyen erős, ha-
nem azt nézzük: mire vonatkozik a felelősségünk tudata, kivel
szemben érezzük felelősnek magunkat. Nagyon határozottal el-
különül itt az embereknek három csoportja s ez a három csoport
egyszersmind a fejlődésnek három fokát is jelenti.

E csoportok felismerésére az segít el bennünket, ha meggon-
doljuk: hogyan keletkezik a felelősség tudata. Akként, hogy
az ember magát a társadalom cselekvő tagjának ismeri fe|j s
megérti, hogy minden cselekedetnek valami hatása van, nem
mindegy tehát, hogy mit cselekszünk. Az már most a kérdés: ezt
a hatást milyen irányban gondolja meg az ember előre, mivel
törődik, kit lát maga előtt, mint akinek a maga tetteiről, szám-
adással tartozik.

Az emberek legnagyobb része tetteinek következményét csak
önmagára vonatkozóan gondolja meg, azt nézi, neki mi haszna vagy
kára, előnye vagy hátránya származik abból, amit meg akavr tenni
vagy el akar mulasztani. Tagadhatatlan, hogy már az is bizonyos
fejlődési fokot jelent, ha valaki erre, a következményre egyáltalá-
ban gondol, hiszen pl. az egészen kis gyermek teljesen öntudat-
lanul tesz mindent s a fogyatékos értelmű ember sem számítja ki
a következményeket semmi tekintetben. Éppen ilyen bizonyos
azonban az is, hogy aki csak önmagára vonatkozóan gondolja meg
a szándékaiból eredő következményeket, az még csak értelmileg
lépett előre a fejlődés útján, de erkölcsileg nem. S az értelmi
fejlettség sem valami magasrendű még ekkor. Az ebbe a cso-
portba tartozó emberek csupán a jutalomra és büntetésre gondol-
nak, amely tettöknek következménye lehet; mivel pedig a jutalom
és a büntetés valakitől származik, az a személy áll előttök az
előzetes meggondolás közben, aki Őket jutalmazhatja vagy büntet-
heti. E fokon vannak tehát első sorban a gyermekek, akik szü-
leikre, tanítóikra gondolnak; az átlagos színvonalú, függő lelkű fel-
nőtt emberek, akiknek a hivatali felelősség, azaz a feljebbvaló véle-
ménye, tetszése, hatalma adja meg a megfontolás szempontjait; és
bármilyen különbség van is az említettek és a gonosztevők között,
mégis ebbe a csoportba tartoznak azok is, akik a rendőrtől, a
bíróságtól való óvakodásból foglalkoznak azzal a kérdéssel, hogy
megtegyenek-e  vagy  hogyan  hajtsanak  végre  valamit.   Mindezek-



241

ben a felelősségnek csakugyan a számadás gondolata adja meg a
tartalmát: a közvetlen, egyéni haszon a kérdés, itt tehát látni-
valón az önzés állapotában levő emberekkel van dolgunk.

Ha elismerjük is, hogy az ilyen emberekben megvan a felelős-
ségnek bizonyos tudata, senki sem mondhatja, hogy ennek erkölcsi
jelleme volna. Ezeknek a vezetője, a meggondolás irányítója
a felelősségre vonatás, a számonkérés lehetősége, az attól való féle-
lem, hogy valami kellemetlenség éri őket vagy valami kellemes el-
marad. A gyermekeknek ez természetes lelki állapota; de nem ter-
mészetes, hogy ebben az állapotban legyenek felnőttek is, pedig igen
nagy számmal ebben az állapotban vannak. S szinte szemmel látha-
tóan megszaporodtak az ilyenek a legutóbbi évtizedben, amióta olyan
nehéz lett az egyenes úton való boldogulás a görbe úton járók
sokasága és szörnyű versenye következtében, amióta annyi módja
alakult ki a haszonszerzésnek és annyi veszedelemben forog min-
denki, aki a maga közvetlen hasznát nem tartja állandóan szeme
előtt. Példákat lehetne mondani arra, hogy erről az alacsony, éret-
len gyermekhez és fejletlen lelkű felnőtthöz illő fokról régen fel-
emelkedett emberek milyen nagy vádlódással gyötrődnek azért,
mert nem engedelmeskedtek a minden emberben jelentkező önzés-
nek, hanem magasabbra tűzték életök célját. Nagyon sokan meg
is tántorodnak. A mai kornak igazán jellemző tanúi az ilyen le-
zuhantak, az önzésre kényszerítettek, akik túl volnának már ezen
a fokon s mégis kénytelenek itt maradni vagy éppen újra ide térni.
Bármi okozza is azonban, hogy valaki ezen az alsó fokon van és
csak önmaga sorsa, közvetlen haszna érdekli a cselekvéseinek elő-
zetes meggondolásakor, annyi bizonyos, hogy ez a fok nem jelenti
a felelősségnek azt az alakját, amelynek hiányát fájlalnunk kell.
Az ilyen emberek gondolkodása szűkkörű s középpontjában mindig
az én van, ami nekik egyedül drága.

Sokkal magasabb ennél a másik csoport tagjainak lelki szín-
vonala. Ezeket már nem egyedül önmagok sorsa, hanem az embe-
rek bizonyos határozott, bár szűk körének érdeke irányítja. A köz-
vetlen környezet ad tartalmat a felelősségérzésnek: egyiknek a csa-
lád, másiknak a baráti kör; ezzel mintegy azonosítja magát s érette
önfeláldozásra is kész. Ez már határozottan erkölcsi jellemű lelki-
állapot, mert az egyén cselekvésének másokra való hatása az elő-
zetes meggondolás tárgya. Igaz, hogy ebbe a körbe ő maga is köz-
vetlenül beletartozik és így az elgondolt következmények értékelé-
sében saját java is szóhoz jut. De nem egyedül ez jut szóhoz, mint
az első csoport tagjainak gondolkodásában. Itt tehát azt látjuk,
hogy a felelősség köre kitágul: szélesebb területről veszi az ember
az elhatározás előtt az irányító szempontokat, kiegyezteti önmaga
és a közvetlenül hozzátartozók érdekeit s nem érezné nyugodtnak
magát,   ha cselekvéséből csak neki eredne valami haszna s a töb-



242

bieknek nem, vagy éppenséggel káruk lenne. Különösen a családra,
a család iránt való felelősségre kell itt gondolnunk. Egészen vilá-
gos, hogyha valaki akár mint családapa vagy családanya, akár
mint gyermek egészen függetlenítené magát a család érdekeitől és
csak önmagára gondolna, semmi esetre sem állana azon a fejlett-
ségi fokon erkölcsi tekintetben, mint aki erre az elkülönítésre kép-
telen. Nem is kíván tehát több szót az az állítás, hogy e csoport
tagjainak az álláspontjában igenis erkölcsi szempontok jelentkez-
nek. Sőt ezeknek a jelentősége olyan nagy, hogy aki bármi ok
miatt meg tud feledkezni a családja iránt való felelősségről, csa-
ládja érdekeinek a megfontolásáról és szolgálásáról, annak ezt az
érzéketlenségét vagy feledékenységét még akkor is erkölcsi fogyat-
kozásnak tekintjük, ha azt a családnál tágabb körnek, a köznek az
érdeke okozta.

Másfelől azonban e második foknak az elérése még nem jelent-
heti a felelősség körének teljességét, mert a család nem magában
álló közösség, a család érdekeinek a szolgálása éppen olyan egy-
oldalú is lehet, mintha csak önmaga érdekét nézné valaki. Vannak
s nem is ritkák az olyan emberek, akik feltétlen odaadással, vég-
sőkig menő felelősséggel szolgálják családjukat s ennek nem csak
önmagokat áldozzák, amihez jogok van, hanem ennek a szolgála-
tába igyekeznek állítani mindent és mindenkit, aki csak hagyja
magát. Ismerjük ezeknek a fiahordóknak nem mindig tiszteletre-
méltó, nagyon sokszor elfogult és kíméletlen seregét s tudjuk, hogy
ezek lelkében a felelősségnek ez az alakja ismét visszahajlott az
önzés álláspontjára, csak nem ridegen egyéni, hanem családi ön-
zést jelent. Itt sem lehet elhallgatni a mai kornak imént már érin-
tett hatását: éppen olyan emberek, akik a családjukat szinte vagy
valóban elhanyagolva szolgálták a családnál tágabb közösséget, a
közügyet, igen sokszor jutnak ma arra a keserves megismerésre,
hogy többet mulasztottak, mint amennyit használtak: a közt szolgál-
ták, nagyobb erővel, mint mások, akiknek az éppen olyan kötelessége,
s közben kárt okoztak annak a kis körnek, amelyet más nem is
szolgálhat, csak éppen ők. Ennek a felismerése sokakat juttatott
arra az álláspontra, hogy a két, eddig említett szempontot kell
összeegyeztetni: azt az alsórendű szempontot, hogy tegye meg az
ember mindazt, amire a félelem-önzés-haszonlesés irányította fele-
lősség készteti, de azontúl egyedül azt tartsa még szeme előtt, amit
a közvetlen környezet iránt érzett felelőssége diktál neki. Számta-
lan példa mutatja, hogy az így gondolkodó emberek a boldogabbak,
mert ezeknek lehet egészen nyugodt a lelkiismeretök családjok sor-
sára gondolva; ezek tudják idejöket és erejöket „okosan“ haszno-
sítani, sőt akármilyen különösnek tetszik is, még a közbecsülésben
is ezek állanak fennebb, minthogy van módjok (idejök és hangu-
latjok)  arra, hogy ú. n. társadalmi életet is éljenek, ha egyébért



243

nem, hát éppen családjok érdekében. Ezt bajos volna másként lát-
nunk. És mégis kétségtelen hogy akik így okoskodnak, akik életö-
ket ezzel a meggondolással rendezik s a felelősséget csupán a saját
közvetlen, szűk körükkel szemben érzik: azok még nem állanak a
fejlődésnek azon a legfelsőbb fokán, amelyre a felelősségérzés fel-
emelkedhetik.

Erre a legmagasabb fokra azok értek fel, azok alkotják a fele-
lősség fejlettsége szempontjából az emberek harmadik csoportját,
akik tisztán látják, hogy az ő egész lélekkel szolgált legszűkebb
körük más, nagyobb egységbe tartozik, azzal kölcsönösen hatnak
egymásra s így az ő tevékenységüknek hatása, e hatás okozta hul-
lámok nem érnek véget a közvetlen környezettel, hanem a családon
túl terjednek a nemzetségre, a baráti körön túl pl. a pályatársakra,
az egyházra, a községre s gyűrűnként tovább egészen az egyetemes
emberiségig, a legtágabb körig. A fejlődés legmagasabb fokát azon-
ban az az ember érte el, aki az egyetemes közösség szerkezetét is
megértette s így észrevette, hogy az ő helye ennek a mindent ma-
gában foglaló körnek csak egyik pontján lehet, a maga nemzete
körében. Aki ezt felfogta, abban a nemzet sorsáért, ennek alakulá-
sáért való felelősség válik uralkodó gondolattá. Ez nem jelenti sem
önmagának, sem családjának elhanyagolását, hanem azt, hogy min-
dent a legfelsőbb szempontból mérlegel; az ad neki minden kérdés-
nek a megoldására határozott útbaigazítást, hogy mi következik a
jobbra vagy balra,való döntésből a nemzet sorsára. A nemzet gon-
dolatának ez a középpontba állítása egyfelől a legmagasabbra emel-
kedést jelenti, mert hiszen a nemzetnél tágabb köröket csak a nem-
zeten keresztül lehet szolgálni; másfelől pedig a közvetlen, egyéni
és családi szempontok leghelyesebb kielégítését biztosítja, mert
azokat tisztább világításba állítja. A nemzet sorsáért érezve fele-
lősséget, lehetetlen akár valamely foglalkozási ágnak, akár bárme-
lyik szűkebb körnek az érdekét egyedül irányadónak tekinteni;
lehetetlen pl. az is, hogy bármelyik egyház egyedül önmagára, saját
érdekeire gondoljon anélkül, hogy ezek korlátlan kielégítésének a
nemzet más alkotó elemeire való következményeit meggondolná és
saját érdekében való törekvéseit vagy óhajtásait eszerint ne mér-
sékelné. Ezen a fokon lehetetlen, hogy valaki pusztán önös érdek-
ből vagy meggondolatlanságból olyat tegyen, ami a nemzetnek
akár anyagi érdekeit, akár becsületét, akár benső erejét veszélyez-
teti, mert a nemzetért felelősséget érző embernek mindig az az
uralkodó kérdése: mi következik vagy következhetik abból, amit
tenni akar, a nemzetre nézve. Ez egyáltalában nem olyan nagy kö-
vetelmény, amely az egyén természetes önzésén feltétlenül meg-
törnék. Nem kell a legnagyobb példákra, Széchenyire s szellemi
elődeire és utódaira gondolnunk, úgynevezett kis emberek között is



244

van példa elég, hogy igenis, lehetséges az egész életet a legmaga-
sabb rendű felelősséggel élni.

E három csoport tagjai között tehát az tesz különbséget, hogy
kire^ vonatkozik a felelősségérzés és ki a számonkérő. Az első cso-
portban levő, a legkevésbbé fejlett felelősségű emberek — amint
már láttuk — csak önmagokra gondolnak s valaki más a számon-
kérő; a cselekvést tehát egészen idegen szempontok szabályozzák,
törvény, előírás, a feljebbvaló önkénye stb. s egyedül a közvetlen
érdek parancsolja az ezek szerint való cselekvést. A második cso-
portban levők némileg valami módon közvetlenül összetartozóknak
érzik magokat; a számonkérő itt is valaki más, sokszor a törvény
nevében, tehát valamely kötelező forma is irányítja a felelősséget,
mint pl. a gyermekek taníttatására, gyógyíttatására való kötele-
zettség s hasonlók, de emellett itt világosan érvényesül a másokkal
való összetartozás tudatának és érzésének a cselekvésre való ha-
tása, mások javának a gondolata. Itt tehát nagy részben magam
vagyok az irányadó magam számára: nem kényszerűségből nem
ártok, sőt segítek a hozzámtartozóknak, hanem azért, mert erre
benső indítást érzek. Ekkor tehát nem a félelem a vezető, hanem
a lelkiismeret, a mások iránt való szeretet. A harmadik csoport
tagjaiban a felelősség a nemzetre vonatkozik. Itt is, ebből a szem-
pontból is előfordul, hogy valaki más kéri számon a tetteket, de ez
csak főben járó esetekben történik. Az erre a fokra eljutott ember-
nek nincs szüksége külső ellenőrzésre, mert anélkülis mindig a
nemzet érdeke van szeme előtt; legfeljebb az történhetik meg, hogy
ezt az érdeket rosszul látta vagy helytelenül ítélte meg s ilyenkor
következik a számonkérés a nemzet nevében. A vezető ezen a fokon
nem a mások által készített szabály, nem a megszokott rend, nem
a meglevő keretek, hanem mindig valamely eszme, amely az ember-
ben kialakult arról, hogy az emberi életnek mi a feladata, a nem-
zetnek mi szolgál javára, milyenné kell a nemzetnek fejlődnie, mi-
képpen lehet az egyes embernek a nemzetét legjobban szolgálnia,
melyik út vezet ennek „feldicsőítéséhez“ (Széchenyi szava). Tehát
a nemzet gondolata mutatja a cselekvés irányát és az óhajtott álla-
potot, a célt. Az ilyen ember magával szemben érzi felelősnek ma-
gát s önmaga a legszigorúbb bírája tetteinek; tehát abból a szem-
pontból gondolja meg előre a tennivalókat, hogy vájjon mit paran-
csol neki a benne kialakult eszme.

Az egyénekben uralkodó eszmék különböző forrásnak és külön-
böző mélységűek lehetnek; ez a felelősség szempontjából nem mel-
lékes, itt azonban a kérdésnek ezt a szálát nem követjük tovább.
Ugyanígy mellőzzük, bár említés nélkül nem hagyhatjuk azokat a
küzdelmeket, amelyek a felelősség fejlődése közben, sőt nem egy-
szer éppen a fejlett felelősségű emberben is végbemennek.

4. Három fokról  beszéltünk  az  eddigiekben  és látszott,  hogy



245

itt voltaképen már az emberek cselekvésének háromféle indító
okairól is volt szó. Az a nagy különbség, amely a nemzet' szempont-
jából a három csoport tagjainak az értékében nyilvánvaló, igen
könnyűvé teszi a választ arra a most következő kérdésre: mit
jelent az, hogy a felelősség erkölcsi követelmény? Ha elfogadjuk,
hogy a bemutatott három csoport egyszersmind a fejlődésnek há-
rom fokát jelenti, akkor természetesen azt kell kívánnunk, hogy
emelkedjék fel mindenki a fejlettség legmagasabb fokára, mert
csak azt tartjuk igazán erkölcsös álláspontnak, azon a fokon lehet
mindenik körnek, amelyre vonatkozóan az embernek kötelességei
vannak, kielégíteni az érdekeit. És így abban áll az erkölcsi köve-
telmény, hogy az egyéni cselekedeteket mindig e széleskörű hatás-
nak a tudata és a legjobb hatásnak a szándéka irányítsa. Nem a
szándék, hanem a siker dönti el az egyének értékét a nagy tömeg
szemében, az bizonyos. De nem a siker, hanem a szándék, a lélek
adja meg az embernek azt a megnyugvást, amely minden tettének
kísérője, ha felelősségének tudatában határozta magát valamire.
Erkölcsösnek csak azt az embert tartjuk, aki magára a legmaga-
sabb mértéket alkalmazza bármily csekély hatáskörében is és ezzel
a mértékkel mérve nyugodt afelől, hogy „másként nem tehetett“.
Ez az egyenes következménye annak, ha valaki nem csupán el-
találni igyekszik elvtelenül a célszerűt, hanem tétovázás nélkül
cselekszi a benne élő eszmény szerint a helyeset.

S hogy a felelősségnek ez az értelmezése csakugyan erkölcsi
követelményt tartalmaz, az nyomban kiderül, ha azt nézzük: mi a
következménye az így értett felelősség uralmának az egyénre és a
nemzetre nézve.

Akiben megvan a teljesen tisztult felelősség, annak megvan
az állandó vezető gondolata, mindig tisztán áll előtte a cél s nem
ingadozik a magára és másokra alkalmazandó mértéke^.] Az ilyen
ember tetteinek megvan a határozott színezete, egész életének az
erkölcsi komolysága s mélyebb értéke és értelme; nem lehet
felületes vagy könnyelmű, megerősödik az önbírálata, nyugodt
egyensúlyba jut az önmagára való természetes tekintet (önzés), meg
a mások iránt való kötelesség (Önzetlenség), egyáltalában megerő-
södik benne a kötelességérzés. A felelősség a kötelesség szavának
egészen más értelmet ad, mint amit közönségesen ezen érteni szo-
kás. A felelősséget érző ember nem azt tekinti kötelességnek, amit
valami szabályzat előír, hanem amit eszményi céljára tekintve kö-
telességének felismert, mint a legfőbb szempontból, a nemzet érde-
kében tenni valót. A felelősség nem engedi azt keresni, hogy mi
kinek a dolga, nem azt kérdezi, hogy ki bízta rá vagy ki engedte
meg neki azt, aminek az elvégzését szükségesnek látja, de amit
mégsem végez senki; a felelősség kötelességgé teszi, hogy elvégez-
zünk mindent, amire szükség van és más nem végzi.



246

Bizonyos, hogy ez a felfogás nehezebbé teszi az életet; így
több a gond és kevesebb a pihenés. Bizonyom azonban az is, hogy
ezt a legtágabban értett felelősséget érezve, a nemzetet hordozva
szívünkben, az élet tartalmasabb és nemesebb is. Ma nagyon sokat
vitatják pszichológusok és pedagógusok, azt tárgyalta Rómában
(1926 szept.) a IV. erkölcsnevelési kongresszus is, hogy mi a sze-
mélyiség. Aki érti, tudja, hogy az egyén akkor éri el fejlettségének
legmagasabb pontját, amikor önmagával, mint az emberiség hatá-
rozott alakulatának, a nemzetnek a tagjával tisztába jött, felada-
tait felismerte s azok teljesítésére határozott erkölcsi szempontok
szerint törekszik. A személyiség a tudatos és nemes egyéniség. A
felelősség ennek a személyiségnek alapvető tulajdonsága és így a
nemzet sorsáért való felelősséggel élő és dolgozó ember meg a sze-
mélyiség fogalma egészen egybe esik.

Ennél többet alig is kell mondanunk arról, hogy mit jelent
a felelősség a nemzet szempontjából. Jelenti első sorban a nemze-
tért való munkát az egyén részéről, azután a munka sokaságának
és az így dolgozók aránylag csekély számának tiszta felismerését s
jelenti a hasonló felelősséggel dolgozók munkájának segítését, jó-
akaratot és együttes, közös munkára való törekvést. Mivel pedig
az egyéni felfogás a tennivalókról, az egyaránt felismert tenni-
valók elvégzése módjáról igen különböző lehet, az együttes mun-
kára való készség egyszersmind a tárgyiasságra való becsületes
hajlandóságot is magában foglalja, mert megértés nélkül össze-
fogás sem lehetséges. A nemzet sorsáért való felelősség elterjedése
legelső sorban tehát eleven munkát teremtene, külön érdekeknek a
nemzeti érdek szempontjából való összeegyeztetésére vezetne, las-
sanként közös eszmények kialakulását idézné elő. Ezen az úton
észrevehetően csökkenne a felelősségnek ma oly gyakori áthárí-
tása, volna gazdája minden tennivalónak és nem menekülnének
annyian a törvények és szabályzatok hézagai közé a számadás elől.
A széthúzásnak, pártoskodásnak, a régimódi átkos politizálásnak
ezerszer kisebb területe lenne, több lenne a nagy eszményekhez
való hűség.

Ha eszünkbe jut a mai életnek oly sokféle erkölcsi fogyatko-
zása, a temérdek ügyetlenség és meggondolatlanság, amivel a nem-
zetnek annyian okoznak károkat, igen gyakran csak azért,, mert
nem is gondolják, hogy a nemzetnek abból valami kára lehetne —
s ha másfelől elgondoljuk, milyen következetesen, minden apróság-
ban milyen tudatosan gondolnak a magok nemzetére más népek,
kivált közvetlen szomszédaink, akkor nem hunyhatunk szemet az
előtt, hogy a felelősség az egyén számára valóban erkölcsi követel-
mény, a nemzetnek pedig életfeltétele, hogy a felelősség legmaga-
sabb foka minden tagjának személyes tulajdonsága legyen. A fele-
lősség ugyanis egyszerűen az okok és okozatok állandó meggondo-



247

lását követeli, az „okszerinti okoskodást“. A felelősség fejlettsége
tehát ugyanaz, amit másként a történelmi érzék fejlettségének ne-
vezhetünk. S ha a nemzet sorsára vonatkozik a felelősségünk, ak-
kor ezt politikai felelősségnek kell mondanunk. Természetesen nem
a mindennapi értelemben, mikor a politikán csak pártpolitikát gon-
dolnak és a politikai felelősségen a pártban vagy a parlamentben
való kérdőrevonatás veszedelmét értik. A politikai felelősség itt
nyilvánvalóan többet jelent ennél: a történelem előtt való felelőssé-
get. Az a körülmény, hogy ilyen felelősséggel kevesen dolgosnak s
az így dolgozókat nagyon kevesen értik meg, éppen ez követeli
ennek a kérdésnek komoly tárgyalását. Könnyű azt mondani, hogy
az eféle beszéd meddő és hiábavaló; nem lehet azonban eltagadni,
hogy szükséges. Igaz, hogy éppen azok nem szoktak hallgatni reá,
akiknek legszükségesebb volna magokba szállaniok.

5V Ezzel vetődik fel a felelősségre vonatkozóan a nevelés kér-
dése. Ez minden közéleti szükséglettel elválhatatlanul együtt jár,
ha nem igen veszik is észre mások, csak akiknek ez a kenyerök,
bár nem tartják a nevelést sem mindenhatónak, sem a mai alakjá-
ban tökéletesnek. Hiszen éppen az táplálja a nevelői gondolkodást,
hogy a nevelést jobbá kell tenni és ezzel a hatását meg kell erő-
síteni. Ezért, bármennyire távolinak tessék is az első pillanatra,
hangoztatni kell, hogy ha elismerjük a felelősség közéleti jelentő'
ségét, akkor meg kell keresnünk a legjobb módját a felelősségre
való nevelésnek. Ez ma legfőbb feladata minden nevelőnek, akár
iskolában, akár egyháza szószékéről, akár saját közéleti munkájá-
val igyekszik hatni másokra. S mint minden egyéb tekintetben, a
felelősség kifejlődése szempontjából is a család hatása, a szülők
nevelői tudatossága a legfontosabb.

A felelősségre való nevelésnek akkor kell kezdődnie, amikor a
gyermekben legelőször villan meg a következményekre való gondo-
lás. Innen kezdve tartania kellene az egész életen át, amíg át nem
segítettük az ifjút a fejlődéssel e tekintetben is együtt járó benső
küzdelmeken s ki nem épül benne az az imént említett történelmi
felelősség, amely ugyan nem veszi elejét a különböző lehetőségek
elgondolásának, de nem hagy kétséget a követendő út felől. Hosszú
idő kell erre a fejlődésre és sokszoros gyakorlás a felmerülő csábí-
tások leküzdésében, valamely irányító gondolatnak való engedel-
meskedésben.

E nevelés módjának fejtegetése külön, hosszú beszédet kívánna
s első sorban a nevelők felelősségének kifejlesztését mutatná szük-
ségesnek. Maga a nevelés gondolata a felelősségre eszmélés bizo-
nyítéka: mások fejlesztésének a szándékát jelenti; ez a szándék
pedig csak valamely eszményből, eszményre való törekvésből in-
dulhat ki és a hatásért való felelősség alakul ki belőle, ha elmé-
lyülhet. De sem a nevelői gondolkodás természetét, sem a nevelés



248

és a felelősség kapcsolatát nem szükséges itt bővebben fejteget-
nünk. Csak annyit erről, hogy bárhonnan induljon ki valaki, a
közviszonyok javításának az útját keresve, nagy feladatokért való
közös munkának feltételein okoskodva, minden bizonnyal eljut a
felelősségre nevelés alapvető jelentőségéhez. Bárhogyan fogalmaz-
zuk is meg a megújhodásnak, nemesebb és boldogabb életnek, nagy
eszmények eredményes szolgálásának feltételeit, a középpontban
találjuk a felelősség kérdését: nagy célt nem érhet el sem egyén,
sem bármely közösség, ha az egyénekben nem fejlett és a közös-
ségben nem általános a felelősség. Sem a felismerés jelentőségén,
sem az ebből fakadó nevelésügyi követelmények súlyán nem változ-
tat az a bizonyosság, hogy ebben is, mint a közélet annyi más kér-
désében a szükségletek és feltételek körfogása nehézzé teszi a cse-
lekvést.
Protestáns Szemle, 1926.

A KÖZTISZTVISELŐ FELELŐSSÉGE A NEMZET
SORSÁÉRT.

1. Az emberi élet jelenségei egymással közelebbről vagy távo-
labbról mind kapcsolatban; vannak. Ugyanígy tartozik össze egy-egy
széles munkaterület számtalan pontja is, nemkülönben egymáshoz
vezetnek azok a különböző szálak, amelyeken bonyolult kérdések
megvilágítására elindulhatunk. A nagy egységnek, a sokféle kapcso-
latnak felismerésétől el sem zárkózhatunk, ha a közszolgálatnak a
nemzet életében való szerepét meg akarjuk érteni. így volt ez min-
dig. Amióta emberi társadalom van és emberek a világot megérteni
törekedtek, ez a felismerés bontakozott bennök, de a törekvést is,
meg inkább a felismerést csak nagy okok szokták viszonylag álta-
lánossá tenni. Legutóbb a háború alatt és a háború utáni esemé-
nyek hatására lett megint világossá minden gondolkozó és nyitott
szemmel figyelő ember előtt, hogy az életnek nincs magában álló,
vagy elszigetelhető jelensége. Ha ezt elemeznők, akkor egészen
egyenes úton, megszakítás nélküli lépésekkel eljutnánk oda, hogy
a közigazgatás legegyszerűbb kérdései is szorosan összetartoznak
a legnagyobbakkal, a gyakorlatiak az elméletiekkel s az egész köz-
szolgálatnak valamennyi, kicsiny és nagy mozzanata változatos és
mély kapcsolatban van lélektani és erkölcsi kérdésekkel. Ezt meg-
fordítva is mondhatjuk: ezek s a velők nagyon összetartozó társa-
dalomtani (szociológiai) kérdések benne vannak mindennemű köz-
igazgatási kérdésben,  a közszolgálat valamennyi kérdésében.

Bizonyos, hogy akik a közigazgatásban gyakorlottabbak, mint
amilyen én vagyok és lehetek, mindezt, amit mondok, a gyakorlat-



249

ban már felismerték és következményeit alkalmazzák is valamilyen
alakban vagy mértékben. Nem lesz tehát a szavaimban semmiféle
meglépő újdonság. Talán az kelthet mégis érdeklődést, hogy a köz-
igazgatás nagy gondolatkörében ezzel a kiindulással hogyan lehet
eligazodni, erről a pontjáról nézve mit lehet meglátni a közigaz-
gatásban és milyen módon lehet felfognunk önmagunk szerepét a
közszolgálatban. A közszolgálat, vagyis a köztisztviselő munkája
szempontjából alapvető tétel, hogy ha minden összetartozik, akkor
kivétel nélkül minden ember értékét, minden munkának a jelentő-
ségét az adja meg: milyen annak az embernek, annak a munkának
a kihatása más területekre.

Látszólag túlságosan nagyot mondok, de mégis abból indulok
ki, hogy mindenkinek mindig középpontban kell magát látnia és a
munkájának mindig az egyetemes hatását kell keresnie. Különösen
igyekeznie kell így néznie a maga életét és munkáját a közigazgatás
emberének, még pedig kivétel nélkül mindeniknek, a legnagyobbnak
és a legkisebbnek egyaránt: mintha ő volna az egész közigazgatás
legfontosabb tényezője. Szerintünk, akik a közigazgatás szempont-
jából csak közönség vagyunk, a közigazgatás a közösség életében
határozottan középponti jelentőségű. A közigazgatás tevékenysé-
géhez ugyanis, ennek hol egyik, hol másik részletmunkájához vagy
lépéséhez valahogyan hozzá van kötve mindnyájunk élete. A köz-
igazgatás a maga egészében átszövi és áthatja a nemzet egész éle-
tét. A szó maga, a közigazgatás, ennek a tevékenységnek az egye-
temességét jelenti a nemzet életében. Nyilvánvaló tehát, hogy éppen
a közigazgatásra gondolva, arra való tekintettel kell igaznak állí-
tani azt, amit most mondottam, hogy minden embernek, aki köz-
szolgálatot végez, minden tevékenységnek, amely közszolgálat köz-
ben lefolyik, az értékét az adja meg, hogy nemcsak közvetlenül hat,
hanem ez a hatás szélesebb körben, messzebbre terjed. Ezért szük-
séges, hogy közigazgatási tanfolyamon szó legyen arról is: miben
áll a köztisztviselő felelőssége a nemzet sorsáért.

2. Azt nem kell magyaráznom, hogy a köztisztviselő szóval mit
fejezünk ki. De hogy mit értsünk a nemzet szaván, hogyan fogjuk
fel a nemzetet, erről már beszélnem kell.

Ez a fogalom a háború óta különösen vitássá lett. Nagy különb-
ség van a nemzetre vonatkozó felfogásban azok között, akik a nemzet-
ben döntő tényezőnek az egynyelvűségét veszik, meg azok között,
akik nem ezt tartják legfontosabbnak, vagy legalább nem a döntő
mozzanatnak. Nagy a különbség akkor is, ha valaki nemzeten csak
az egy állam keretében élőket érti, vagy bárhol élőket, de egy faj-
hoz tartozókat. A különböző felfogások megértetik, hogy a nemzet
fogalmának sokféle meghatározása lehetséges. Anélkül, hogy itt a
nemzet  fogalmi meghatározásával  foglalkoznám,*   a   sokféle  meg-

* L. erre nézve e kötet több cikkét.



250

határozásból felemlítek pár egészen közös, mindenféle meghatározás-
ban benne levő alkotó elemet.

Mindenféle nemzet-fogalomban benne van például az, hogy akik
egy nemzetet alkotnak, összetartoznak. Benne van az, hogy közös
a multjok és közös a jelenők. De hogy miképen volt közös a múlt és
miért közös a jelen, az e pillanatban másodrendű kérdés előttünk.
Az a lényeges, hogy a nemzet tagjai összetartoznak: közös múlt és
közös jelen köti össze őket. Ebből az következik, hogy a nemzet mi-
voltában — bensőleg, a lelki tényezőit nézve — van egy mindennél
fontosabb mozzanat: a nemzet mivoltában a döntő és leglényegesebb
tényező az érzület közössége s ennek alapja az összetartozás érzése.
Nem a törvényes összetartozás, mert például egy állam polgáraiból,
akik jogilag összetartoznak, hiányozhatik az összetartozás tudata is,
még inkább az érzelmi kapcsolat; a valóságos, benső összetartozást
lehet fel nem ismerni. Éppen ezért fontos a nemzetben az összetarto-
zás felismerése és ami ebből következik: a közösségbe tartozás
érzése. Ezt mondom úgy, hogy az érzületnek a közössége. Ez nem
azt jelenti, hogy egyféleképen gondolkozzék mindenki, aki egy nem-
zetbe tartozik; ez baj is volna, mert hiszen a nemzet életének rend-
kívül sok vonatkozása van, az egyesek rendkívül sok ponton állnak
és tevékenykednek, tehát sok mindent látnak különbözően, sok min-
den kapcsolatban az egyik másképen érez, mint a másik és a kap-
csolatot másképen ítéli meg. A sokféle gondolatból, tapasztalatból
és törekvésből kell kialakulnia mindenütt, minden nemzet körében
az együttes, mindenkit egységbe foglaló szellemnek és mindenkit
vezető iránynak.

Arra, hogy ez az együttes és közös irány kialakulhasson, okvet-
lenül szükséges, hogy az érzület egyezzék, még ha a gondolatok
különbözők, azaz ha a részletekben, a törekvésekben nem mindig
egyezők is. A közös érzület igazi jellemző vonása: a ragaszkodás a
nemzethez, a közös jóakarat a nemzet iránt. Ebben benne van közös
elismerése annak, hogy akik együvé tartoznak, azoknak vélemény-
különbségek ellenére is együtt kell dolgozniok. Közösen, talán külön-
böző utakon, de ugyanazt a jót kell akarniok és a nemzet számára
előidézniök.

A nemzet fogalmában tehát ez az érzületi közösség a legfőbb
mozzanat. De nemcsak a fogalomban, hanem mindenik nemzet életé-
ben is döntő az érzület közössége. Ebből következik, ennek tisztulá-
sával alakul ki az összetartozás érzésének határozottsága és az
együttdolgozásra való készség. Ahol nincsen meg az összetartozás,
együvétartozás érzése, ott lehetnek csupa becsületes emberek, de
nem alkotnak nemzetet, Ahol nincsen meg az együttdolgozásra való
készség, ott hiába becsületesek s hiába ragaszkodnak a nemzethez
az egyes emberek, a nemzet mégis bomlik, mert nem tud erősödni.
Az érzület közössége kölcsönössé teszi a jóakaratot a nemzet tagjai



251

között, a jóakarat közelebb juttat egymáshoz, fokozza a közös erőt.
Ismétlem tehát, hogy a nemzetben, a nemzet fogalmában nem a
nyelv azonosságát, nem az állampolgárságot, hanem az érzület közös-
ségét tartom a döntő tényezőnek, jóllehet amazok jelentőségét haj-
szállal sem akarom, képtelenség is lenne csökkenteni.

3. Most már az a kérdés, hogy ha a nemzet a közös érzületű
emberek egysége, akkor vájjon mit értsünk ezen a kifejezésen: „a
nemzet sorsa?“

Egyszerűen feleljünk rá. A nemzet sorsában döntő tényezőnek
általában azt szoktuk tekinteni, hogy milyen a helyzete a nemzetnek
más nemzetek' között. De ez nem azt jelenti, hogy a nemzet sorsát
más nemzetek akaratától függőnek tartsuk. Nagyon megdöbbentem,
amikor egészen fiatal koromban egy idősebb ember azt fejtegette
előttem: mit beszélünk mindig magunkról, mit erőlködünk megta-
lálnunk a magyarság számára legjobb utat, hiszen a mi sorsunkat
az dönti el, hogy a többi népek között mi a helyzetünk, azaz mit
akarnak azok reánk nézve. Ebben annakidején sem tudtam és ma
sem tudok megnyugodni. Ahogyan mi egyének sem tudunk meg-
nyugodni abban, hogy ki legyünk szolgáltatva más valakinek, nem-
zet sem fogadhatja el azt a gondolatot, hogy sorsa azon dőljön el:
mit határoznak mások „rólunk, nélkülünk“. De azért mindnyájunk-
nak el kell ismernünk, hogy a nemzet sorsára valóban rendkívüli
mértékben hat a többi nemzetekhez való viszonya, azoknak az indu-
lata iránta. Kivált a kis számú nemzetek sorsára van ennek nagy
hatása. És mégsem ebben van a nemzet sorsa alakulásának legfőbb
mozzanata, mert ez csak a külső sorsot szabhatja meg.

A nemzet sorsát legfőképen az alakítja, hogy milyen a nemzet
belül, milyenek az emberek, a nemzet egyes tagjai, akikből a nemzet
áll, milyenek a nemzetet alkotó tényezők. Ezeken foraul meg a nem-
zet ereje. Egészen természetes, hogy a nemzet ereje íugg például a
földrajzi viszonyoktól, de a nemzet igazi sorsát mégsem azok hatá-
rozzák meg, hanem az, hogy milyen módon tud a nemzet a földrajzi
viszonyokkal megküzdeni, vagy milyen módon tudja azokat haszno-
sítani. Széchenyi István 100 évvel ezelőtt mutatott rá arra, hogy
vannak népek, amelyeknek a természet mindent megad, földrajzi
viszonyaik nagyszerűek és mégis lomhán, tehetetlenül, alantas fokon
élnek. Erre a törököket hozta fel példának. Ezzel szemben vannak —
úgymond — kicsiny népek, amelyek iránt a természet mostoha volt,
ahol folyton küzdenek például a tenger árjával vagy a magok föld-
jének haszontalan, értéktelen voltával és mégis virágoznak. Erre
például Hollandiát szokta felhozni. Az előttünk lefolyó újabb ese-
mények, népek sorsának újabb alakulásai is bizonyítják, hogy nem
a földrajzi helyzet, nem a lakosság száma dönti el egy-egy nemzet
sorsát, bár ezek is fontos tényezők. Döntő tényező azonban a nem-



252

zet lelki ereje, a belső erő, amely a nemzetet élteti és összetartja.
Tanulságos e tekintetben éppen a mai törökökre gondolnunk.

A külső helyzet és a benső minőség szerepe a nemzet sorsában
különösen akkor világosodik meg előttünk, ha arra gondolunk, hogy
az adott helyzet és a többi népek hatása aszerint érvényesül, ami-
lyenek azok az emberek, akik a nemzetet alkotják; a nemzet ereje
olyan, amilyen ezek egyéni belső, vagyis lelki ereje, erkölcsi értéke.
A nemzet sorsa tehát voltaképen ezen áll, eszerint erősödik vagy
gyengül a nemzet. Ha erősödik, akkor rossz viszonyok között is
mindinkább meg tud állni; ha gyengül, akkor kedvező viszonyok
között is el kell pusztulnia. Nem az éppen meglevő erő, hanem az
erősödés vagy gyengülés folyamata határozza meg a nemzet sorsát,
mindenféle viszonyok között. Az élő szervezetet gondozni kell, hogy
meg tudjon maradni; óvni kell, hogy ép legyen, gondoskodni kell
arról, hogy ép maradhasson. Ha nem törődünk például azzal, hogy
fogaink állandóan rendben vannak-e, vagy nem ügyelünk a táplál-
kozásunkra, nem törődünk a lakásunk levegőjével, akkor nyilván-
való, hogy a legerősebb szervezetet is temérdek olyan veszedelem
éri, amelyet meg lehetne előzni s ezzel a szervezet gyengülését, pusz-
tulását lehetne megakadályozni. Másfelől pedig tudjuk nagyon jól,
hogy a gyengének született, sőt az idő előtt született gyermek is
nemcsak megmarad, de meg is erősödik, ha kellően gondozzák. Régi
mondás, hogy az állandóan betegeskedő ember tovább él. Ez ugyan
nem mindig igaz, de ha ez a felfogás elterjedhetett, valami igazságot
kell kifejeznie. Azon alapul, hogy aki gyenge, aki tudja, hogy foly-
ton veszedelem fenyegeti, az jobban vigyáz magára, a nagyon erős,
a „makkegészséges“ ember meg könnyen elbízza magát.

Alkalmazzuk ezt a nemzet sorsára. Akármilyen a helyzete a
nemzetnek a népek között, akármekkora a létszáma, akármilyen
egy-egy pillanatban a benső minősége, ereje vagy gyengesége, min-
dig arra kell törekednie a nemzetnek, az egésznek, hogy ereje foly-
ton növekedjék, s legalább olyan állapotban maradhasson meg a
változó, nehezedő körülmények között is, amilyen állapotban ebben
a pillanatban van. Csak az erő állandó gyarapodása idézheti elő a
gyengeség folytonos csökkenését; így lehetséges, hogy ha talán nem
lesz is kevesebb akadálya a nyugodt életnek és fejlődésnek, de a
nemzet ereje nagyobb lehessen a küzdelemre az életéért. Az élet-
fentartás ösztöne minden szervezetet folytonos éberségre ösztönöz.
A nemzet is élő szervezet, örökös küzdelemből áll a nemzet élete is
és ezért a sorsát az szabja meg: hogyan tud a fenyegető veszedel-
mekkel megbirkózni, életének fentartása és feladatainak rendszeres
teljesítése mennyire sikerül.

A nemzet sorsában fordulatokat csak nagy események hoznak;
ezt mindnyájan így tudjuk. Nem hiszem azonban, hogy bárki is
csodálkozzék, ha azt mondom: azok a nemzet sorsára döntő nagy



253

események nem előzmény nélkül állanak elő, hanem mindig eredmé-
nyek. Ezeket az eredményeket vesszük észre, de nem gondolunk
arra, hogy ezek előkészítése nagyon távoli időben indult meg. A
nagy változások a nemzet sorsában mindig hosszú idő alatt érlelőd-
nek, lassú folyamat következményei olyankor, amikor eljött „az
idők teljessége“  valamely tekintetben.

Minden, a nemzetet érő változás beteljesedést jelent. Beteljese-
dést jelent a jó fordulat: régi törekvések és erőfeszítések jutalmát.
Beteljesedés a rossz is, ami egy nemzettel történik: folyamatnak
vége és eredménye ez is; be kellett következnie, mert nem dolgoz-
tunk eléggé ellene, nem igyekeztünk megvédeni magunkat rossz
következésektől azzal, hogy azokat megelőzzük, a jót megalapozzuk.
S ha a rossz fordulat meglep bennünket, az csak azt mutatja, hogy
a jeleit későn vettük észre. Gondoljunk csak a világháborúra, annak
kitörésére, lefolyásának egyes nagyobb hatású jelenségeire, a háború
végén bekövetkezett belső és külső eseményekre: hányszor és mily
súlyosan érték meglepetések a magyarságot! Az egyéni életben is:
hány ember vesz észre valamit csak akkor, amikor már a tégla kop-
panását érzi a fején; előbb nem nézett széjjel. Vannak azonban, akik
nagyon tisztán előre néznek és körülnéznek, akik figyelik a folyama-
tot, nem éri tehát őket váratlanul események bekövetkezése. így van
ez a nemzet sorsával is. Az alakulás apró lépésekben történik. Apró-
lékos szokások, szabad szemmel észre nem vehető mozzanatok ala-
kítják a nemzet sorsát. Egyik nemzet minden ilyet számon tart,
tudatosan csoportosít vagy idejében, alaposan elhárít. A másik
öntudatlanul él s ártatlan szemmel, méltatlankodva csodálkozik,
mikor a beteljesedéskor észreveszi sorsa keserves változását.

Mit jelent ezek szerint a nemzet sorsának alakulása? Az apró
lépésekben való folyamatos változásokat jelenti. A nemzet sorsa
állandóan változik. Változik minden halállal, minden születéssel,
tagjainak minden összeütközésével és kibékülésével; a nemzet sorsa
szakadatlanul alakul, megállás nincs benne.

4. Ezt a szakadatlan alakulást kell elgondolnunk, hogy meg-
érthessük: mit jelent az egyes ember felelőssége a nemzet sorsáért.
Nyomban megmondhatom: nem azt jelenti, hogy valami nagy ese-
mény bekövetkezéséért vagy valami nagy haszonnak elmaradásáért
éppen én tartozom a felelősséget érezni. Ez kivételes, ritka mértéke
a felelősségnek. Ellenben mindnyájan, ha még olyan parányiak
vagyunk is, felelősek vagyunk a nemzet sorsáért, mert erre kihat
egyéni életünk, hivatali tevékenységünk, minden lépés, amelyet meg-
tettünk vagy elmulasztottunk. Igenis, felelősség a nemzet sorsáért
minden egyes embert terhel. De mi a tartalma ennek az állításnak?
Mit jelent a felelősség szava?*

Elég erről itt ennyi: a felelősség lelki állapot, az ember teljes

* L. e kötetben: A felelősség.



254

 és állandó meghatározottsága abban a tekintetben, hogy mindent a
következmények tudatában cselekszik, mindig előre gondol arra,
mi lesz vagy lehet abból, amit tesz vagy elmulaszt. Azt nem mindig
tudhatjuk, hogy tettünknek vagy mulasztásunknak mi lesz a követ-
kezménye, de azt tudjuk, hogy valami következménye lesz s ez a
tudat határozza meg egész életünket.

A felelősség állapotának, a következmény gondolatának kell
irányítania kivétel nélkül minden ember életét. A nemzet sorsára
kivétel nélkül minden tagjának magatartása, cselekvése fontos. Sok-
szor mondjuk azt, hogy valaki „nem számít“, „jelentéktelen ember“.
Sorsunk, az utolsó évtizedekben lefolyt életünk megtaníthatott ben-
nünket arra, hogy éppen azért, mert minden jelenség összetartozik,
nincs jelentéktelen ember, nincs jelentéktelen esemény. Csak mi nem
látjuk, hogy ki miért fontos; egyikünk-másikunk nem látja, hogy
ez vagy az az esemény miért nevezetes. Mindenki és minden ese-
mény nevezetes, mert a maga szűkebb vagy tágabb körében kisebb-
nagyobb jelentőségű, szűkebb vagy tágabb körű események előidé-
zője, hatásoknak kibocsátója. A tudatosan élő ember tág körben,
a nemzetért érez felelősséget. A nemzet sorsáért való felelősség:
állandó gondolás arra, hogy minden lépésünknek, szavunknak vala-
milyen hatása van nemzetünk életének alakulására.

Egy kis kitéréssel néhány példát kívánok felhozni. A múltkor
olvasni lehetett a lapokban, hogy egy vidéki városban hány ható-
sági és magánorvos ellen indítottak vizsgálatot, mert egy éjszaka
jelentkező beteghez egyik sem ment el, Nem tudom, melyik volt a
hibás, melyik az ártatlan, de nem is ez a lényeges. A lényeges az,
hogy az az ember, aki először mondotta azt, hogy „fáradt vagyok,
nem tudok elmenni“, még csak pillanatnyi rossz érzést keltett abban
a férfiben, aki beteg feleségéhez hívta az orvost. A másik, aki azt
mondotta, hogy „nem vagyok köteles elmenni, nem vagyok hatósági
orvos“, már erősebb rossz érzést okozott és bizonyára a felindulás-
hoz közel levő érzést keltett az orvost hívó emberben. A harmadik
pedig azt mondotta: „küldjön kocsit, mert gyalog nem megyek“.
Valószínű, hogy erre a kijelentésre ökölbe szorult az ember keze s
a segítésnek ez a sorozatos megtagadása egészen bizonyosan elke-
seredést ébresztett az orvosok lelketlensege, vagy általában az
„urak“ embertelensége miatt. S ez a hangulat nem maradt annak
az orvost kereső férjnek egyéni hangulata, mert közben a beteg meg
is halt s kétségtelen, hogy akik erről az eseményről tudomást sze-
reztek, azokban bizalmatlanság támadt az egészség ügyének hivatott
őrei iránt. Ezzel meglazult egy kötelék azon a ponton.

Másik példa. Tegyük fel, hogy mint tanár, többször vagy állan-
dóan pontatlanul mennék be az előadásomra. Hallgatóim egy-két
alkalommal várnának a csengetéskor, azután már nem is várnának.
Vájjon mit jelent ez? Nem azt jelenti, hogy 45 perc helyett 40, vagy



255

35 percig beszélnék; ez lenne a legkisebb baj, hiszen ezt ki lehetne
pótolni. Azt azonban sohasem tudhatnám, hogy ha rendesen késem,
akkor hány ember lelkében támad az a gondolat: „hiszen lehet pon-
tatlanul is dolgozni, lehet könnyen venni a kötelességet, miért legyek
én lelkiismeretesebb, a tanáromnak sincs baja ebből a rendetlenség-
ből!“ Szándékosan mondottam példát a magam foglalkozása köré-
ből. Ugyanez áll a közszolgálatban, hivatalban lévő emberre is: néha
kis meggondolatlanság is úgy hat, mint a métely.

Ilyen kis példa rengeteg kínálkozik. A sokszor minden ok nél-
küli várakoztatás, amit az ember hivatali előszobákban elszenved,
okvetlenül kelletlen hangulatot kelt. S ez a hangulat nem marad
következmény nélkül, tehát nem csupán a várakozó ember szem-
pontjából fontos. Egyszerre meghatározza ez a hangulat két ember
találkozását. Az egyik a tisztviselő, aki belül van az ajtón; a másik
az, aki kivül van. Amikor végre találkoznak, nem ritkán hamarosan
ingerültté válik a beszédjök, mert a megvárakoztatottak nem igen
szoktak nyugodtan beszélni — ezt magamról is tudom —, a tiszt-
viselő pedig nem érti az izgatott hangot s talán önkéntelenül is
magasabból felel; ez is megtörtént velem. Az ezerféle ilyen esetben
nem két emberről van szó, hanem kétféle foglalkozásról, két, külön-
féle helyzetben levő emberről. S ha az ilyenféle kelletlenség gyakran
fordul elő, egyenes úton vezet a nemzet sorsának megromlására,
mert idegenséget, sőt ellenséges hangulatot teremt. Az egymásra
utalt emberekben, a tisztviselőkben és a félben, a betegben és az
orvosban, a tanárban és a hallgatóban nem az egymáshoz tartozást,
az egymás munkája iránt való elismerést, a közös célért dolgozást,
egymás segítésére törekvést, nem a rokonszenvet és kölcsönös von-
zódást fejleszti, hanem az egymástól való eltávolodás következik
belőle.

Ha most arra gondolunk, amit az imént mondottam, hogy a
nemzet sorsa azon fordul meg, mekkora a belső ereje, meg arra,
hogy a nemzet sorsa lépésről-lépésre, pillanatról-pillanatra alakul,
míg valamilyen módon egyszer csak beteljesül valami, akkor meg-
értjük, hogy az ilyen apróságok is határozottan ennek a sorsnak
az alakítói. De ugyanígy alakítói ez esetek fordítottjai is. Az a
beteg, aki az orvosának gyengédségét tapasztalja, még ha az orvos
jóindulata nem a legteljesebb eredménnyel jár is, ragaszkodik hozzá.
Ha a fél azt látja, hogy ügyét gyorsan akarják elintézni, jóakarattal
meghallgatják, megbecsüli a tisztviselőt. Ha a főiskolai hallgató azt
látja, hogy a tanára nagyon pontosan teljesíti a maga kötelességét,
noha külső kényszer nem szorítja erre, mert nem ellenőrzik, egészen
bizonyosan odakapcsolódik lélekben ahhoz az emberhez s jó példát
vesz róla. Minden személyi eltávolodás vagy ellenségeskedés a belső
erőnek gyengülését, de minden tárgyi alapú személyi összekapcsoló-
dás vagy közeledés a nemzet belső erejének fokozódását idézi elő.



256

Piciny, jelentéktelen, szinte mikroszkopikus nagyságú részletek ezek
a nemzet életében, de megvannak. Ugyanolyan esetek, mint amikor
egyetlen ponton szúrom meg a karomat, de a tű hegyén valamilyen
piszok volt, ennek következtében kicsiny helyi gyúladás áll be, elha*
nyagolom és vérmérgezés keletkezik. Sohasem tudhatjuk, hogy
milyen apróságból lesz a nagy baj. Magunkról is tudjuk: sohasem
bizonyos előre, hogy egy-egy kiejtett szó milyen hatást okoz a másik
ember érzelmi világában, egy-egy pillanat, a helyes pillanat meg-
ragadása mit jelent az egész további munkára nézve. A vonat elin-
dul nélkülem, ha félpercet késem is; ott, ime, számít a pillanat. De
ugyanúgy számít az orvos rendelőjében, a tanár előadótermében, a
tisztviselő hivatalában is. Minden percnek jelentősége van a továb-
biakra nézve, bár gyakran nem vagyunk abban az állapotban, hogy
minden kicsinységért át tudjuk érezni a felelősséget.

Mindezzel arra kívántam rámutatni, hogy minden, de minden,
ami kedvezően hat az összetartozás érzésének fejlődésére, az a nem-
zet erejét fejleszti; minden, ami arra kedvezőtlenül hat, a nemzet
erejét csökkenti. Ebből az következik, hogy a nemzet sorsát minden
pillanatban, minden szavunkkal és lépésünkkel alakítjuk. Erre gon-
dolnunk annál szükségesebb, mert sohasem tudhatjuk, hogy tet-
tünkre vagy szavunkra milyen lesz a visszhang. Azt talán előre
láthatjuk, hogy mi lesz a közvetlen visszhang, de hogy egy hét
múlva vagy tíz esztendő múlva hogyan jelenik meg a szavunk hatása
annak az embernek vagy fiának vagy másnak a lelkében és maga-
tartásában, a lelki élet törvényei szerint hogyan és mikor bukkan
fel ismét, ezt sohasem tudhatjuk előre. Pedig ez is a mi hatásunk
lesz, tehát ezért is felelősséget kell éreznünk.

E pillanatban furcsa kis példa jutott eszembe arra, hogy ami
az embert éri, kitör belőle. Fiatal koromban egy szintén tanári
pályára készülő önkéntes mindig elkeseredetten beszélt arról, hogy
a káplár meg a hadnagy milyen méltatlanul bánik vele. Egyszer azt
mondta ez a különben nagyon tisztességes, tanult ember: „Legyek
csak tanár, majd lakolnak ezért a diákok!“ Akkor mulatságosnak
találtam ezt a kitörést; ő maga sem vette komolyan. De érdemes
megnéznünk, hogy mi is volt ebben? A káplártól, a hadnagytól kapta
a bosszantást és arra gondolt, hogy ezért azokon vesz elégtételt,
akiken majd ugyanolyan hatalma lesz. Nem volt meggondolt szán-
dék; nem is adta ki a mérgét tanítványain, de megeshetett Volna,
talán van is ilyen eset, hogy valaki kitölti máson a mérgét, amit egy -
harmadik ember okozott neki. Ami bántalom az embert éri, az egy-
szer valahogyan kitör belőle. De tegyük fel, hogy soha nem tör ki.
Tegyük fel, hogy benne, a lelke mélyén kavarog a keserűség: Ez az
embert arra indítja, hogy ne olyan lélekkel dolgozzék, mint amilyen-
nel dolgoznék akkor, ha ez a keserűség nem érte volna. S nézzük itt
is a másik esetet is: akit jó ért, az is továbbadja, abban is tovább



257

él a hatás; azt ez a tapasztalt jó nem engedi mások iránt rossznak
lennie, neki magának pedig erőt ad, kedvét, bizalmát táplálja.

A nemzet tagjai között minden bizalmatlanság azt jelenti, hogy
ott az erő gyengébb, mintha megvolna a bizalom. Minden kedvet-
lenség azt jelenti, hogy a kedvetlenség pillanatában elmulaszt az
ember valamit, vagy nem olyan értékű munkával teljesíti, mint
ahogyan tudná. Ahol gyanakvás vagy bizalmatlanság ver fészket,
ott lehullanak az egymás felé nyújtandó vagy már ki is nyújtott
karok és magokra maradnak az emberek. Minden lépésünk fokozza
vagy gyöngíti tehát a nemzet erejét. Néha ez a fokozás csak annyi,
hogy nem fokozódik a nemzet ereje, de olyan ponton, olyan pilla-
natban nem fokozódik, ahol és amikor fokoznunk kellett volna. A
veszedelem növekedésére is elég ennyi.

A felelősség a nemzet sorsáért az a lelki állapot tehát, amelyben
az ember minden pillanatot fontosnak érez a közösség, a nemzet
jövője szempontjából. Átérzi azt, hogy minden szava és tette kihat
más emberek útján az egész egységre, az egész nemzetre s ezért
egyetlen pillanatig sem tud e felelősség nélkül dolgozni.

Itt térek át arra, mit jelent a felelősségnek ez az állapota a
köztisztviselők szempontjából vagyis a közszolgálatban.

5. A felelősség itt megadott fogalma tényt is, követelményt is
fejez ki. A tény ez: az a köztisztviselő tesz a nemzetnek szolgálatot,
aki a felelősség lelki állapotában van. A követelmény pedig az:
mindenkinek a felelősség lelki állapotában kell lennie, aki egyáltalá-
ban közszolgálatot vállal. (Annak is, aki nem vállal közszolgálatot.
De itt most csak amarról van szó). A felelősség lelki állapotában
mindig arra gondolunk, hogyan alakul a nemzet sorsa munkánk
nyomán. Ez a közigazgatás terén mindennél természetesebb gon-
dolat, hiszen a közigazgatás voltaképen mindig mások, a nemzetet
alkotók ügyeinek intézése. Rengeteg sokszor egyes emberek egyéni
ügyeinek, de ilyenkor is mindig a közösség ügyeinek intézéséről van
szó. A közigazgatás mindig a köz szolgálata. Ha az, akkor a köz-
igazgatás mindenik részlete, a legközönségesebb ügyirat elintézése
és országos hatású, nagyszabású intézkedések előkészítése egyaránt:
mások érzületének alakítása. Ha a nemzet ereje azon fordul meg,
hogy tagjainak érzülete közös-e vagy sem, tehát azon, hogy meny-
nyire közös az egy nemzetbe tartozók érzülete, akkor nyilvánvaló,
hogy a közigazgatás embereinek igen nagy szerepök, igen messzire
érő hatások van abban a tekintetben, hogyan alakul a közösség, a
nemzet ereje.

Igen nevezetes vonása a közszolgálatnak, hogy minden egyes
köztisztviselő, bármüyen pici hivatalban intézi is az ügyeket, mindig
a nagy szervezetnek, a közigazgatás szervezetének tagjaképen jele-
nik meg. Ha egyedül vagyok is valamely hivatalban, mégsem magam
vagyok csak jelen, hanem az én személyemben az egész közigazgatás.



258

Nem engem, Kis Pétert vagy Nagy Jánost lát a fél, aki a hivatalba
bejön, hanem ennek az óriási gépezetnek egyik csavarját, szögét
látja; látja azt az egész nagy intézményt, amelynek nevében a tiszt-
viselő valamit cselekszik. A felelősség lelki állapotában élő köztiszt-
viselő mindig úgy érzi, hogy az ő munkája részletmunka. Ez azt
jelenti, hogy ha ezt a részletmunkát rosszul végzi, akkor a közigaz-
gatás végzi rosszul a munkáját. Az ország abban a pillanatban ezt
nem érzi meg, mert csak én csináltam valamit, valami kis dolgot
rosszul vagy jól, az egész ország közigazgatása nem romlott vagy
nem javult tőle azonnal érezhetően. De abban a pillanatban ezer meg
ezer, hozzám hsonló kicsi ember végezte jól vagy rosszul a maga
munkáját s ezzel az ország állapota, az egész közösség állapota
abban a pillanatban jobbá vagy rosszabbá lett. Mindig a nagy szer-
vezet munkájának egy részét végzem és ez a nagy szervezet hatását
teszi kedvezőbbé vagy kedvezőtlenebbé. Ugyanaz a helyzet, mint a
hadseregben, ahol a legkisebb közkatonának is pontosan kell a maga
tennivalóját elvégeznie; az a helyzet ez, ami egy műtét alkalmával,
ahol az ápolónőnek is pontosan kell a reá váró munkát megtennie,
például az éppen szükséges eszközt kell az orvos kezébe adnia. Ha
egy pontban hiba van, akkor a következő pillanatban a másik ponton
is megérződik ez a hiba. Ha minden ponton minden jól megy, akkor
a közigazgatás betölti feladatát a nemzet életében, azt a feladatát,
amire rendeltetett.

Az egyes tisztviselő a közigazgatás része, a közigazgatás pedig
az államot jelenti az egyszerű egyes embernek. A tisztviselő mindig
azt a nagy egységet, azt a nagy hatalmat személyesíti meg. Minden
egyes lépés, ami kellemetlen érzéseket kelt, kivált ha igazságtalanul
kelti a kellemetlen érzéseket, az állammal szemben okoz valamilyen
idegenkedést. Minden lépés, amely az emberekben megnyugvást idéz
elő, az állam iránt ébreszt bizalmat. Minden egyes köztisztviselő, az
iktató, a polgármester, a főispán a maga pontján megszemélyesíti
a közösséget, az államot, mindennel amit tesz, erősíti vagy gyöngíti
a nemzet igazi összetartóját, az emberek érzületének közösségét.
Csodálatos finomságok vannak az emberi lélekben, rendkívüli fogé-
konysággal vesz tudomásul mindent. Pókháló vékonyságú szálak
kötik össze a tisztviselőt és a közösség tagjait. Hogyan lesz ezekből
erős szövedék? Tessék a hivatalvezetőnek meggondolnia, hogy mikép-
pen alakul ki a közönség szemében az egész hivatal helyzete. Apró
mindennapi esetekből. Esetleg egy haszontalan tisztviselő magatar-
tása bizalmatlanságot ébreszt az egész hivatal és annak vezetősége
iránt is. A tisztviselők udvariassága, jóindulata pedig bizalmat kelt
az egész hivatal iránt s ezt még az is élvezi, aki maga nem szolgál reá.
A tisztviselők egy-egy hivatal, a sok hivatal a közigazgatás szelle-
mének és hatásának meghatározója.

Jegyezzük meg tehát, hogy minden tisztviselő a nagy egészet



259

személyesíti meg. Valamely hivatal személyzetének, kicsinynek és
nagyobbaknak magatartása az egész hivatalt valamilyen színben
tünteti fel a közönség előtt, s az egész hivatalnak — községben a
jegyzői hivatalnak, városban a polgármester személyes hivatalának
— minősége adja meg az egész közigazgatás ízét, ez szabja meg,
hogy vájjon az a hivatal annak a közösségnek, a város közönségének
benső egységét fejleszti-e csendesen, észrevétlenül, avagy ugyan-
olyan fokozatosan a széthúzást fejleszti s elidegeníti egymástól a
különféle tényezőket.. Ugyanígy van ez az egész állam életében is.
A köztisztviselőnek tehát azért kell állandóan a nemzetért, a nemzet
sorsáért érzett felelősség lelki állapotában lennie, mert minden pil-
lanatban alakítja az ország lakosságának, a nemzet tagjainak az
államhoz való viszonyát. Ha pedig ez az alakítás folytonos, akkor az
érzület közösségét állandóan fejleszti vagy csökkenti. Minthogy
pedig az érzület közössége adja a nemzetnek az erőt, mert ebben
van az összetartozás, az együttdolgozás, a benső egység gyökere,
ennek következtében minden pillanatban történik valami a nemzet
benső erejének, munkakészségének, minden értékének a fejlesztése
vagy gyengítése irányában.

Ezzel, azt hiszem, feleltem is már arra a kérdésre: vájjon kivé-
tel nélkül minden tisztviselőre vonatkozik-e az a követelmény, hogy
egész szolgálatát, minden lépését a nemzetért való felelősség hatá-
rozza meg. Valóban, mindenikre vonatkozik, bármily kicsiny kis
pont is valaki a közigazgatásban. Hiszen a nagy egészet nézve, csupa
kicsiny kis pontok vagyunk, de azért egyikünk sem mondhatja:
.mindegy, mit csinálok; ki veszi azt észre?!“ Sohasem tudhatjuk,
hogy ki mit vesz észre. Megyünk az utcán, nyugodtan sétálunk,
eszünkben sincsen, hogy az ablakokra tekintsünk, noha száz ablak-
ból láthatnak bennünket; lehet, hogy véletlenül tekintenek ki s meg-
látják, hogy nagy kényelmesen haladunk vagy beszélgetünk, amikor
a hivatalunkban kellene lennünk. Embertársainkat életünknek sokkal
több mozzanata foglalkoztatja, semmint gondolnók, s még akkor is
következtetnek valamit a magunktartásából, amikor erről nem is
álmodtunk. A köztisztviselő egész élete, de különösen hivatali mun-
kája olyan, mintha üvegházban folynék: mindenki láthatja s aki
látja, hírét viszi, nem mindig híven, de mindig úgy, hogy nyoma
marad — az egyénen talán nem, de a hivatalon bizonyosan.

Minden pillanat hatása fontos lehet s a legkisebb ember is
indíthat meg, gyakran öntudatlanul, nagy görgeteget. Soha sem
tudja senki, hogy a kicsiny pont mikor válik a legnagyobb jelentő-
ségűvé annak a környezetnek életében. Ezért úgy kell felfognunk,
hogy a közszolgálatban csupán fontos helyek vannak; jelentéktelen
hely nincs. Minden egyes köztisztviselőnek minden lépése a nemzet
fenntartását vagy pusztulását mozdítja elő. Minden egyes ügynek
intézése a nemzet sorsának folyamatos alakítása;     minden lépés



260

valami bajnak megelőzése vagy felidézése. Valami olyan bajnak a
megelőzése, amiről nem is tudjuk, hogy bekövetkezhetik. Aki egy-
szer is végig gondolta események láncolatát, tudja, hogy ez így
van nemcsak az egyes emberek életében, de közösségek életében is.
Sok mindent a véletlennek tulajdonítanak, pedig ennek a véletlennek
előzményei voltak, de az előzményeket nem vettük számba, nem
gondoltunk a bizonyos vagy lehetséges következményekre. Minden
embernek állandóan gondolnia kell arra, hogy amit csinál, annak
lehet jó és lehet rossz eredménye, szükséges tehát, hogy akarja a
jó eredményt. A felelősség állapotában lévő ember ebben külön-
bözik a közönségesen úgynevezett jó munkástól. A „jó munkás“
elvégzi a dolgát, de nem törődik a továbbiakkal. Aki azonban a fele-
lősséget átéli, aki a felelősség állapotában van, azért végzi jól a
munkáját, mert tudja, hogy a rosszul végzett munkának kedvezőt-
len következményei vannak — nem a fizetésére, nem az előmene-
telére, hanem az ügyre nézve, amelyet szolgál. A felelősség álla-
potában lévő köztisztviselő tudja, hogy az ügy, amelyet szolgál,
sohasem egyesek ügye, hanem amikor az egyesek ügyét intézi,
akkor is az egész közösség ügyéről van szó. A közszolgálat tehát
sohasem pillanatnyi feladat, mert a világon mindennek okai és
következményei vannak, ezért minden tettünk a folyamatos alaku-
lásnak egy-egy mozzanata.

6. Nyilvánvaló, hogy nemcsak nagy hatáskörű emberek, nem-
csak magas állású tisztviselők uralkodó lelki állapotának kell a fele-
lősség állapotának, még pedig a nemzet sorsáért való felelősség álla-
potának lennie. Ebben nincs különbség. A különbség abban van,
hogy a kicsiny állású, szűk munkakörű ember nagyon könnyen át
tudja tekinteni lépéseinek közvetlen következményeit. A nagy hatás-
kör íí, magas állásban levő ember a maga lépéseinek, szavainak vagy
intézkedéseinek közvetlen következményeit nem. láthatja olyan egy-
szerűen, hiszen nem látja közvetlenül maga előtt az egész területet,
amelyre intézkedése vonatkozik. Ezért a magas hivatalban gyönyö-
rűen elgondolt rendeletek sokszor nem tudnak megvalósulni. Miért
nem? Mert a fent levők messzire néztek, az eszményi eredményre
gondoltak, lent pedig a végrehajtás emberei a megvalósítás aprólé-
kos feltételeit, a sajátos lehetőséget vagy lehetetlenséget látják s
ezeken megakadnak.

Óriási fontosságú a felelősség lelki állapotában intézkedő ember-
nek ügyelnie arra, hogy amit elrendel, végrehajtható-e az vagy sem.
A kicsiny embernek pedig, akinek végre kell hajtania a mások által
kiadott rendeleteket, kötelessége igyekeznie arra, hogy megértse,
amit az intézkedések elérni akarnak. Ennek megfelelően kell a ren-
deletet végrehajtani úgy, hogy a rendelet szelleme, szándéka, vagy
ahogy mondani szokták: intenciója, valósuljon meg. A kis és nagy
tisztviselő felelőssége igen sok tekintetben eltérőnek látszik és mégis



261

tökéletesen egybeolvad. Ez azt jelenti, hogy az óriási szervezetnek,
a közigazgatásnak különböző pontjain nagyon különböző a felelősség
megjelenése, a mód, a forma. De csak az különbözik, ahogyan a
felelősség megjelenik, a lényege azonban ugyanaz s annak ott kell
lennie mindig és mindenütt.

Most már világos, amit az imént mondottam, hogy minden pill-
lanatban, minden ponton az adja meg az ízét, értékét és jelentőségét
a felelősségnek, hogy az ember magát az egész egyik tagjának érzi.
Sohasem magában kell látnom a dolgomat, hanem együtt mind-
azokéval, akikkel kapcsolatban van. Ez azt jelenti, hogy nem elég
kiadnom valamely bölcs rendeletet és amikor aláírom, azt gondol-
nom elégedetten: „Nagyszerű alkotás ez, elteszem a babéraim közé“.
Nem elég várnom a babérokat; tudnom kell, hogy intézkedésem
értékét a végrehajtás lehetősége dönti el. Aki pedig megkapja a
rendeleteket, ha felelősséget érez, nem mondhatja: „Nekem nem
feladatom, hogy nagy dolgokon törjem a fejemet; a hivatalos órá-
mat megtartom, ami elébem kerül, azt elvégzem; törje más a fejét,
hogy jó-e vagy rossz a rendelet; nem én vagyok érte felelős“. Ez
nyilván alantas gondolkodás, amazé pedig felületes. Ismerjük mind-
kettőt. Felelősséggel csak azt gondolhatom: „En ugyan kicsiny
vagyok, de igyekszem a legjobban végezni feladatomat, azaz elgon-
dolom, hogyan lehet annak a törvénynek a szellemét megvalósítani,
annak az egyetemes kormányrendeletnek, miniszteri, alispáni vagy
polgármesteri rendeletnek legjobban eleget tenni“; ekkor valóban
át is éli az ember azt, amit a törvény vagy rendelet akar. Ha pedig
magasan állok, azt gondolom: nekem kell elgondolnom ezen vagy
azon a területen az egész országnak vagy városnak legüdvösebb
tennivalókat, tehát számot vetek azzal, milyen visszhangja lehet a
szándékomnak, hogyan érthetik a gondolatomat kint, a különféle,
nem ritkán kicsinyes viszonyok ezerféle változatában. Meggondolom:
vájjon milyen hangulatban mehetnek el a külső hivatalból azok az
emberek, akiken talán az ostorom vége csattan. Az adja meg az
intézkedések egész jelentőségét, az szabja meg a nemzet lelki alaku-
lásának irányát, hogy az emberek hogyan fogadják a közvetlenül
vagy „helyi közvetítéssel“ messziről kapott rendelkezéseket.

Csupán annyit mondok még összefoglalásul: a felelősség álla-
potában levő tisztviselő tudja, hogy ő csak láncszem az egészben
és tudja, hogy ha az a láncszem kiesik vagy eltörik, akkor hiábavaló
minden, ami előtte volt és ami utána következik.

7. Eddig arról beszéltem, hogy a nemzet sorsáért való fele-
lősség lelki állapotának milyen hatása van a nemzet sorsára. Rövidre
fogom a továbbiakat is: mi hatása van az egyesre, reám, mint tiszt-
viselőre, ha a nemzet sorsáért való felelősség uralkodik bennem.

Amint nem lehet előre tudunk, hogy egyes lépéseinknek mi az
egyéni következménye x vagy y lelkületére, csak akkor tudjuk meg,



262

amikor már látjuk, — ugyanúgy egyéni az is, hogy a felelősség álla-
potának, ennek a ténynek és követelménynek mi a közvetlen hatása
az egyes tisztviselőkre. Azon fordul ez meg, hogy milyen emberek.
A rengeteg sok köztisztviselőt osszuk két nagy csoportba. Ez ugyan
nem egészen igazságos, mert sokkal többfélék vagyunk, nagyon
sok típus van, de ezeken nem mehetünk végig, nincs rá szükség.
Eléggé meglátjuk a tisztviselő egyéniségeket, ha két nagy csoport-
ban nézzük. Nevezzük az egyiket a „különb emberek“ csoportjának.
Lehet, hogy az a különb ember egészen kicsiny hivatalszolga, de
ebből a szempontból most nem tárgyalom a kérdést. A másik cso-
portot nevezzük a „gyengék“ csoportjának. Hogy a gyengeség kénye-
lemszeretetből vagy Ielkiismeretlenségből ered-e s hogy magas vagy
alacsony helyeken fordul-e elő, arról sem beszélek. Szóval az egyik
csoport a különb emberek, a másik pedig a gyenge emberek cso-
portja. Pár jellemző vonást említek fel mind a két félről.

Induljunk ki abból, hogy valaki előtt egyszerre csak megvilágo-
sodik, mit jelent a nemzetért való felelősség az emberre nézve.
A két csoport tagjai nem azonosan foglalnak állást a felelősség
bennök megvillant gondolatával szemben.

A különb emberben az első ez: munkám kihat a nemzet sorsára,
ezért felelős vagyok, éspedig nem egyik vagy másik lépésemért,
hanem az egész hivatali munkámért vagyok felelős. A különb ember-
ben a felelősség felismerése az egész feladatnak személyessé válását
jelenti. Az ilyen ember úgy érzi, hogy ő többé nem aktát intéz,
hanem emberek sorsával foglalkozik, sőt nem is csupán egyes embe-
rek sorsát intézi, hanem a nemzetét. Minden percben úgy érzi, hogy
beleavatkozik a nemzet sorsának alakulásába, azzal, hogy az előtte
levő ügyet meggyőződése szerint igazságosan intézi el vagy a kellő
szót mondja ki reá figyelő hallgatók előtt. Az ilyen ember arra gon-
dol, hogy neki, a köztisztviselőnek az értéke dől el ebben a pillanatban
azon, hogy az ügyet a legnagyobb gonddal, a legmélyebb figyelem-
mel, a legmesszebbnéző elgondolással intézi-e. Vagyis a különb em-
berben a felelősség felismerése a felelősség vállalását jelenti. Tuda-
tos vállalását. Nem arról van itt szó, hogy fegyelmi felelősség ter-
heli mindenért. Itt arról van szó, hogy én magam a lelkemre vettem
azt az ügyet, amely elém került. Ez az első hatása a felelősség fel-
ismerésének.

A második vonás, amely ilyen emberekben kifejlődik: a munka
jelentőségének önérzete, a munka jelentőségéből eredő egyéni ön-
érzet. Érdekes, hogy amint most ezt kiejtem, előttem egyszerre, hir-
telenül egy hatalmas német postás altiszt alakja jelenik meg, akit
azelőtt 30 egynéhány esztendővel Stettinben láttam. Közönséges
levélhordó volt, hatalmas táskával a nyakában. Amikor ezt az em-
bert megláttam, megvillant bennem, hogy arcáról szinte leolvasható
az öntudat: nagyon nevezetes munkát végzek, az állam tevékenysé-



263

gének egy darabját vállaltam magamra. Ez a példa talán nevetsé-
gesnek tűnhetik fel, de tessék végig gondolni. A régi urasági kocsis
»a mi lovunk«-ról beszélt, pedig nem volt az övé. A »mi hivatalunk «-
ról beszélünk, pedig a hivatal a városé vagy az államé. Ha az ember
felismerte feladatának jelentőségét, akkor megnövekszik benne az
önérzet, azonosítja magát azzal, aki munkába állította. Vájjon nem
lehetne azt a nagyon ismeretes francia mondást, »az állam én va-
gyok«, itt most úgy alkalmazni, hogy az olyan ember, aki munkája,
jelentőségét felismerte, egyszersmind úgy érzi, hogy ő az állam,
mert átérezte azt, hogy az ő munkája egy darab az állam életéből,
minden személyes lépése egy lépés az állam megszilárdulása vagy
gyengülése felé. Érdekes volna azt a mondást így alkalmazni és ezt
a lelkiállapotot elemezni. De elégedjünk meg azzal, hogy aki fele-
lősséget érez és azt vállalja, abban megnövekszik a munka jelentő-
ségének önérzete.

Erre szükség is van, mert önérzet nélkül nem lehet becsületes-
embernek élnie. Az, önérzet azt jelenti: tudom, hogy valamit ér az,
amit csinálok. Az önérzet nem elbizakodottságot jelent. Ellenkezően:
tudom, hogy fontos, vájjon jól csinálom-e a munkámat, de nem
tudom, jól csinálom-e, igyekszem tehát jól csinálni. Nagyon fontos
ez. Az olyan embernek, aki tudja magáról, hogy jól akarja csinálni
a dolgát, annak önérzetesnek kell lennie, önérzet nélkül semmi fele-
lősséget követelő munkát jól végezni nem lehet. Az önérzet alapja
az az érzésem, hogy jól akarom végezni a munkát. Ha meggyőződöm
róla, hogy csakugyan sikerült is a munkát jól végeznem, akkor az
önérzetem mint magamban való bizalom jelentkezik. Erről is azt
mondom: önbizalom nélkül nem lehet tudatosan dolgozni. Aki foly-
ton nyugtalankodik, hogy vájjon jól cselekedett-e, az egy darabig
folyton javítja munkáját, de nem rendszeresen, a hézagok pótlásá-
val, hanem újabb meg újabb módokat próbál, egyszer csak önmagát
emésztő forgásba kerül bele, soha sem mer megállapodni. Ezért kell
az önérzet; ezért kell, hogy a felelősséget felismerő ember ne alku-
dozzék magával, ne alkudozzék senkivel, hanem csak azt keresse,
hogyan lehet a legeslegjobban elvégezni a reá váró feladatot annak
igazi rendeltetése szerint. Mindnyájan tudjuk, hogy csak úgy tud
az ember jól elvégezni bármit, ha bízik magában. Ilyen önérzetű,
magában így bízó embernek hovatovább kevesebb a nyugtalansága,
hogy vájjon jól kezd-e a munkájához; egyre jobban bízik magában
és gyorsabban találja meg a jó utat. Az önérzet, önbizalom azt
jelenti, hogy egyenesen tudok állni, akármennyi ügy szakad is a
nyakamba. Tudom, hogy csak annyit tudok jól elvégezni, amennyire
erőm van, de ezt az erőt teljes mértékben ki akarom használni.

Kettőről szóltam eddig. Az első mozzanat az volt, hogy a különb
ember a felelősséget megérzi és vállalja. A második mozzanat az,
hogy az ilyenben megnövekszik az önérzet a munka jelentőségének



264

felismerése következtében, nő a tisztviselői önbizalom. Ez meglehet
még a legkisebb tisztviselőben, a legszegényebb emberben is. De az
ilyen ember tudja, hogy a többi ilyen embernek is olyannak kell
lennie, amilyennek ő tudja magát; nem tartja tehát szükségesnek,
hogy nagyon feltartott fejjel járjon az alárendeltjei között, sem azt,
hogy nagyon alázatosan hajlongjon a feljebbvalók előtt.

Mindezzel azonban együtt jár egy harmadik vonás is: a fele-
lősséget ilyen módon vállaló önérzetes ember csodálatosan másként
fogja fel az életet, mint a többiek. A nemzet sorsáért vállalt felelős-
ség súlya alatt fokozódik benne az élet komolysága. Ezt nem úgy
kell érteni, hogy az élet nehézsége fokozódik — erről is mindjárt
szólok —, hanem csak azt mondom, hogy a felelősséget átérző em-
ber komolyan veszi az életet, a magáét és a másokét. Az ilyen em-
ber nem küldi el a reászoruló embertársát azzal, jöjjön máskor,
addig mindegy, hogyan boldogul; nem hagy kiengesztelés nélkül
sérelmet, nem mondja soha, hogy egy ember nem számít. Az ilyen
ember számára az élet óriási szerves egység és ebben az óriási
szerves egységben az ő munkája a nemzet életének egy részét, min-
den egyes ember sorsa a nemzet sorsának alakulását jelenti. Aki
mindig alkotó elemnek látja az egyént, az azt az egész szempont-
jából értékeli és becsüli; ennek következtében az életet, a maga
életét, mások életét, a község életét, mint a nemzet életének nagy
egységében mellőzhetetlen tényezőt komolyan veszi.

A felelősség állapotában élő embernek egyszerre tartalmasabbá
válik az élete. Es ebben a maga tartalmasabbá vált életében nagy
jelentőséget nyer más emberek élete, akiket sorsuk vele kapcsolatba
hozott, akikre az ö munkája kihat. Az ezt felismerő tisztviselő gaz-
dagnak érzi magát, ha még oly szerényen kell is élnie: megérti,
hogy ő a közösség életében számot tesz, az állam életének ténye-
zője, nemzete sorsának alakítója. Ezek a különb emberek.

Beszélek most már a másik csoportról, a gyengékről, akik a
felelősséget felismerik, de nem vállalják, hanem épen a felismerés
következtében menekülnek a felelősség vállalása elöl. Ennek nagyon
sok példáját láthatjuk. Én legalább magam sok embert láttam éle-
temben, nagyon különböző szolgálataim közben mindenütt, akik me-
nekültek a felelősségtől.

Menekül a felelősségtől — mondjuk — az a tanító ember, aki
nem mer tanítványáról határozott véleményt mondani, hanem min-
dig azt nézi, hogy milyen osztályzatot ad a többi és olyat ad ő is. A
felelősséget nem vállalja az az orvos, aki minden lehető betegséget
felsorol például az aggódó szülők előtt, hogy lássák, mi mindenre
gondolt az első pillanatban; meg az az orvos, aki folytonosan orvosi
tanácskozást hívat össze, mert maga nem mer dönteni a kezelésről.
Egészen más, ha valaki súlyos esetben hívja a társait megbeszélésre,
mert ez épen a felelősségből következik. A felelősségtől menekülés,



265

ha a magasabb tisztviselő azt mondja a kisebbnek: intézze el belá-
tása szerint ezt a fontos dolgot. A felelősségtől menekülő kisebb
tisztviselő viszont folytonosan utasítást kér, hiába mondja a főnöke:
a te önálló hatáskörödbe tartozik, intézd el magad. A felelősségtől
menekülés a gyengék tulajdonsága. Tudjuk, hogy a felelősség meg-
osztása néha életbevágóan szükséges, de most arról beszélek, amikor
az általam elvégzendő dolog alól kibúvók, mert nekem kényelmetlen,
hogy vállaljam lelkiismeretem előtt a felelősséget.

A másik vonás kétféleképen jelentkezhetik. Ennek a felelősség
alól való menekülésnek az emberek minősége szerint kétféle követ-
kezménye lehet. Az egyik, hogy a felelősség elhárítása miatt benső
nyugtalanság támad az emberben, a másik, hogy a felelősség sike-
res elhárítása után azzal áltatja magát az ember, hogy nyugodt.
Az önáltatásból látszólagos nyugalom keletkezik. Tessék megnézni
az embereket ebből a szempontból. Vannak, akik látszólag nagyon
nyugodtak, de ha igazán megnézzük ezt a nyugalmat, kiderül, hogy
nem is lehet nyugalomról beszélni. A felelősség alól kibúvó tudja,
hogy hézagot hagy, tudja, hogy hibát követett el. Elhárította a
cselekvést másnapra olyan kérdésben, amiben pedig ma kellett
volna döntenie. Tudja, hogy nagy veszedelmet idézhet elő, de gyáva-
ságból nem cselekszik, csak arról gondoskodik, hogy másra hárítsa
a felelősséget. Vannak, akik állandó lelki nyugtalanságban élnek
emiatt. Nagyon sokszor az az oka a nyugtalanságnak, hogy fellép
az önvád a felelősség elhárítása miatt. A gyengébb ember azzal,
hogy elhárítja a felelősséget, csak látszólag segít magán. Volta-
képen gyengeségének nagyon súlyos következményét hordozza ma-
gában. Ilyen emberben azután beáll a felismert felelősség elhárítá-
sának a következménye: az egyéni munka értékének fokozatos, de
rohamos csökkenése. Tessék elképzelni, hogy egy több személyből
álló hivatalban folyton egymásra tologatják a felelősséget, folyton
ide-oda tolják a munkát. Ott a munka csak csökkenő értékű lehet.
Annak következménye csak káros lehet.

Ezzel a köztisztviselő egyéni lelki életének kérdéseihez jutot-
tunk. Nagy dolog volna, ha a lélektan iránt érdeklődő, lélektani kér-
désekben tájékozott köztisztviselők egyszer személyes önvizsgálat
után, csendes megfigyelésekből gyűjtött adatok alapján megírnák a
köztisztviselők lélektanát. A köztisztviselő lélektana alapjában véve
ugyanazokon a törvényeken alapul, mint az orvos, ügyvéd stb. lélek-
tana. Ahol emberről van szó, ott a lelki élet alaptörvényei mindig
ugyanazok, ugyanaz a felelősség jelentkezése is. A felelősség kap-
csolatos a lelkiismerettel, a lelkiismeretesség kapcsolatos az értel-
mességgel, az értelmesség kapcsolatban van a tanultsággal (nem
egy a kettő!), a tanultság kapcsolatban van a szorgalommal. De
mindez lényeges különbségekkel mutatkozik a különféle foglalko-
zású emberekben. Egészen máskép jelentkezik például a felelősség



266

akkor, ha egy ember megbízottja vagyok, hogy védjem igazát vagy
nemigazát a törvényszéken, meg akkor, ha tisztviselő vagyok és nem
egy ember érdekét nézem, hanem az államét, a nemzetét s a nemzet
sorsába akarok tudva belenyúlni azzal, hogy igazságosan intézek
valamit. Roppantul érdekes különbségek ezek.

Most azonban már nem fejtegetve ezt tovább, felteszek egy má-
sik kérdést: ha azt kívánjuk a köztisztviselőktől, hogy a felelősség
lelki állapotában éljenek, mindent eszerint cselekedjenek, akkor
vájjon nem azt kívánjuk-e tőlük, hogy tegyék az életöket nehezebbé?
Vájjon van-e jogunk mástól azt kívánni, hogy az a másik úgy éljen
és olyan elveket állítson fel a maga számára, amelyek az életét
nehezebbé teszik?

Hogy mit van jogunk egymástól kívánni, arra nézve egészen
határozottan az a döntő, ki az, akitől kívánunk valamit. Nekem,
mint a nemzet tagjának, jogom van megkívánni mindenkitől, aki a
nemzet szolgálatában áll, akármilyen tisztviselő legyen az, hogy
minden tekintetben a legmagasabb mértéket alkalmazza magára,
még ha azzal nehezebbé válik is az élete. De tőlem is, aki a nemzet
szolgálatában állok, mint annak fizetett alkalmazottja, mindenkinek
joga van megkívánni, hogy én a nehezebb életet, az életnek a nehe-
zebb alakját folytassam, ha a munkám azt a nehezebb életet kí-
vánja meg.

Az eddigiek szerint nyilvánvaló, hogy az, aki közszolgálatban
áll, nem végezhet jó munkát a felelősség állapota nélkül. Ha tehát
azt kívánjuk, hogy a felelősség állapotában legyen minden tiszt-
viselő, bármilyen alakban tisztet viselő ember, — mert azt jelenti ez
a magyar szó, hogy valamilyen tisztet, tehát megbízatást viselek —,
akkor voltaképpen azt kívánjuk, hogy az életét és munkáját komo-
lyan vegye, az életnek nehezebb, terhesebb alakját élje. Ez a kíván-
ság, ez a feltétlen követelmény jogos, mert hiszen azt senki sem kí-
vánja, hogy elvállaljam azt a tisztet, én kérem, hogy adják nekem,
én folyamodom, hogy szolgálatba állhassak, fizessenek, hogy csalá-
domat eltarthassam. Ezért mondom, hogy mindenkitől, aki tisztet
visel, megkívánható, hogy azt a tisztet felelősséggel töltse be. Ter-
mészetes, hogy ez a követelmény ezerszeresen kölcsönös: én köve-
telem ezt minden tisztviselőtől, de tőlem is megköveteli mindenki.

Nem habozom kimondani, hogy aki a felelősséget átérzi, aki a
felelősség lelki állapotában folytatja a maga munkáját, az a min-
dennapi szemlélet számára, a napi élet közönséges megítélése sze-
rint igen is nehezebbé teszi az életét, mint aki a felelősséget elhá-
rítja magától. De ismétlem, hogy az így kapott lelki teher csak
látszólag nagyobb azénál, aki menekül a felelősségtől. Az imént
épen ezért mondottam azt, hogy a felelősség elhárításából nyugta-
lanság következik, még akkor is, ha teljes joggal, becsületesen há-
rítjuk is el.   A nyugtalanságot   csak látszatnyugalom   fedezheti el,



267

egyszer mégis kitör a nyugtalanság és elvégezzük a másra hárított,
mástól el nem végzett munkát. Aki pedig a felelősséget azért hárítja
el, hogy a hivatali élet nehézségein, a felelősséges élet nehézségein
túltegye magát, az nem könnyíti meg az életét tartósan, huzamosabb
időre, hanem csupán másik alakban nehezíti meg.

De ne is így tegyük fel ezt a kérdést: a felelősséget elhárító
ember ettől a tehertől megszabadul-e vagy nem? Magam részéről
azt hiszem, tartósan nem lehet a felelősségtől megszabadulni, vagy
legalább is egészen különösen szőrös szívűnek kell lennie valakinek,
hogy a felelősségtől egész életére, minden vonatkozásban meg tud-
jon szabadulni. A kérdést azonban másképen teszem fel, nem úgy,
hogy a felelősség állapota terhes-e vagy sem, hanem így: melyik az
emberibb élet, az emberhez méltóbb élet? Az-e, hogy vállalom a
felelősséget, vagy az, hogy kibújok a felelősség alól? Az volna-e
emberibb, hogy a magam számára az élet úgynevezett örömeit vál-
laljam csupán, azt kívánjam, hogy ezeket az örömöket a hivatalom
ne zavarja, arra érezzék jogot, hogy könnyelműen, kötelességem
laza végzésével, a felelősségtől szabadulás kibúvóin át keressem az
élvezeteket, avagy az az emberibb élet, hogy az örömöt el nem ke-
rülve, de a terhet tudatosan vállalva, teljesen éljem az ember életét?
Annak az élete, aki tudatosan, azaz gondolkozva él, mindig nehezebb,
akár embereket egymással, akár embereket egyéb teremtményekkel
hasonlítunk össze. De maradjunk csak a gondolkodó és nemgondol-
kodó emberek különbségénél. A magam részéről — ha választani
lehetne — nem vállalnám azt a könnyebb életet, amelyet értelmetlen
emberek sokszor majdnem úgy élnek, mintha négy lábon járnának.
Azt a lelki nyugalmat sem irigylem, amellyel ostoba emberek —
akik nem szokták elismerni, hogy ostobák — dicsekesznek. Ezek
nagyon messze vannak az »emberi méltóság« fokától, csakúgy, mint
akiknek egyetlen gondja kényelmök, nyugalmok biztosítása, a lelki-
ismeret elaltatásával is. Az ember akkor ember, ha vállalja az
emberi élet terhét. A hivatalos életet élő ember igazi terhe nem a
testi fáradást okozó munka, hanem az érzületét meghatározó fele-
lősség. A felelősség állandó súly; ez igaz. De furcsán vagyunk az
állandó súlyokkal. Vájjon érezzük-e, hogy a levegő valami súllyal
nehezedik a koponyánkra vagy vállainkra? Pedig nagy súlyt hordo-
zunk, de megszoktuk, mert állandóan hordozzuk, vele jár életünk-
kel. Ugyanezt jelenti szellemi életünkben a felelősség állapota.
Levegő nélkül nincs élet, felelősség nélkül nincs közszolgálat. Ha
van tisztviselő e nélkül, annak az élete nem a köz szolgálata, hanem
annak ellentéte.

A szolgálat munkát, odaadást jelent. Felelősség nélkül pedig
nincs odaadás. Felelősség nélkül csak az az ember élhet, aki eleven
cáfolata annak a tételnek, hogy az igaz ember nem fényleni, hanem
használni akar.  Felelősség nélkül  csak az az ember  élhet,  aki azt



268

mondja: bánom is én, akárhogyan forog a világ keserű levében, csak
nekem menjen jól a dolgom. Azt hiszem, ez hozzánk méltatlan
volna, a nemzet sorsáért érzett felelősségünk ezt nem engedi meg.

Előadás a közigazgatási tisztviselők 1939. évi továbbképző tan-
folyamán.

A magyar város c. kötetben (szerk. Mártonffy Károly, kiadta a Bel-
ügyminisztérium) 1939.

A MINDENNAPI ÉLET ERKÖLCSI KÖVETELMÉNYEI.

I. Néhány héttel ezelőtt a családi élet törvényeiről beszéltem e
helyen.1 Szavaimnak az volt a magva, hogy a család békéje azon
fordul meg: hogyan viselik magokat a család tagjai egymással
szemben s e magaviseletnek legfőbb mértéke, hogy jó lélekkel telje-
sítik-e egymás iránt a kötelességeiket.

Most ugyanezt mondom a családon kívüli életünkről is. Az
egész társadalom békéje, kisebb-nagyobb körök ereje vagy gyenge-
sége azon fordul meg: milyenek egymás iránt az emberek, miként
fogják fel saját helyzetöket abban a közösségben, miképpen bánnak
másokkal, teljesítik-e minden kötelességöket embertársaik iránt.
Azon fordul meg az egyének erkölcsi értéke: mint vélekednek ebben
a kérdésben, mily elveik vannak és azokat hogyan alkalmazzák, mily
célra irányulnak törekvéseik és miképpen dolgoznak. Nemcsak a
családban, hanem minden emberi közösségben vannak az együtt-
élésnek súlyos, egyéb feltételei is, de minden másnál nagyobb
jelentőségű az embereknek egymás iránti magatartása. Az tesz elvi-
selhetővé közös, nagy terheket, vagy az teszi tűrhetetlenné az életet.
Kölcsönös jóakarattal minden bajt le lehet küzdeni, ellenségeske-
déssel pedig tönkre lehet tenni mindent.

Azonban az életnek békés vagy nyugtalan voltát nem az dönti
el, hogy egyszer-egyszer, nagy esetekben milyenek vagyunk, hanem
az, hogy állandóan, a mindennapi élet apró-cseprő dolgaiban milyen-
nek mutatkozunk, milyen az az állandó hangulat, amely az együtt-
élők között kifejlődik. Mikor az egymás iránti tartozásainkra gon-
dolunk, ne azt nézzük, hogy rendkívüli, nagy bajokban miként viseli
magát valaki, hanem azt, hogy a napról-napra ismétlődő, ezerféle
apróságot hogyan fogja fel. Nagy kérdések, rendkívüli helyzetek az
életben ritkán fordulnak elő s ha előfordulnak, ezekben mindenki
rendszerint olyannak mutatkozik, amilyen mindennap, amilyen tulaj-
donságai a lelke mélyéről fakadnak. A nagy dolgok, a község,
megye, ország, emberiség igazán nagy kérdései nem azon dőlnek el,
hogy az érdekeltek — ha különben gyűlölködnek is — tudnak-e egy

1 V. ö. Imre Sándor: A család békéje (Szülők Könyvtára, Stúdium,
Budapest) 5—20. o.



269

pillanatra összefogni. Szokás azt mondani: „nincs baj, hiszen mi
veszekszünk ugyan, de a veszedelemben összefogunk!“ Csakhogy
nagy dolgok jó elintézéséhez kitartás kell, az ilyen hirtelen össze-
fogás pedig nem szokott tartós lenni, amint a veszedelem nem éget
annyira^már a buzgóság is alább hagy. Egyénnek és közösségnek az
eletében nem a nekirugaszkodások, hanem az állandó, kitartó
munka, nem az alkalmi nyájaskodások és pillanatnyi összefogások,
hanem a mindig egyenletes jóindulat, az összetartozás érzésének
állandó ébersége biztosítja a nyugalmat, minden szükséges munka
elvégzését, az erők állandó egyesítését. A közösségben élés állan-
dóan közös munkát kíván, azaz azt kívánja, hogy mindenki legyen
képes és kész a többiekkel együtt dolgozni, igyekezzék másokat
megérteni, a helyzetet és a tennivalókat nem a maga haszna, hanem
a közös érdek szempontjából ítélni meg s legyen mindenki arra is
kész, hogy a másikat segítse. Az a mértéke erkölcsösségünknek,
hogy mennyire nyilatkozik a mindennapi életünk minden, legki-
sebb tevékenységében is a közösségbe tartozás, a kölcsönösség
tudata. A közösségek erkölcsi színvonala pedig mindig olyan, ami-
lyenné a beletartozók teszik. Mit érnek ezek egyenkint, egymás
iránt milyen indulatúak, egyetértés uralkodik-e köztük vagy szét-
húzás, megbecsülik-e egymást érdeme szerint avagy írigykedés és
gáncsvetés a legjobbakat is tehetetlenné teszi, — ezek és efélék
döntik el: van-e valahol elegendő erkölcsi erő a közös feladatok jó
elvégzésére, veszedelmek megelőzésére és leküzdésére, az élet értéke
emelkedik-e vagy hanyatlik s akik együtt élnek, örömmel és meg-
elégedetten vagy legalább bizakodva és türelemmel néznek-e a
jövő elé.

Ennek, a közösség megértésének, van egy nagy akadálya. Mikor
a családban levő kötelességeinkre gondolunk, akkor előttünk állanak
egyenként, akikről szó van: szülők, gyermekek, testvérek. Ha azon-
ban a családon kívül nézünk, ott már nem ilyen határozottan látjuk:
kik is azok, akik tőlünk valamit várnak, akikkel együvé tartozunk,
akikkel együtt kell dolgoznunk, akik iránt kötelességeink vannak.
Egy kis meggondolás ezt is felderíti. Azt mutatja, hogy mindenki-
vel összetartozunk, csak egyik emberrel közvetlenebbül, a másikkal
távolabbról; egyszer ennek, máskor másnak az életére teszünk vala-
milyen hatást, mi is hol ettől, hol amattól az embertársunktól
kapunk valamit, jót vagy rosszat. Minél szélesebb kört tekintünk át,
annál bizonyosabb, hogy nem is ismerjük egymást mindnyájan sze-
mélyesen, hiszen pl. még egy nagyobbacska falu lakosai sem min-
denkit ismernek. Éppen azt kell azonban tudnunk, hogy nem csu-
pán azokkal tartozunk össze, akiket ismerünk, vagy éppen akikkel
közeli érintkezésben vagyunk. Minden ember hatása túlterjed a
maga kis körén, sokszor olyanokra is, akiknek hírét sem hallotta
és ezután sem hallja.   Pl. veszünk a boltban valamit;   aki azt ter-



270

melte, készítette, becsomagolta, a mi lakóhelyünkre szállíttatta,
nem tud rólunk semmit s mégis segítségünkre van azzal, hogy olyas-
miről gondoskodik, amire nekünk szükségünk van; ha pedig rosz-
szul csinált valamit, ha megromlik az árú, amíg a kezünkbe jut,
akkor nekünk bosszúságot, keserűséget, kárt, talán veszedelmet
okoz. S magunk is ugyanúgy avatkozunk bele mások életébe. Azzal,
hogy lelkiismeretesen vagy felületesen végezzük a dolgunkat, vala-
kinek, talán sokaknak okozunk jó vagy rossz érzést, hasznot vagy
veszteséget; egyetlen lépésünk segítséget vagy hátramaradást, vagy
éppen életveszedelmet jelenthet mások számára. Az embernek min-
den szava, minden cselekedete olyan, mint az eldobott kő: „ki tudja,
hol áll meg, kit hogyan talál meg?!“

Kérem, gondoljon most mindenki a saját életére s alkalmazza
arra, amint mondok. Pl. gondolja el: mi mindenre van szüksége
csak egyetlen napon s mi mindent kívánnak tőle mások. Mindjárt
meglátja, hogy valóbán valamennyien örökösen összeköttetésben
vagyunk másokkal, tömérdek sok emberrel s másokra az, hogy mi
milyenek vagyunk, hogyan élünk, miként dolgozunk, ugyanúgy
hatással van, mint ránk az ő életök és munkálkodások. A becsületes
ember azt akarja, hogy ő csak jó befolyással legyen mások életére:
jó munkát végez, jó portékát árul, mindent lelkiismeretesen, pon-
tosan megtesz, a feladatát mindig teljesíti, egész életét úgy rendezi
el, hogy másoknak ne terhére, hanem segítségére legyen. A min-
dennapi élet erkölcsi követelményeit az teljesíti, aki így gondolko-
dik, az teszi a maga életét tartalmas, hasznos életté, jó példát ad s
ezzel a maga körében elősegíti, hogy az egész élet nyugodtabb, kelle-
mesebb lehessen.

II. Másokkal a munkánk, foglalkozásunk kapcsol össze ben-
nünket. A foglalkozások igen sokfélék, különböző tulajdonságokat
kívánnak, hatásuk is különféle. Egyik foglalkozás, pl. a földművesé,
kisiparosé, kishivatalnoké, kevesebb embert érint közvetlenebbül,
a másik foglalkozású ember hatását már sokkal szélesebb kör érzi
meg, szinte szemmel láthatóan terjed messzire, azaz sok emberre,
pl. egy-egy fő-tisztviselőnek a hatása, vagy az orvosé, papé, tanítóé,
valami nagy szervezetnek, gyárnak vagy éppen az ország ügyeinek
élén álló emberé. De a legegyszerűbb, legszűkebb körű munka is
csak akkor értékes, ha az ember nagyon komolyan foglalkozik vele
s nem feledi el, hogy ha jól végzi, magának és másoknak használ,
ha rosszul végzi, akkor magának is, másoknak is kárt okoz. A hasz-
not biztosítja, a kárt elhárítja, ha munkánkra nézve szemmel tart-
juk egyebek között a következő követelményeket.

1. Mindenki csak olyasmibe fogjon, amihez ért. A régi mondás:
„ki minek nem mestere, hóhéra az annak“, azt a tapasztalást fejezi
ki, hogy szakértelem nélkül nem lehet jó munkát végezni sehol,
sem a gazdálkodásban, sem műhelyben, semmiféle hivatalban, sem



271

a kis községnek, sem a nagy világnak a dolgaiban. Jó csizmát nem
csinálhat, aki nem tanulta ki a mesterséget; a gazdaságban csak
kárt okozhat, aki nem tudja, melyik föld mire való s melyik mun-
kának mikor van az ideje; sírba juttatja a beteget, aki kontár kézzel
nyúl a sebéhez; nem tud mást tanítani, aki maga is tudatlan; sem
üzletben, sem irodában nem végezhet jó munkát, aki nem ért hozzá.
Becsületes ember nem is vállalkozik olyasmire, amire nincs kellő
előkészülete, mert tudja, hogy mindenüvé csak olyannak szabad
állania, aki azt a helyet valósággal be is tudja tölteni. Ez ellen
mindig nagyon sokan vétenek, kivált a törtetők, a minden áron
magasabbra iparkodók. Pedig, ahogyan a terhet csak az bírja el,
akinek ereje van hozzá, éppen úgy mindenféle állásban is csak az
dolgozhatik jól, akinek megvan hozzá a szellemi ereje és készült-
sége. Mindegy, hogy miről van szó: a legkisebb falu bírói székében,
akármilyen egyesületi tisztségben, vagy országos hivatalban, vagy
kereskedelmi vállalatban mindjárt meglátszik, ki ül ottan, olyan-e,
aki oda való, vagy akit csak nagyravágyása juttatott oda. Nagyon
nehéz valakitől azt kívánni, hogy ne igyekezzék megszerezni magá-
nak minél jobb helyeket, de azért mégis csak az a legelső erkölcsi
követelmény, hogy mindenki igyekezzék kiismerni önmagát és ne
vállalkozzék többre, mint amire értéke jogosítja.

2. Amibe fogtunk, amit elvállaltunk, végezzük mindazt a lehető
legjobban. Sokan tudnák a munkát jól végezni, de egyáltalában nem
erőltetik meg magokat, csak annyira igyekeznek, hogy mulasztá-
saikból nekik kellemetlenségök ne legyen; azzal nem törődnek, hogy
ha akárki nem a lehető legjobban végzi a dolgát, abból mindig szár-
mazik valakinek kára. Ez mindenféle munkára vonatkozik. Aki az
élelmiszert hamisítja, aki az ígért jó tégla helyett rosszat használ,
aki oda sem figyel, mikor mások ügyét intézi, aki felületes tanács-
csal valakit félrevezet, vagy aki bármi egyebet nem úgy csinál,
ahogyan telnék tőle, ha akarná, — az ilyen ember nem erkölcsös,
hanem gonosz ember. Minden ilyen ember magának okoz hasznot a
mások kárára, mert némely ember azt is nyereségnek tartja, ha
kevés dologért kaphat annyit, mint más a sok fáradságért. A közös-
ségnek azonban már ez maga is kár. Kár az is, ha valamit újra
kell kezdenünk, ha időt veszítünk, hát még ha másként is bajba
jutunk valaki miatt. S itt nem is csak ez történik. Aki rossz mun-
kát végez, csakhamar elveszíti az emberek bizalmát; ez az ő dolga,
megérdemli. De megrontja mások hitelét is, a hasonló foglalko-
zásúakat, mert az emberek könnyen általánosítanak. Ezért halljuk
sokszor a bizalmatlanságot pl. a kereskedők iránt, mert sokszor
történik, hogy egy-egy kapzsi kereskedő jó árú árán rosszat ad,
emiatt a többi kereskedő is gyanússá válik; így okoz nagy erkölcsi
és anyagi kárt a többi orvosnak az olyan, aki gondtalanul bánik a
betegeivel, így támad ellenszenv általában az iskola iránt, ahol a



272

tanító nem szeretettel neveli a rábízottakat. És végig mehetnénk
valamennyi foglalkozáson, mindenütt találunk felületes, lelketlen,
önző embereket. Az ilyenek megrontói a társadalom békéjének,
fokozzák az érzelmi ellentéteket. Ezek miatt szenvednek azok, akik
mindig csakugyan a legjobbat akarják adni, ami tőlük telik, akik
lélekkel végeznek mindent s akármily kis ponton állanak is, annak
becsületes munkájukkal megbecsülést, tekintélyt szereznek. A pon-
tosság, lelkiismeretesség az egyén erkölcsi értékének mellőzhetetlen
feltétele, a közösség életének pedig egyik legnagyobb jelentőségű
követelménye.

3. A lelkiismeretes ember nemcsak mindig a legjobbat akarja
nyújtani, ami tőle telik, hanem egyre jobban igyekszik végezni a
munkáját. E követelmény jelentőségét fejezi ki az a régi mondás,
hogy „a jó pap holtig tanul“. Már régen nemcsak a paptól kívánjuk
ezt meg, hanem mindenféle foglalkozás emberétől. Akármennyit
tanult is valaki, amikor a munkájába belekezd, nem tudhatja azt
olyan jól végezni, hogy annál különb munkát már nem végezhetne.
Tapasztalás teszi a mestert mindenben. Aki igazán jót akar és dol-
gozni jól akar, az a tapasztalatait megfontolja, másokét is meghall-
gatja, ezzel a maga munkáját mindig javítani törekszik. Ez egy-
szerűen üzleti érdeke is mindenkinek, mert csak így maradhat meg
iránta a bizalom. De erkölcsi követelmény is: tartozik mindenki min-
den dolgát olyan jól csinálni, amilyen jó munkát a folytonosan
haladó emberi ismeret lehetővé tesz. Aki nem halad, elmarad. Az
emberi elme folytonosan kutat, minden téren jobb meg jobb módokat
keres, újabb meg újabb eszközöket szerkeszt, általában igyekszik
a munkát tökéletessé, könnyebbé, gyorsabbá tenni. A maga munka-
terén az újításokat mindenkinek meg kell ismernie, azaz állandóan
tanulnia kell. Az ember önérzetét emeli, ha tudja, hogy mesterségé-
ben lépést tart a haladással, vagy éppen ő tett egy lépést előre a
maga erején; a közönségnek pedig joga van ezt elvárnia mindenki-
től, hiszen a munka jóságának minden téren való fokozása minden-
kinek egyaránt érdeke.

4. Akiknek dolguk van velünk, azokkal soha se éreztessük a
hatalmunkat, inkább azt, hogy örülünk, ha segíthetünk nekik. Fur-
csa ez a követelmény, hiszen milyen kevés embernek van hatalma,
— mondhatja most valaki. De éppen azt fontos tudnunk, hogy jó-
formán senki sincs, akinek senki máson ne volna hatalma. A hata-
lom ugyanis azt jelenti, hogy módom van megtenni vagy megta-
gadni valamit. Persze, nagy különbség, ha pl. valakitől állást kérek
vagy valaki pl. valamit vásárol tőlem. De mindketten bánhatunk a
másikkal úgy, hogy az kellemetlen fölényességet érez, meg úgy is,
hogy jó érzéssel távozik tőlünk. Aki dolgozik, arra másoknak, több
vagy kevesebb embernek szükségök van.  Az emberi természetnek



273

egyik gyarlósága, hogy aki reánk szorul, azzal hajlandók vagyunk
fölényesen bánni, azaz éreztetni a hatalmunkat. A művelt lelkű
ember azonban nem felejti el, hogy hát ő hány más ember mun-
kájára szorult rá már eddig s ki tudja, kikére szorul még rá ezután?
Gondoljunk mindig arra: nekünk hogyan esik, ha velünk érezteti
valaki a fölényét. S arra, hogy minél többnek igyekszik valaki fel-
tüntetni magát, annál kevesebbre nézik, akik ismerik. Akár mint
gazda, akár mint hivatalfőnök, akármi egyéb minőségben van valaki
feljebb a másiknál, az alárendelt, a kérelmező, a megrendelő, min-
denki aszerint becsüli sokra vagy kevésre, hogy milyen ember s
milyen magatartású másokkal szemben. Akit csak a hivatala miatt
becsülnek, megérzi ezt, mikor vége a hivatalnak! Erkölcsi követel-
mény úgy gondolkodnunk, hogy minél nagyobb a hivatal, annál több
kötelesség jár vele, mert annál több embert érint a tfolünk eredő
hatás.

5. Amit teszünk, azért vállalnunk kell a felelősséget. Nincs nap,
amelyen olyat ne tennénk valamennyien, ami kihat mások sorsára.
Nincs tehát senki, akinek felelőssége ne volna mások sorsáért. Külö-
nös, hogy erre is olyan ritkán szokott gondolni a legtöbb ember,
sokan szinte megdöbbennek, mikor a felelősség kérdése felmerül
előttök. Pedig milyen természetes ez! S milyen könnyű vállalni a
felelősséget! Annyi az egész, hogy mindenkinek minden dolgában
meg kell tennie mindazt, ami munkája jóságának, szándéka sikeré-
nek feltétele és rajta áll. Mert a sikernek vannak nem rajtunk álló
feltételei is, amikért nem mi vagyunk felelősek. Ami rajtunk áll,
azért a felelősséget vállalnunk kell, azaz tisztában kell lennünk azzal:
meggondoltuk-e jól, mit akarunk, megfontoltuk-e alaposan, mi lehet
annak a következménye, megtettünk-e mindent, hogy az eredmény
az lehessen-, amire szükség van s a munka közben nem mulasztot-
tunk-e el valamit. Ha a lelkiismeretünk nyugodt, akkor rendben
vagyunk; mi nem tehettünk mást. A becsületes ember arra törek-
szik, hogy rajta ne múljék semmi s nyugodtan várja ebből a szem-
pontból, bármi következzék is. Ez menti meg az embert az önvád-
tól s ez nagyobb dolog, mintha az emberek vádjaitól szabadulunk;
magunktól nem lehet elmenekülnünk. Magunk és embertársaink
iránt egyaránt tartozunk azzal, hogy mindent felelősségünk tudatá-
ban cselekedjünk.

III. A foglalkozásunk folytatása közben mindig egyéni tulajdon-
ságaink érvényesülnek. Azt mutatja a munkánk: mily elveket köve-
tünk, mily mértéket alkalmazunk önmagunkra. Igen nagy különbsé-
geket látunk e tekintetben ember és ember között. Lássunk itt is
néhány követelményt, amelyet a mindennapi életben teljesítenünk
kell, hogy erkölcsi alapunkon megmaradhassunk.

1. Ne a szerencsétől várjuk a boldogulást, hanem a folytonos
munkától. Akit nem a munkája emel, hanem mások kegye, akit nem



274

a saját ereje tart meg akármilyen helyzetben is, hanem bármi egyéb,
annak a sorsa bizonytalanabb, az retteg minden változástól, az még
lelkiismeretével, becsületérzésével is kénytelen néha vagy örökké
megalkudni. Az életet nem szabad a szerencsére alapítani, mert az
valóban „játszva emel s mosolyogva ver le“; aki munkával él, az a
veszteséget is inkább ki tudja heverni.

2. Minden napnak megvan a maga feladata, ebből semmit sem
szabad más napra halasztani. Igaz, sokszor mondják a Pató Pálok,
hogy ráérünk, minek siessünk. De ha a munka felgyűlik, akkor el
kell nagyolni vagy némely részét egészen el is kell hagyni. Ez nem
helyes, nem becsületes, mégcsak nem is okos eljárás. Azt semmi
erkölcsi parancs nem tiltja, hogy igyekezzünk az életben az örömöt
is megtalálni, azaz „szakítsuk le minden órának a virágát“4, de azt
erkölcsi érzésünk, józanságunk egyenesen parancsolja, hogy első a
kötelesség legyen.

3. Az életben állandó a verseny, ebben meg kell állanunk a
helyünket, de ne versengjünk. Azzal tartozunk magunknak, hogy
minden erőnket kifejtsük s előre haladni törekedjünk; nem erköl-
csös álláspont gyáván vagy petyhüdten átengedni a teret nálunk
csekélyebb értékű versenytársaknak. A versengés azonban nem
erkölcsös, mert az egyenes út elhagyására, mások iránti kíméletlen-
ségre csábíthat, csábít is sok embert. Becsületes ember azonban
durva eszközt nem használ semmi célra, nemtelen módon győzni nem
akar. A versenyt nem lehet kiirtani az emberek közül, nem is volna
jó, ha ez az ösztönző erő nem lenne, de a versenynek nem szabad
elfajulnia, nemesnek kell maradnia.

4. Mindenben tartsunk mértéket! A munkában is, szórakozás-
ban is. A munkát rendesen éppen a legértékesebb emberek viszik
túlzásba, akiktől a közösség többet kíván. Az erőt azonban éppen
az ilyenek kímélni tartoznak, mert szükség van reájok, életük nem
egyedül önmagoké. Aki erején túl vállal munkát, az semmit sem
végezhet teljes erővel, pedig a közérdek azt követeli, hogy mindent
a lehető legjobban végezzünk! Az élvezetek túlzása még azért erköl-
csi hiba, mert az nem fér össze a dolgozással. Aki mindig mulat, nem
végezhet komoly munkát, előbb-utóbb le is csúszik az egyenes útról.
Mértéket kell tartani az anyagi dolgokban is. A köz szempontjából
egyaránt káros, tehát erkölcsi tekintetben fogyatékos ember a fös-
vény is, a pazarló is. A fösvénység szívtelenségét, a pazarlás köny-
nyelműséget jelent. Mindkettő bomlasztó erő a társadalomban.

5. A legfontosabb követelmények közé tartozik az igazmondás.
Aki ad magára valamit, az soha sem mond olyat, amiről tudja, hogy
nem igaz. A társadalom rendjének, emberek között a békének neve-
zetes alapja az egymás szavában való bizalom, tehát a szavahihető-
ség. És nagyon nevezetes követelmény, hogy az igazságot ne hall-
gassuk el, mikor a kimondása szükséges. Ide tartozik az is, hogy



275

ne mondjunk olyat, amiről tudjuk, hogy nem tarthatjuk meg vagy
nem is akarjuk megtartani. A meggondolatlan Ígéretek nagyon sok
bajt okoznak másoknak és bizalmatlanságot keltenek az Ígérgető
iránt. Lehet, hogy a könnyelmű Ígéret nem volt szándékos félre-
vezetés, de ha egyszer utána járnánk, meglátnók, hány ember van,
aki — mint mondani szokás — a levegőbe beszél s ezzel a teljes
bizonytalanságot terjeszti maga körül. Mindezeket abban a köve-
telményben lehet összefoglalni, hogy a beszédünk mindig megfon-
tolt legyen s mindenki úgy éljen, ahogy beszél. Senki sem árt any-
nyit erkölcsi szempontból, mint aki hirdet minden szépet, de maga
ellenkezően cselekszik.

6. Az igazságratörekvéssel együtt jár a szabadságra váló törek-
vés, mint az ember erkölcsi vonása. Ez is mindennapi erkölcsi kö-
vetelmény. A szabadság és az igazság édestestvérek, mert a sza-
badság akkor igazi, ha lelki szabadság; lelkileg szabad pedig csak
az lehet, akinek nincs titkolni valója, nem fél leleplezéstől, nem
kell félelmében mások hibáit takargatni. Csak az ilyen ember tud
bátran küzdeni az igazságért, csak az mondhat bírálatot mások cse-
lekedeteiről, aki nem tart attól, hogy más majd róla mond kelle-
metlen bírálatot.

7. Minthogy állandóan egymásra szorulunk, hol ebben, hol abban,
nincs ember, aki másnak jóságát ne érezné, olyan sincs, aki má-
sokkal jót ne tehetne. Az igaz ember hálás azok iránt, akik jót
tettek vele s ezt a háláját ki is mutatja. A hitvány ember meg éppen
azt szokta bántani, megmarni, akinek köszönni valója volna. Ezt
is sűrűn tapasztalhatjuk. A becsületes ember azonban nem tud a
rosszért rosszal fizetni, csak sorsára hagyja a hálátlant, amíg az
újra reá nem szorul s akkor — ismét segít rajta. Erkölcsi köve-
telmény: tudjunk hálásak lenni, de mi ne háláért tegyünk jót
másokkal!

IV. Önmagára minden igaz ember mindig azt a mértéket alkal-
mazza, amit a legmagasabbnak tart, amüyen szeretne lenni. S éppen
ezért felteszi, hogy mások is így gondolkodnak. E feltevésben a
becsületes ember arra törekszik, hogy igazságos legyen mások iránt.
Ez a törekvés a társadalmi együttélésnek nevezetes erkölcsi köve-
telménye. Mindennapi életünkben ezerszer vétünk ellene, mert egy-
szerűen nem is gondolunk reá.

1. Ha igazságosak akarunk lenni mások iránt, ne ítéljünk felü-
letesen senkiről; különösen mende-monda alapján ne higyjünk el
rosszat, amíg magunk meg nem győződünk róla. Olyan ártatlan
hangon szoktak tovább adni mindenféle kitalált és felfújt híreket s
nem gondolnak arra, hogy az ilyen híresztelések, hírhordások for-
rása sokszor tisztátalan; irigység, rosszakarat, szennyes versengés.
Bizonyosan járt már úgy mindenki, hogy egy-egy eláztatott embert
megismerve  csodálkozva  látta, hogy  „hiszen  ez nem olyan,  ami-



276

lyennek mondták.“ De vájjon hányan vannak, akik aztán nyíltan
mellé állanak az ilyennek? Ki mer szembeszállni az ú. n. közvéle-
ménnyel? Nem sokkal sűrűbb-e az az eset, hogy akiről valami gya-
núsítást elindítanak, attól a barátai is félrehúzódnak, még jó, ha
nem tódítják a rossz híreket?! A gyanúsítás, rágalmazás, suttogás
a legsúlyosabb erkölcstelenség, mert megrontja mások hitelét, anél-
kül, hogy igazában védekezni lehetne ellene. Es mennyi ilyet látunk
mindenféle körben? Hány ember emelkedésének eszköze az, hogy
versenytársának rossz hírét költi?! Nem ok nélkül fél attól min-
denki, hogy „a falu szájára kerüljön.“ Elemi követelmény, magunk
becsületének, mások jólétének, sőt gyakran boldogulásának felté-
tele, hogy ne mondjunk rosszat másokról.

2. Ez azonban nem azt jelenti, hogy hagyjunk garázdálkodni
kártékony embereket. Erkölcsi követelmény az is, hogy ne legyünk
gyávák eléje állani a bajt okozóinak. Sok kárt okoznak az olyan ú. n.
jó emberek, akikben nincs erkölcsi bátorság igazságot szolgáltatni:
nyíltan mellé állani az alaptalanul megvádoltnak és nyíltan elítélni
a hitványakat. Éppen olyan kötelesség ez is embertársaink iránt,
mint az, hogy az életét megvédjük valakinek, ha módunkban van.
Az igazság éppen abban áll, hogy mindenkivel érdeme szerint bán-
junk s azt nem nehéz meglátni, ki a jóindulatú, ki a szemérmetlenül
rosszakaratú mások iránt. Erkölcsi értéke csak annak van, aki
kemény is tud lenni, ha a határozottság hozza meg az üdvös ered-
ményt, — de gyöngéd is tud lenni, ha valaki ezt érdemli.

3. Aki igazságos akar lenni, az nem mond ítéletet másokról
egyszersmindenkorra, hanem tud megbékélni ellenfelével is, tud
elfogulatlan lenni a barátja iránt is. Mély érzések nem igen szoktak
megváltozni, az igaz, de tudjuk, hogy amíg élünk, állandóan válto-
zunk, mert újabb meg újabb hatások érnek bennünket. Késznek kell
tehát lennünk arra, hogy mások megváltozását felismerjük. Ebből
az következik, hogy a jóindulatú ember nem haragtartó, nem gyű-
lölködik, nem irigykedik, nem tud örülni másnak a kárán, — ellen-
ben mindig kész segíteni, ha valakinek szüksége van reá, soha nem
akar, nem is fogad el hasznot másnak a kárára.

4. Még egyet említek, ami a közösség életének nagy szükséglete
s az ember erkölcsi minőségének igazán jellemző vonása. Nagyon
szükséges, hogy a közállapotokért ne tegyünk mindig másokat fele-
lőssé. Kisebb-nagyobb társaságokban gyakran halljuk, hogy elége-
detlen emberek folytonosan bírálgatnak, mmdent kifogásolnak, de
ők maguk semmit sem tesznek, hogy a felpanaszolt állapotok meg-
változzanak. Nem volna szabad elfeledni, hogy másokat mulasztás-
sal vádolnia csak annak van joga, aki a javulásért maga mindent
megtett vagy legalább megkísérelt, ami hatalmában állott. Aki
csak követelőzik, de ha cselekvésre bíztatják, nem mozdul, hanem azt
mondja: „én kezdjem? magamban úgy sem tehetek semmit!“, vagy



277

egyéb kifogást talál a félrehúzódásra: annak nincs joga mások dol-
gát nehezíteni. Nagyon hétköznapi, de nagyon bölcs a régi szó az
olyan emberről, aki nagyon nagynak látja mások szemében a szál-
kát, de magáéban a gerendát sem veszi észre. Ennek igazi értelme
az az erkölcsi követelmény: legyünk magunk iránt mindnyájan szi-
gorúak, másokat pedig igyekezzünk megérteni.

Bármennyit mondanék is még ezekről a kérdésekről, nem le-
hetne ezt a tárgyat kimeríteni. Nem lehet felsorolni mindent, ami a
társadalom nyugalmának, emberek békés együttélésének az egyes
emberekben levő feltétele s egyesek erkölcsi minőségének és az
egész közösség erkölcsi színvonalának bizonyítéka. De nem is az itt
a fontos, hogy mindent elmondjon erről valaki, én vagy más. A
fontos az, hogy mindnyájan magunk életének a körülményeit
számba vegyük, a magunk környezetében, mindenféle vonatkozásban
meggondoljuk: vájjon mi magunk erkölcsi alapon állunk-e, teljesít-
jük-e embertársaink iránt minden kötelességünket. Éppen a mai,
mindenkire, mindenik körre nézve oly keservesen nehéz viszonyok
között szükséges megérteni mindenkinek, hogy a legegyszerűbb em-
berek mindennapi életén, egymás iránti magatartásán is mennyi
minden dől el, mennyire fontos minden egyes ember tiszta élete,
jóakarata, igazságszeretete, kötelességérzése, becsületes munkája az
egész közösség, az egész nemzet jövendőjére nézve. Meg kell érte-
nie mindenkinek, hogy a közerkölcsiség színvonalát nem a nagy
gonosztettek sorozata, nem is egy-két kiváló ember nemes élete
mutatja. A nagy gazságokon megbotránkozunk, ezek megrázzák a
társadalmak egy időre, de aztán helyre áll a nyugalom, újra a min-
dennapi élet gondjai foglalnak el bennünket. Egy-egy kiválóan
nemes lelkű ember szava és példája magokba szállásra indítja hall-
gatóit és életének szemlélőit, de csakhamar, már a következő pilla-
natban a közszellem, a szokás kerekedik fölül. Ezért nem a kivételes
jót és nem a kivételes rosszat kell a közviszonyok elgondolásában,
alapul venni, hanem a nagy sokaságot.

Mindig a legfontosabb: milyen erkölcsi felfogás nyilatkozik a
mindennapi életben. Ha a közfelfogás a nemes, tiszta, munkás életet
tartja többre, akkor szilárd a társadalom alapja és egy-egy rázkód-
tatás sem károsítja tartósan, — ha azonban a léha, alacsony élet-
felfogás uralkodik, akkor laza és egyre lazul a társadalom alapja és
minden, a nem erős rázkódtatás is végzetessé válhatik. S ez a köz-
felfogás az egyes emberek életfelfogásából tevődik össze. Rajtunk,
mindnyájunkon áll tehát, miképpen alakul az élet: a magunk szűk
köréé és ennek hatása alatt a tágabb köröké!
Előadás a Rádió-Szabadegyetemen, 1931. febr. 22.
Pestvármegyei Népművelés, 1931.



A LELKI BÉKE FELTÉTELEI.

1. Akik az esztendő első napján találkoznak, talán kivétel nél-
kül boldog új évet kívánnak egymásnak.

Ez a megszokott újévi köszöntés az emberi léleknek nagyon
mélyen gyökerező tulajdonságát fejezi ki, csak talán nem mindenki
eszmél erre. Ha azonban befelé pillantunk, mindnyájan megtaláljuk
magunkban a kiolthatatlan vágyat arra, hogy az életünk boldog
legyen; ez a vágy hajtja munkára az embert. Bennünk él az örö-
kös reménykedés, hogy eddigi nehézségeink után a kedvező válto-
zás reánk is csak elkövetkezik egyszer; ez a reménység ad az élet
küzdelmeihez erőt. És él bennünk a titkos bizakodás, hogy bennün-
ket elkerül a baj vagy legalább nem jön már több baj reánk és az
élet nekünk is tartogat még valami kellemes meglepetést; ez a
bizakodás nyugtat meg újra meg újra csalódásainkban. Az újévi
jókívánságot másokhoz intézzük, de magunk hangulatát fejezzük
ki vele. Ilyenkor mintha kitörne belőlünk, hogy bármennyire elfog-
lal is bennünket a napi munka, az eszünk mindig a jövőn jár.

A jövőre kivált olyankor gondolunk, amikor az élet terhe
különösen nehéz, amikor élni sem tudnánk a jobb jövő reménye
nélkül. Ezt a reménységet az esztendő első napja mindig új lángra
lobbantja: hátha ez az év jobb lesz. Az évfordulónak sajátságos
varázsa van, mintha valami rendkívüli fordulatot hozna a sorsunkba.
Pedig ez a nap csak embercsinálta kezdőpontja egy időszámítási
egységnek. Ugyanolyan időegység az év is, mint a hónap, csak sok-
kal hosszabb. Ez a hosszúsága okozza, hogy az új évre mindig
nagyobb várakozással tekintünk, mert kevésbbé tudjuk áttekin-
teni, kevésbbé lehet, elgondolnunk: vájjon mit hozhat, mi vár reánk
ebben az esztendőben, könnyebbedik-e gondunk, nem rejt-e magá-
ban a most induló tizenkét hónap reánk nézve valami veszedelmet.

Ki mit élt át eddig, mi a várnivalója, milyen a helyzete és élet-
kora, környezete és kötelessége: eszerint nagyon sokféle gondolat
fordul meg a sokféle emberben. Egyik arra gondol, hogy ez az év
talán közelebb viszi vágyainak teljesüléséhez. A másik szentül meg-
fogadja, hogy ezután komolyabban folytatja az életét. Van, aki azt
számítja, hogy valamely terhétől megszabadítja-e ez az esztendő.
Az ifjú ma több reménnyel várja, hogy végre mégis a maga lábára
állhasson és önálló munkához kezdhessen; az idősebbnek még élén-
kebben jut eszébe, ami amúgy is egyre foglalkoztatja, hogy neki
az új év már nem új lehetőségeket nyit, hanem idejének apadására
figyelmezteti.

Milyen nagy különbségeket jelent mindez az emberek között!
Es alapjában véve mégis egyet jelent az évforduló mindnyájunk-
nak: az idő múlását, az élet gyors iramlását, a változás folytonos-
ságát. Mindenkit arra figyelmeztet, hogy ami egyszer elmúlt, soha



279

sem jöhet vissza, abba pedig, ami még előttünk van, nem lehet tisz-
tán belelátnunk! Ebből a kettőből: életünk eltöltött részének emlé-
kezetéből, meg a jövendő bizonytalanságából ered mindnyájunk lel-
kében a vágy, a reménység, a bizakodás; ezért olyan mélyen emberi
érzés a boldog új esztendő óhajtása. Ebben egyek vagyunk vala-
mennyien.

2. Vájjon mit felelnénk azonban akkor, ha meg kellene monda-
nunk: mi tehetné az új évet számunkra boldoggá? Nagyon külön-
böző feleleteket adnánk, hiszen mindjárt azt sem tudjuk: mi a bol-
dogság. Ezen rengeteg idő óta okoskodnak s még senki sem tudta
úgy meghatározni, hogy mások okoskodását feleslegessé tette volna.
Az emberi természet ennek is az oka. Egyiket ez teszi boldoggá, a
másikat egyéb s mindenki csak a maga módján lehet boldog.

Ahhoz, hogy mi a boldogság, azzal jutunk közelebb, ha azt
nézzük: miért nem érezzük magunkat boldognak. Azt mindnyájan
tudjuk, hogy vannak az életben boldog percek; akadnak boldog
napok is; de ki merne dicsekedni azzal, hogy az egész élete boldog
s vájjon, aki ezt mondta tegnap, ezt állítja-e még ma is?! Aki tuda-
tosan él, még azt sem mondhatja el, hogy egy egész éve boldog volt.
Gondoljuk végig pl. a most elmúlt évet. Ebben az évben — s már
hány ilyen évben! — egyetlen jólelkű, emberséges ember sem lehe-
tett mindvégig boldog, hiszen rendkívüli teher nyomott mindnyá-
junkat, az életet nehéznek kellett éreznünk, a bizonytalanság érzése
egy percre sem hagyott nyugalmat, állandóan aggódnunk kellett
azokért, akiket szeretünk. S mégis, közben-közben volt egy-egy óra,
egy-egy nap, amikor a nyugtalanságot, a terhet, az aggodalmat
elfeledtük, amikor valami jó érzés töltött el bennünket, az öröm
uralkodott bennünk, mint mikor a sötét fellegek mögül a nap elő-
tör. Mit jelent ez? A felelet nagyon egyszerű: akkor érezzük ma-
gunkat boldognak, amikor semmi sem zavar, amikor nyugodtak
vagyunk, amikor teljesen át tudjuk adni magunkat az örömnek. S
ezzel rájöttünk arra is, hogy az élet sokféle élménye között a fcol-
dogság nem valami állandó állapot, hanem hol megjelenik, hol el-
röppen. Amint az életünket meggondoljuk, amint egykor boldog
emberek szerencsétlen sorsát észrevesszük: látjuk, hogy zavartalan
boldogság nincs, mert nincs zavartalan nyugalom.

És mégis, az örömnek és szomorúságnak örökös hullámzása
ellenére is lehetséges, hogy valakinek az életében a nyugalom ural-
kodjék; tudjuk, hogy vannak boldog emberek. Kik ezek? Egy bizo-
nyos: ebben nem a vagyon, nem a rang, nem a dicsőség, nem is
a hatalom a döntő. Ez mind hozzájárulhat ideig-óráig, ezek hiánya
lehet egyszer-egyszer, egy-egy emberre nézve a boldogság akadálya,
de a boldogságot ez egyik sem biztosítja. Azt hiszem, erről már
mindenki  meggyőződött,  mert ki  nem látott  volna  szétfoszló va-



280

gyont, elmúlt dicsőséget, rangjától szenvedő embert, csúfosan vég-
ződő hatalmat?! Boldog csak az tud lenni, akinek az élete békés élet.
Boldogság, nyugalom, béke — ez a három nagyon összetarto-
zik. E szavak értelme a közhasználatban nem egészen azonos ugyan,
de ezek a fogalmak közeli rokonok. A boldogság lényege: a lelki
nyugalom; a lelki nyugalom feltétele:  a belső béke. Dehát akkor
hol ez a belső béke? Csak annak a lelkében, aki a sorsával elége-
dett. A boldogságban tehát ez az igazi mag: az elégedettségi a meg-
nyugvás, a vágyak és az eredmények között egyensúly. A lelki nyu-
galom nem azt jelenti, hogy egy percre se legyen okunk a nyug-
talanságra,  hanem,  hogy tudjunk megnyugodni;   a béke nem  azt
jelenti, hogy soha se békétlenkedjünk, hanem, hogy tudjunk meg-
békélni; az egyensúly sem jelenti azt, hogy az soha sem zavarodik
meg, hanem azt jelenti, hogy mindig helyreáll magától. Ezzel külö-
nösen a mai világban kell tisztában lennünk, amikor annyiszor és
olyan erősen érezzük a lelki nyugalom, a belső béke, az elégedett-
ség hiányát.

3. Az elégedettség, a béke, a nyugalom nagyon sok mindenen
fordul meg, ezért sokan azt hiszik, hogy ez csak szerencse dolga:
egyik embernek jut, a másiknak nem, a sors szeszélye szerint. Való-
ban, igen nagy különbségek vannak. Egyik ember élete békés, nyu-
godt élet, minden sikerül neki, mintha a sors minden bajtól meg-
kímélné. A másiknak az élete tele van szenvedéssel és sikertelen-
séggel, mintha minden, amihez fog, csak rosszul végződhetnék. És
gyakran nem is érdem szerint megy ez: úgy látjuk, hogy a jó szen-
ved és a rossz él nyugodtan. De ez csalódás, bár egy-egy esetben
ez is lehetséges. Csakhogy amit látunk, az mindig csak egy-egy része
az életnek. Hátha már ott van a most nagyon megelégedett, rossz
ember feje felett valami szörnyű veszedelem, amely majd elfeled-
teti vele örökre mostani elégedettségét?! És hátha készül már a
most szenvedő jónak a kiengesztelés, amely nem feledteti el a mos-
tani gyötrelmet, de lázongását lecsillapítja és a lelki békét helyre-
állítja?! Éppen azért, mert az élet folytonos változás, a rossz
ember sohasem élhet békén, mert folytonosan tartania kell valami-
től, amit más ember el sem gondol, ő azonban tudja, hogy fenyegeti,
hiszen minden kiderül, bűn nincsen bűnhődés nélkül. A jó ember
pedig megtalálhatja a megnyugvást, nagy nehézségei között is el-
jöhet reá a megbékélés ideje, ha megengedi magának, hogy meg-
nyugodjék. De ezt a megnyugvást akarni kell. Nem elég vágynunk
a békés életre, ennek benső feltételeit magunknak kell megszerez-
nünk, a magunk lelkében a békét magunknak kell fenntartanunk.
Nagyon nagy követelményt mondtam ki ezzel; nagyon is jól
tudom, milyen nehéz ezt teljesíteni. Kimondani könnyű, hogy ne
engedjük magunkat földhöz veretni; de ha nagy erő tör reánk?
Könnyű elhatároznunk, hogy a magunk békéjét nem engedjük meg-



281

zavarni; de hátha ott ér a sebzés, ahol legjobban fáj?! Könnyű
elismernünk azt is, hogy okos ember nem töpreng azon, amit meg-
változtatnia lehetetlen; de mit csináljunk, ha tudjuk, hogy a mi
mulasztásunk az oka valamely veszteségnek vagy szerencsétlenség-
nek?! Az ember gyengesége, érzékenysége, önvádja vagy éppen
bűntudata örökös akadálya a belső békének, de éppen ebből követ-
kezik, hogy a békés élet igazi feltételei a magunk lelkében vannak:
a magunk lelki erejében, önuralmában, a lelkiismeretünk tisztása--
gában.

Amint ezt most kimondtam, tudom, hogy első hallásra sokan
hitetlenkedve hallgatják. Ezek arra gondolnak, hogy ennek a béké-
nek mi minden akadálya van, ami kívül van rajtunk, amiről nem
tehetünk, amit sem megelőzni, sem elhárítani nem tudhatunk. Csak-
ugyan van ilyen túlontúl bőven. De éppen arról van szó, hogy a
lelki békénket ezekkel a külső körülményekkel szemben igyekez-
zünk megóvni: a külső körülmények erejét ne engedjük elhatalma-
sodni rajtunk.

4. Módunkban van-e ezt meggátolnunk? Bizonyos, hogy nincs
teljesen módunkban. Akadály a testi egészség ingadozása, az ideg-
rendszerünk állapota. Vannak emberek, akiket minden testi baj
egészen szerencsétlenné tesz; vannak, akiket idegzetük nem enged
soha nyugodtnak lenni. Ezeket minden megzavarja, ezek nem urai
maguknak. S meg kell vallanunk, hogy az erős idegzetű ember szá-
mára is vannak körülmények, amelyek olyan fontosak, hogy nem
lehet magunkat túltennünk rajtuk. Ilyen mindaz, ami a megélheté-
sünket befolyásolja, ami a családos élettel kapcsolatos vágyainkat,
meg ami az életről alkotott eszményünket illeti.

Pl. a gazdálkodónak könnyű nyugodtnak lennie, ha jó az idő-
járás, jó a termés és megvan a módja az értékesítésre, de ha mindez
nincs, nem tud békés lélekkel élni. A gazdasági viszonyok a mun-
kás, a kereskedő, az ügyvéd, az orvos és minden más, ú. n. szabad
pályán levő ember lelki állapotát meghatározzák: a jó kereset a
békét előmozdítja, a kereset hiánya, a munkanélküliség a lelki nyu-
galmat lehetetlenné teszi. Ugyanígy hat a dolgos emberre minden,
ami a munkája jóságát és sikerét befolyásolja és nem tud rajta
változtatni. Gondoljunk pl. a lelkes tanítóra, aki tudja, mit kell
csinálnia, szereti a gyermekeket, egész napját nekik adja s akkor
lenne boldog, ha a munkája sikerét láthatná, de szűk és egészség-
telen a tanterem, nincs a munkához elég eszköze s így nem tudja a
feladatát jól teljesíteni. Vagy nézzük azt a lelkes orvost, aki min-
den lehetőt megtesz a betegéért, az egészségügy javításáért, éjjelét
is feláldozza, de a község szegény, kórház nincs, a lakóházak egész-
ségtelenek, a lakosság életmódja is egészségtelen, tehát meddőn
küzd a külső körülményekkel. És efféle példát minden foglalkozás
köréből találhatunk.



282

A maga feladatát teljesen átlátó és igazán szolgálni törekvő
embernek sok nyugtalanságot okoz, a lelke békéjét felzavarja, ha
tehetetlenül kell néznie az akadályokat. És a belső béke mégis újra
meg újra helyreállhat, ha a lélek erős. Az erős lelkű ember nem
riad vissza a sikertelenségtől és akadályoktól, igyekszik változtatni
a körülményeken s a küzdelmet mindig újra kezdi. Ez természetes;
elvégre az az ember, aki nem hagyja el magát, hiszen az emberiség
egész élete a természettel, a nehézségekkel való küzdelemből áll.

De zavarja a lelki nyugalmat egyéb is: az emberek. Éppen a
legtisztább szándékú, legjobb embereknek mennyi nyugtalanságot
okoznak a rosszindulatúak, irigyek, telhetetlenek és hatalmaskodók!
Erre talán mindenki tud példát a maga szűk köréből; nyilván maga
is átélte már, hogy néha mennyire felkavarja a lelkünket mások
magatartása. Hányszor mondjuk, hogy „felforrott a vérünk“, „alig
bírunk magunkkal“. Miért? Mert igazságtalanságot, gonoszságot,
önzést látunk. Nem lehet nyugodt, akinek gáncsot vetnek, akit rá-
galmaznak, akit tönkretesznek, még az sem, akinek sértőn elnéznek
a feje fölött. Minden efféle izgalmat, nyugtalanságot, békétlensé-
get okoz, kivált, ha szándékosnak érezzük. Az egyéni természet sze-
rint az egyik ember lehangolódik, a másik felindul, ezt keserűség
fogja el, amazt harag, — akármelyik, egyidőre vége a belső béké-
nek. Az a tudat, hogy az embernek haragosa van és ártalmára tör,
— hogy irigyei minden lépését akadályozzák, — hogy a legjobb
szándékát is félremagyarázzák, — hogy hiába teszi ki a lelkét, az
értelmetlenséggel és rosszindulattal nem tud megküzdeni: efféle
tapasztalás sok jóindulatú, hasznos embernek szegi a kedvét a kis
faluban is, az ország élén is, a közélet nagyon sok jóravaló ember
közreműködését veszíti el emiatt, mert nem akarják a munkán kívül
a lelkük nyugalmát is feláldozni ilyen jutalomért. Ide tartozik min-
den bosszúság is, amit pl. a szomszédok okoznak egymásnak, ami-
vel a szeszélyes rendelő megnehezíti a becsületes iparos életét vagy
a pontatlan munkás a munkaadóét. Mindenütt, a legszerényebb
munkakörben és a legmagasabb polcokon egyaránt megérzi min-
denki, hogy milyen indulattal vannak mellette vagy ellene azok,
akikkel dolga van, akikért dolgozik. Valóban, az embereknek irán-
tunk való magatartása a lelki nyugalomnak igen nevezetes tényezője.

És mégis az az igazság, hogy életünk békéjének legfőbb fel-
tételei a magunk lelkében vannak. Egyéni sajátságainkon fordul
meg, hogy a külső hatásokat hogyan fogjuk fel és mit következ-
tetünk belőlök. Van, akit lever és megbénít minden ellenkezés, még
ha nincs is benne rosszakarat; van, akit még a gáncsvetés is éppen
elevenebb munkára serkent. Egyiket könnyű elkeseríteni, a másik
csak azért sem áll félre. A gyönge ember mások játékszere, örömét
és fájdalmát, nyugalmát és izgalmait mások magatartása kormá-
nyozza. Az erőslelkű ember meghallgatja mások véleményét, törő-



283

dik is vele, de a magáét nem változtatja meg akárki kedvéért; tudja
a célját s nem hagyja magát eltéríteni tőle. Ez az erő egyikkel
vele születik, a másiknak pedig éppen körülményei fejlesztik ki. Az
erőslelkű talán öntudatlanul is őrzi a lelki egyensúlyát, a belső béké-
jét. Vájjon miképpen tudja megőrizni?

5. A belső béke legelső feltétele a tiszta önismeret. Az élet útján
mindenki előre akar haladni, aki valaha is gondolt élete céljára.
Aki fokozatosan megismeri magát, a célt mindinkább az erejéhez
és lehetőségeihez szabja, nem engedi meg magának, hogy többre
vágyjék, mint amire való. Aki nem ismeri magát, vagy nem törődik
az útjában álló akadályokkal, aki csak repül „vágyainak sólyom-
szárnyán“: sok és nagy csalódásnak teszi ki magát. A nagyravágyó
ember nem tud megnyugodni, nem tud megállapodni, nem tudja
mások haladását nyugodtan nézni, csak pillanatig örül valaminek s
békétlenül törtet tovább. A törtetés a belső béke halála. Nagyon
fontos el nem feledni, hogy az ember nem élhet az emelkedés, hala-
dás vágya nélkül. Méltatlan is volna hozzá, hogy akármivel meg-
érje, többet és jobbat soha ne akarjon. De aki már megsejtette,
hogy az embert mi minden köti meg futásában, az a törekvésében
mértéket tart. Nem gyámoltalan vagy silány megalkuvás ez, hanem
önismeretet jelent. Az önismeretben a körülmények, az élet ismerete
is benne van. A törekvés a magasabb rendű élet felé segít, a kevés-
sel megelégedés pedig a nyugodt élet feltétele. Sokkal több a sze-
rénynek az öröme, megelégedett pillanata, mint a nagyravágyónak.

Az önismeret azonban nyugtalanság forrása is lehet. Nem na-
gyon sűrűn, de látunk olyanokat, akik észreveszik, hogy szélesebb
munkaterén vannak, mint amilyet be tudnak tölteni: észreveszik,
hogy mennyi kifogás van ellenök, a kifogásokat jogosnak látják,
hiányaikon azonban nem tudnak segíteni. Ebből a békét meggátoló
zavar, bizonytalanság származik s magános órák bánkódása, holott
szerényebb helyen becsületet és megnyugvást szerezhettek volna.

A lelki békének az is feltétele, hogy mindenki a neki való, őt
kielégítő, de egyszersmind erejét teljesen lekötő munkát végezhes-
sen. Ma azonban rendkívül sokan nem tudnak eljutni a nekik való,
erejöket elfoglaló, lelküket kielégítő munkakörbe. A felhasználatlan
erőnek az érzése gyakran okoz zavart, elégedetlenséget az egyének
lelkében, sőt a közösség életében is. Az egyén az ilyen zavartól csak
azzal óvhatja meg magát, hogy azt a kisebb helyet, amely neki
mégis jutott, a legtökéletesebben betölti s nem arra gondol, aki
gyengébb létére nála jobban boldogul, hanem arra, akinek még
olyan hely sem jutott. Általában nem azzal kellene az embernek
összehasonlítania magát, akinek nála jobban van dolga, hanem aki-
nek rosszabbul. Ehhez azonban nagy önuralom kellene s az kevés
emberben van meg, pedig az uralom a belső békének nevezetes fel-
tétele.



284

Aki törődik azzal, hogy önmagával békében éljen, annak na-
gyon kell ügyelnie arra, hogy semmit se mulasszon el a kötelessé-
geiből. A kötelesség pontos teljesítése mindig lelki nyugalmat sze-
rez, a mulasztás és a felületesség előbb-utóbb nyugtalanságot és
kellemetlenséget. A becsületes embert a mulasztás tudata nem
hagyja nyugodni, még az sem nyugtatja meg teljesen, ha később a
mulasztást sikerül kipótolnia. De nagyon sokszor nem sikerül.

A mulasztás tudata önvádat okoz. Az önvád a belső béke leg-
súlyosabb akadálya, mert ekkor az ember elégedetlen önmagával.
Békén élhet valaki, ha mások ugyan vádolják, de a lelkiismerete
tiszta; ha másoktól éri bántalom, az csak múló baj. Ha azonban ma-
gunk ítélete sújt, ha elhibázottnak tartjuk valamely tettünket, ha
helyre nem hozható mulasztás terhel bennünket önmagunk előtt:
akkor hiába mondja más, hogy ne törődjünk vele, a lelki nyuga-
lomnak vége van. Ne higyje senki, hogy önvádon egy vállrándítás-
sal túlteheti magát. Először is az ilyen ember mindig attól tart,
hogy hibája napfényre kerül, aztán meg ha nem derül is ki, lelké-
ben hurcolja s nem mindig tudja magában tartani. Csak így lehet
megérteni pl. a magokat feljelentő bűnösöket. Minden élményünk
nyomait magunkban hordjuk. Amint mondani szokták, önmagunk
elől el nem futhatunk. A lelki élet csodálatos törvényeinél fogva rég
elfeledett emlékeink is fel-felújulnak. Arra kell iparkodnia min-
denkinek, hogy emlékezése ne zavart és önvádat, hanem megnyug-
vást és békét adjon neki. Ennek megvan a határozott biztositéka:
a felelősség állandó uralma. Aki átérzi a felelősséget minden sza-
váért és tettéért, az mindig ennek megfelelően cselekszik, helyt áll
a lelkiismerete előtt s békében lehet önmagával.

Nem gondolom, hogy legyen közöttünk, akik e percben a rádió-
készülékek körül vagyunk, aki ne emlékezzék gyermekkorából:
hányszor irányította apró lépéseit a lelkiismerete. Olyan sem igen
lehet, akit felnőtt korában ne térített volna vissza vagy ne hajtott
volna előre ez a titokzatos belső szózat. Nem mindenkiben egyfor-
mán erős ennek a hangja, az bizonyos. Ezért van oly sok különbség
közöttünk becsület dolgában. De az is bizonyos, hogy a belső békét,
a lelki nyugalmat csak a lelkiismeret szava tartja fenn vagy az
borítja fel, aszerint, hogy mit mond önmagunkról. Erre kell hallgat-
nia mindenkinek, ha nyugodtan akar élni, akármilyen bajok között
is. Ekkor marad az ember hű önmagához.

A magunkhoz való hűség nem azt jelenti, Hogy csak magunk-
kal törődjünk, hanem azt, hogy magunkat megbecsüljük. Aki ezt
megszokta, annak nem kell szégyelnie magát, mert nem tesz olyat,
amit titokban kellene tartania, nem fél másoktól és nem fél szá-
motvetni önmagával. Aki hű maradt önmagához, az még a bajt és
szerencsétlenséget is könnyebben viselheti el: nyugodt, hogy nem
rajta múlt, nem oka a bajnak, ami érte.



285

6. Néha azt mondják, hogy a lélek nyugalma, a békés élet csak
az együgyűk és a bölcsek tulajdona lehet. Az emberek óriási több-
sége azonban e két véglet között van: nem bölcs, de nem is egy-
ügyű, hanem egyszerűen ember, akiben vágyak, érzelmek, gondo-
latok élnek s aki ezeket valósítani akarja, de csak annyira valósít-
hatja, amennyire ereje engedi. Erőnknek a korlátozottsága és vá-
gyaink sokasága: ez az ellentét örök forrása a nyugtalanságnak,
békétlenségnek, elégedetlenségnek. De ez együtt jár azzal, hogy
emberek vagyunk. Ugyan melyikünk vállalná, hogy mert nem min-
den sikerül, semmit se kísértsen meg? Melyikünk mondana le min-
den reménységről, csakhogy csalódás soha ne érje? Ki szeretné,
hogy ne tudjon semmit, ámbár nyilvánvaló, hogy mindent senki
sem tudhat? Mindezt csak az együgyű vállalhatná s az akkor való-
ban teljesen nyugodt is lenne. De az nem lenne emberi élet. Az
ember élete fénynek és árnyéknak, örömnek és szomorúságnak,
reménykedésnek és csalódásnak, erőfeszítésnek és csüggedésnek,
sikernek és bukásnak szakadatlan váltakozása. Az értelmes ember
ezt felismeri; a bölcs ember még azt is tudja, hogy ezen változtatnia
nem lehet.

Békén csak az élhet, aki az életet úgy veszi, amilyen: életünk
a lelki nyugalomnak örökös veszedelme, a megnyugvás pedig az
emberi életnek örökös követelménye. A megnyugvást senki sem
érheti el akként, hogy a nehézségeket óvatosan kikerüli. Az élet
nehézségeit teljesen kikerülni nem is lehet. Ha pedig valaki azt
mondja, hogy neki „minden mindegy“, az a legnagyobb hazugság.
Az embernek semmi sem „mindegy“; az események érintenek ben-
nünket, az emberek tetszenek vagy nem tetszenek nekünk, jót vagy
rosszat tesznek velünk. Az életben a lelki nyugalom azon fordul
meg: megtaláljuk-e a helyünket az emberek között és eleget tu-
dunk-e tenni azon a helyen. Senki sem nyugodt, ha nincs munkája,
amivel maga és a reá nézők életét fenntartsa. Hiába minden, ha
nincs béke az ember közvetlen környezetében, a családban, amelyért
dolgozik. És minden pillanatban vége lehet az olyan ember lelki
nyugalmának, aki előtt nem áll valamely eszmény, amely egyenes
úton vezeti, túlsegíti aprólékos nehézségeken, megadja neki az élete
értelmét s a szempontokat maga és mások, szándékai és eredmé-
nyei mérlegelésére. A munkánk, a családunk, a világító eszményünk
szabja meg helyünket és feladatunkat; nem mindegy, hogy miként
töltjük be, nyugodtak csak akkor lehetünk, ha a lehető legjobban
töltöttük be. Ebben a szóban mintha megalkuvás volna. De nem
az van, hanem éppen a legteljesebb kötelezettség: olyan jól kell
mindent végeznünk, amilyen jól csak lehet és igyekeznünk kell min-
dig jobban végezni. Ezzel tartozunk magunknak és másoknak.

7. Valóban, másoknak is tartozunk ezzel. Nemcsak a mi lelkünk
nyugalmát szabja meg mások magatartása irántunk; mi is hatás-



286

sal vagyunk másokra. Nem törődhetünk csupán magunkkal. Kérem
tisztelt hallgatóimat, gondoljanak most arra, milyen nagy hatása
van minden embernek a maga környezetének lelki nyugalmára. Ter-
mészetesen először a legszűkebb körre, a családra kell gondolni,
de azután tovább a nemzetre, az egész világra is. Vannak, akiknek
a hatása ilyen messzire terjed.

Egyikünk sem tudja eltüntetni a mai békétlenséget, de a maga
körében apaszthatja. A mi nyugodt hangunk mást megnyugtathat;
jókedvünk mást is felderít; segítségünk talán a sorsával békít ki
egy-egy szerencsétlent. S hatásunk mindig visszahárul reánk: ha
mással jót tettünk, az nekünk is öröm, a mi megnyugvásunkat is
fokozza; bosszúállás után sohasem következik nyugalom, a meg-
bocsátás a magunk lelkében is békét teremt. Mikor arra gondolunk,
hogy nyugodtan, békésen szeretnénk élni, akkor gondoljuk meg,
hogy nyugodtan és békén csak nyugodt és békés lelkű emberek
között élhetünk. Ma nagyon szükséges ezt meggondolnunk, a segítő
kezet most mindig kinyújtva kell tartanunk, magunk érdekét a
másokéval meg kell egyeztetnünk. Senki sem lehet nyugodt, aki
nem igyekszik enyhíteni mások nyugtalanságán.

A békés élet feltétele tehát a magunk lelkében van: a magunk
lelki erejében, amely mindig követi a lelkiismeret útmutatását, és
a magunk emberi érzésében, amely arra kötelez, hogy segítsünk
másokon, amennyire csak tudunk. Aki az új esztendőt magának
boldoggá kívánja tenni, szerezzen örömöt másnak, hogy a mások-
nak szerzett öröm adhassa meg neki a lelki nyugalmat.
Előadás a Rádió-Szabadegyetemen, 1933. január 1.
Pestvármegyei Népművelés, 1933.



VI. AZ  IFJÚSÁG  ÉS  A JÖVŐ.

MAGYAR JÖVŐ — MAGYAR IFJÚSÁG.

A  budapesti középiskolák növendékeihez  a Magyar Jövő Ifjúsági
Irodalmi Mozgalom ünnepélyén 1920. június 20.

Amit Végvárinak imént hallott költeménye* is kifejez, az a gon-
dolat jár most legtöbbet a magyar anyáknak és apáknak s minden
jólelkű magyar embernek az eszében; azon tűnődünk sokszor:
hogyan bírjátok majd ti, magyar ifjúság, mindazt a súlyos terhet,
ami reánk, magyarokra nehezedik? Bizonyára vettétek már észre,
hányszor komolyodik el szüléitek arca, ha reátok tekintenek s a ti
gondtalanságotokat látják; ilyenkor az a kérdés gyötri őket, vájjon
meddig tarthat ez a ti boldog gyermekségetek, vájjon milyen lesz
itt az élet akkor, amikor majd a szülői kéz már nem védhet benne-
teket, hanem magatoknak kell gondoskodnotok önmagatokról, csalá-
dotokról, nemzetünkről?! Nagy kérdés a gyermekek sorsa a szülők
lelkében örökké, de soha ilyen nagy még nem volt, mint ma. És
csodálatos: ez az aggódást jelentő komolyság mégis gyakran enged
helyet a vígasztalódás derűjének. Azt is vehetették észre, hogy reá-
tok pillantva, beszédeteket hallgatva, játszásotokat, szórakozástokat
szemlélve, szüléitek gondterhes arca fel-felderül; ilyenkor bíztató
reménység száll a szivökbe: a ti szemetekből sugárzó életkedv, a
lelketekben élő nemes indulatok, az izmaitokban fejledező munkaerő
a nyugodtabb, tisztább, boldogabb élet képét varázsolja eléjök;
ekkor egy időre nem gondolnak saját életök bajaira, újult erővel
folytatják a munkát — érettetek, bennetek bízva és általatok
remélve a megerősödést, megnemesedést, felemelkedést.

Akár az aggodalmunk erősebb, akár a reménykedés, elménkben
folytonosan kapcsolódik két fogalom: az ifjúság és a jövendő.

Az ifjúságra gondolva, azt a fát, a nemzet élete fáját látjuk
magunk előtt, amelynek ti a virágai vagytok és azt figyeljük: fejlő-
dik-e ezen a sok kártevőtől megtámadott fán értékes gyümölcs?!
Mikor pedig a jövendőbe igyekszünk előre tekinteni, titeket látunk

* E beszédet megelőzően Végvárinak. »Magyar gyermekek« c. köl-
teményét szavalták.



288

az életetek útján előbbre haladtan és azt figyeljük: mennyivel lett
különb a ti sorsotok a mi mostani sorsunknál, mit váltottatok be
ifjúkorotok ígéreteiből és reménységeinkből, mennyit tudtatok elvé-
gezni abból a munkából, amit apáitok kezdtek és, hogy folytassátok,
reátok hagytak?!

Ezekre a kérdésekre határozottan felelni senki sem tud előre,
mert a jövőbe senki sem láthat. Csak azt látjuk, milyen az ifjúság
ma; tudjuk, hogyan lett ilyenné és ismerjük azokat a körülménye-
ket, melyek fiainknak, leányainknak testi fejlődését is, lelkületét is
irányítják. Ebből következtetünk arra, hogy milyenné válhatik a
magyarság jövője. És amint ezen gondolkozunk, tisztában vagyunk
azzal, hogy nem elég, ha az ifjúság és a jövendő gondolata csak ben-
nünk, felnőttekben fonódik együvé. A jövő nem a mienk lesz, hanem
a tietek; lassanként mellénk kell állnotok a munkába, sőt helyünkbe
is, amint mi egymás után kidőlünk s ugyan dolgozhatnánk-e együtt,
folytathatnátok-e a munkát, ha nem élne bennetek is ugyanaz a gon-
dolat?! Ha az ifjak és az idősebbek nem egy cél felé néznek, akkor
a munka megszakad, a cél eltűnik az ifjú nemzedék szeme elől s a
nemzet az egyenes úton előre haladás helyett iránytű nélkül bo-
lyonghat tévesztett utakon. Ezért szükséges, hogy ti is gondoljatok
a jövendőre; nem elég, ha mi tudjuk, nektek is tudnotok kell, hogy
a ti lelketeken, a ti karotokon fordul meg jórészt: milyen lesz az
egész nemzet számára a jövendő; tudnotok kell, hogy ez a jövendő
ti vagytok!

*
A jövendőre való gondolás azonban gondot jelent s a ti ifjúi

természetetek a gondtalanság. Igaz, az ifjúsághoz, még inkább a
gyermekkorhoz ez illenék; boldog is az a család, amely ezt a gondta-
lanságot gyermekeinek biztosíthatja; szerencsés az a nemzet, mely-
nek egész ifjúsága zavartalanul élhet az ifjúkor örömeinek! Ez
ugyanis azt jelenti, hogy az ilyen családban a szülőknek sincs súlyos
gondjok, az ilyen nemzetet nem fenyegeti semmi veszedelem. Ilyen
családok voltak, vannak talán ma is, de ilyen gondtalan nemzetek
már nincsenek. És különösen nem gondtalan az árva magyarság.

A mi nemzetünk helyzete ma olyan, mint egyetlen, gondokkal
terhelt nagy családé. Itt mindenkinek le kell mondania valamiről,
amiben eddig része volt s mindenkinek vállalni kell valamit, ami
eddig nem volt az ő dolga. így kell vállalnotok nektek, hogy koráb-
ban, mint a mostani felnőttek ifjúi idejében, megszűnik a gondtalan-
ságotok; vállalnotok kell, hogy igyekeztek megérteni már most halo-
gatás nélkül, mit parancsol nemzeti szerencsétlenségünk a becsüle-
tes embereknek, kicsinynek, nagynak egyaránt; vállalnotok kell,
hogy ti is elősegítitek minden igaz lelkű magyarnak valóban egyet-
len családdá való egyesülését. A magyar nemzet ifjúsága nem nőhet
fel többé olyan gondtalanul, mint elődei,   itt nem törődhetik többé



289

senki a maga játékaival vagy kedvtelésével. Ez megcsonkított ha-
zánkban nem is lehetséges, nem is szabad, ebben az országban min-
denkinek meg kell komolyodnia.

De ez a megkomolyodás nem azt jelenti, hogy számotokra min-
den játéknak és szórakozásnak, tréfának és örömnek vége. Világért
sem. Szórakozásra, örömre szükségetek van, hogy kifejlődhessetek
s a nemzetnek éppen az az érdeke, hogy a ti erőtök mindenik irány-
ban teljesen kifejlődjék. Az üdítő, testet erősítő, értelmet fejlesztő,
érzéseket nemesítő szórakozás nélkül nem is válhatnátok olyan
emberekké, amilyeneket óhajtunk és várunk belőletek. A szórako-
zástól tehát nem tiltunk, sőt ezt elősegítjük; erre fordíthatjátok
minden szabad időtöket, erre szolgálnak a különféle önképző körök,
nyári körök s ezt a szórakozást akarják szervezni is részetekre
azok, akik a „Magyar Jövő Ifjúsági Irodalmi Mozgalom“ élén
állanak. A nektek való, nemes és hasznos szórakozás előidézi
azt, amit nemzetünk sorsa most követel: tartalmat ad gondolkodás-
toknak; megértteti veletek, hogy minden, amit tesztek, kihat fej-
lődésetekre, sorsotokra és mert a nemzetnek tagjai vagytok, kihat
előbb-utóbb a nemzet sorsára is; az okos szórakozás arra nevel,
hogy lépéseteket a célhoz alkalmazzátok, előrelátók legyetek. S az
előrelátás semmi más, mint a jövendőre való gondolás. Ez a gon-
dolat adja meg a felnőtteknek is, az ifjaknak is az erkölcsi komoly-
ságot, ez fejleszti ki bennetek a hivatás érzését; ez nem engedi meg,
hogy elmulasszátok, amit a jövendő szempontjából fontosnak, szük-
ségesnek felismertetek.

*
A jövendő... De hát mit várunk a magyar jövendőtől, milyen-

nek akarjuk? Kérdezzük így: mi most a magyarság életcélja?
Nincs ennél nagyobb dolog, nincs bonyolultabb kérdés és mégis

bizonyos, hogy nagyon könnyen készen vagyunk a felelettel mind-
nyájan és mindnyájan ugyanazt feleljük: a magyar nemzet célja
most a felemelkedés. Szerencsétlen viszonyok, rövidlátó emberek és
gonosztevők miatt lehanyatlottunk, nemzeti vagyonban, tekintélyben,
más nemzetek előtt való becsületben, még önbizalomban is sokat
veszítettünk; a jövendőtől azt várjuk, hogy amit veszítettünk, mind
visszakapjuk.

Ezt várjuk, ez a reménység éltet bennünket, de jól tudjuk, hogy
semmit vissza nem kaphatunk ajándékképpen; csak az lesz értékes
és tartós birtokunk, amit magunk szerzünk vissza, Zrinyi intése
szerint: a magunk erején.

Mai állapotunk ezt a célt tűzi elénk. Erre a célra kell gondol-
nunk állandóan, ez a gondolat munkára ösztönöz mindnyájunkat s
egységbe fűzi millió meg millió ember munkájának számtalanul sok
részletét. A nemzet felemelésére kell törekednünk; e törekvésnek a
tudatossága megmutatja, hogy a sokféle tennivaló közül melyik való



290

nekünk, mi a mi hivatásunk. A hivatás érzése arra indít, hogy gon-
dosan mérlegeljük a cél felé segítő lépéseket; a jól megfontolt lépé-
sek sikerre vezetnek s az eleinte kisebb dolgokban elért eredmények
visszaadják az önmagunkban, erőnkben és életrevalóságunkban való
bizalmunkat, minden nagyobb munka sikerének legelső feltételét.
Aki visszanyerte önbizalmát, az az ember és az a nemzet megszerez-
het egyebet is, amire szüksége van, csak maradjon meg komolyan
és következetesen az egyenes úton.

Olyan a magyarság, mint aki súlyos betegségből lábadozik;
gyenge, nem ismeri a maga erejét. Láttatok már ilyen embereket:
egyik hirtelen elszánással mégis nekivág, hogy felkeljen, de ereje
csakugyan nincs, visszahanyatlik; a másik annyit sem mer, ameny-
nyire már képes volna, tehát fekve marad. Ennek nincs elég önbi-
zalma, amazé túlságosan sok. Nem jó egyik sem. A nemzet úgy áll-
hat talpra, ha előbb pontosan számbaveszi: mi a helyzete ma, mire
van már elég ereje s ezt haladék nélkül megteszi; és úgy maradhat
talpon, ha csendesen, de állhatatosan gyűjti az erőt a munka foly-
tatására. A nemzet munkáját egyes tagjai végzik. Mindenkinek tisz-
tában kell lennie azzal, hogy mit csinál, a nemzet legkisebb tagjá-
nak is gondolnia kell arra, hogy ebben a nagy munkában, a fel-
emelkedés, a talpraállás munkájában mi az ő kötelessége. A hely-
zettel való számolás és az út kijelölése a nemzet felelős vezetőinek a
kötelessége, a cselekvés a felnőtteké; a ti kötelességetek az erőgyűj-
tés, hogy a munkát majd folytatni tudjátok.

Miben van a nemzet ereje? Minden nemzet olyan erős, amilyen
egészséges, amennyire tanult és amilyen becsületes. Az egészséges
nemzet bírja a megpróbáltatást és kiheveri a sebeket; a tanult nem-
zet tudatosan él, azaz ismeri a környező veszedelmeket, de ismeri a
maga értékeit is, tudja ezeket gyarapítani és fel tudja használni a
veszedelmek elhárítására vagy leküzdésére; a becsületes nemzet a
maga fejlődésének szilárd erkölcsi alapot vet, nem épít csalásra és
hazugságra, nem bízik az erőszak uralmában és nem számít cinkos-
társakra, mert irtózik mindettől és mert tudja, hogy tartós sikerre
nem vezet semmi más, csak az igazság.

Amelyik nemzet egészséges, tanúit és becsületes, annak arra
kell törekednie, hogy ilyen maradjon; amelyik pedig bármelyik
tekintetben fogyatékos, annak először is a fogyatkozásait kell pótol-
nia. Nekünk igen-igen sok a pótolni valónk. Köztünk nagyon sok a
gyenge egészségű és az egészen beteg ember, nagyon sok a többé-
kevésbbé vagy teljesen tanulatlan és fájdalom, nagyon sokból hiány-
zik a becsületérzés. Ugyanezek a hiányok megvannak más népek-
ben is, ez az ő dolguk; mi azt szeretnők, nekünk azon fordul meg az
egész életünk, hogy itt minél kevesebb legyen a nem-egészséges
ember, minél alaposabb és általánosabb legyen a tanultság és ne
legyen senki, vagy ha van, ne boldogulhasson, aki nem becsületes.



291

Ezt várjuk a jövendőtől, csak ez biztosítéka a nemzet felemel-
kedésének. Ezért van a szemünk rajtatok, nektek a mainál egészsé-
gesebb, tanultabb és becsületesebb nemzedékké kell fejlődnötök.
Erre kell gyűjtenetek az erőt. S ez nemcsak a nemzetnek szolgál
majd javára, hanem elsősorban önmagatoknak. Az egészség testi
erőt jelent, a tanultság értelmi erőt, a becsületesség erkölcsi erőt.
Az élet küzdelmeiben mindenikre szükség van s e három erő csak
együtt értékes igazán. Akiben megvan: a maga életét még nehéz
viszonyok között is szebbé, jobbá, boldogabbá teheti, mint a leg-
kedvezőbb körülmények között is az olyan ember, akiből valamelyik
vagy éppen mindenik hiányzik. Tehát magatok iránt is ugyanaz a
kötelességetek, amit a nemzet jövője követel tőletek.

*

Egy lépéssel azonban még tovább kell mennünk: nem elég, ha
az ember csak önmaga igyekszik erőt gyűjteni, maga igyekszik
egészségesebbé, okosabbá, jobbá válni; a jólelkű ember arra törek-
szik, hogy másokat is ilyenné tegyen. Tőletek is várjuk, a nemzet
felemelkedése érdekében nektek is kötelességetek, hogy másokkal
is törődjetek. Kérdezhetitek: ugyan mit tehetnétek ti másokért,
hiszen magatok is vezetésre, nevelésre szorultok?!

Igazatok van s ez a kérdés már önismeretet is jeleni. Azonban
nem vettétek-e észre, hogy társaitok, kisebb testvéreitek, az alsóbb
osztályba járó tanulók eltanulnak tőletek egyetmást, de néha csak
a testtartást, a hanghordozást, a modort, de nem történik-e meg
sokszor, hogy a másiknak a beszédében olyan gondolatot hallotok,
amelyet az tőletek hallott előbb? S nem vettétek-e észre magatokon,
hogy ti is tanultok a társaitoktól, kivált a nagyobbaktól? Bizonyo-
san. Most erre gondolok, mikor azt mondom, hogy mindnyájan ala-
kítjátok egymást önkéntelenül is; terjed a gondolatotok, hat a pél-
dátok, vonz vagy elidegenít a lelketek minden pillanatban. Minden
komoly gondolat, minden segítő cselekedet, a megértésnek minden
jele, amit társaitok tőletek kapnak, hat reájok, de hat ám a iéhaság,
a könyörtelenség, a lenézés is. Tudnotok kell ezt is és ha tudjátok,
mindig gondolnotok kell arra, akarnotok kell, hogy a többiekre jő
hatásotok legyen. Egyik hatás erősíti az illetőt, a másik leveri vagy
elkeseríti. Arra kell törekednetek, hogy mindenkire csak erősítőén
hassatok; ezzel már zsenge korotokban a nemzet jövőjén dolgoz-
tok, erejét fokozzátok, a felemelkedést segítitek.

Annál inkább gondoljatok erre, mert tudnotok kell azt is, hogy
a felemelkedésnek akadályai vannak. Az akadály azonban nem el-
riaszt, hanem meggondolásra indít.

Így mindjárt az, hogy kis nemzet vagyunk. Ebből nem az kö-
vetkezik, hogy engedjünk labdázni magunkkal, hanem csak az,
hogy megállapítsuk: széles e világ nem a miénk, erőnk gyengesége



292

és nagyobb hatalmak érdekei nekünk korlátokat szabnak; de mi
kifejtünk minden erőt, ami bennünk századok mulasztásai miatt par-
lagon hever és élni akarunk teljes értékű, szabad, magyar életet!

Legyőzöttek vagyunk. Elvehetnek tőlünk sok mindent, de a
lelkünk erejét nem; azt csak magunk veszíthetjük el. Vigyázzunk
hát rá; minél több a lelki erőnk a csapások hordozására, a lemon-
dásra, a kevéssel való megelégedésre, annál hamarább és annál szi-
lárdabban lehet újra talpra állnunk és életünknek eddigi színvona-
lát külsőleg is helyre állítanunk.

Szétszakítottak bennünket és nem engednek szabadon érint-
kezni meggyötört rokonainkkal. A lelki egységet azonban nem tép-
hetik szét, ezt fenntartjuk, ha semmi egyébbel nem is, azzal, hogy
egymásra gondolunk: mi innen oda, ők onnan ide! Járjuk be gon-
dolatban napról-napra az elszakadt részeket; egyikünk megnézi
Pozsonyt, a másikunk felkeresi Kassán Rákóczit, én megállok Ko-
lozsvár főterén Mátyás szobra előtt és egyszerre ugyanúgy érezzük,
hogy ez a sokfelé tépett haza mégis csak egy és mindenik része a
mindnyájunké.

De érezzük azt is, hogy sokan vannak, akik bennünket nem
szeretnek. Gondolkozó magyarok régen, már a XIX. század első felé-
ben írtak és beszéltek erről, pedig akkor nem fulladoztunk annyira
az ellenséges gyűlölet árjában, mint most. Sokan hallották már közü-
letek és a többiek is majd megtanulják: hogyan kevertek bennünket
rossz hírbe saját honfitársaink. Most csak annyit erről, hogy fel-
emelkedésünknek ez is akadálya és elhárítanunk ezt a szeretetlensé-
get nem lehet sem könyörgéssel, sem megalázó hízelkedéssel; egy
mód van csupán: meggyőzni jóhiszemű ellenfeleinket arról, hogy
ők bennünket nem ismernek, hogy ellenségeink nem mondanak
rólunk igazat, hogy nem mindegy, kikről ítélik meg a magyarságot.
Mindig egyénekről ítéljük meg az idegen nemzeteket, azt mondjuk,
ilyen a német, az orosz, a francia. Gondolnunk kell arra, hogy a ma-
gyarságot esetleg éppen rólunk ítélik meg; úgy kell tehát viselnünk
magunkat, hogy bárhol figyel is meg bennünket idegen ember, ez az
ítélet kedvező legyen. Ez az, amire Széchenyi intett: „Becsültesd
meg benn és künn a magyar nevet!“

Másoktól csak akkor várhatunk megbecsülést, ha magunkat is
megbecsüljük. Ebben azonban sokat hibázunk, sokszor igen kevésre
értékeljük magunkat, sokszor túlbecsüljük. Magunkkal szemben
szigorúan tárgyiasaknak kell lennünk s magas mértékkel mérnünk.
Azzal becsüljük meg magunkat, hogy minden dolgunkat jól végez-
zük; csak olyanhoz fogunk, amire alaposan elkészültünk; amihez
fogtunk, abban kitartunk; nem bántunk senkit, de nem engedjük
bántani magunkat sem; nem vágunk semminek vakmerően, de
súlyos kérdésekhez is hozzá merünk nyúlni igazunk tudatában.

Az önbecsülésből fakad mások megbecsülése. Ennek hiánya is



293

gátja a felemelkedésnek, mert egyenetlenséget és viszályt teremt.
Nézzetek szét, láttok erre tömérdek, szomorú példát. S gondoljatok
arra, hogy ha másokat meg nem becsülünk, akkor itt soha egyek
nem lehetünk, egyet nem érthetünk, együtt nem dolgozhatunk. Ha
nem fogjuk meg egymás kezét, hanem gáncsot vetünk egymásnak,
ha irigyen vagy gőggel, tehát rosszlelkűn vagy ostobán támadjuk
vagy vergődni hagyjuk a másikat, aki jót akar, akkor itt soha sem
lesz társadalmi béke, nem lesz nemzeti egység. Ti nagyon sokat
tehettek arra, hogy felemelkedésünknek ez az akadálya elháruljon.
Csak ne tegyetek különbséget egymás között semmi külsőség sze-
rint; mindig a lelket nézzétek. Aszerint becsüljétek meg mindenik
társatokat, hogy ő maga mit ér, ne aszerint, hogy kinek mik a szülei
és milyen módban vannak. Hiszen ez sohasem a gyermek érdeme s
nem az állás és a mód dönti el az emberek értékét. Gondoljatok
arra, hogy a nemzetnek igen-igen sokféle munkára van szüksége, azt
mind el kell végezni s ezért a jövő szempontjából a maga nemében
egyaránt értékes a hatalmas hivatalfőnök és az alárendelt kistiszt-
viselő, a gyáros úr és a gyári munkás, a földbirtokos és a földmű-
ves, az orvos, az ügyvéd és a többi, csak legyen a lelke tiszta s a
munkája jó. A munka jósága és a lélek tisztasága szabja meg az
emberek értékét. Erre is gondolnunk kell állandóan, hogy e gondo-
lat által megnemesedjünk.

Bármily kevés is a tapasztalásotok, ti is tudjátok már, hogy
erre a megnemesedésre mily nagy szükségünk van; látjátok, hogy
vannak az emberek között dologtalanok, lelketlenek, önzők, hazugok,
gyűlölködők; átéltetek ti is egy olyan korszakot, amelyben a gonosz
indulatok uralkodtak s lépten-nyomon igazolódni látszott a régi filo-
zófus mondása, hogy „az ember az embernek farkasa“. Ez azonban
nem méltó az emberhez, ebbe nem lehet belenyugodnunk. S itt is
reátok nézünk: általatok, a ti hitetekből ki kejl itt alakulnia annak
az új korszaknak, amelyben az emberek megértik, hogy „egy atyá-
nak a gyermekei vagyunk“, nem lehetünk hát egymásnak üldöző
farkasai, hanem kölcsönösen segítő, támogató, szerető testvérei.

De honnan származhatik az emberek megnemesedése, honnan
vehetjük az erőt, amely a nemesebb, magasabbrendű élethez szüksé-
ges? Ismeritek a forrást: Krisztus. Az ő idejének kell eljönnie. De
ez csak fokról-fokra teljesedhetik be, amint az emberek lelkét meg-
tölti Krisztus szelleme, amint mind többen-többen követik e szellem
útmutatását és használják saját tetteik értékelésében fokmérőül.
Azonban jól megértsétek: nem elég Krisztus nevének sűrű emlege-
tése. A nemzet megnemesedése nem lehetséges, ha nem él bennünk
ez a szellem, ha ezt meg nem értjük és nem követjük. Az erőnek
a forrása ez: a szereteté, amely egyesít; az önfeláldozásé, amely a
célt nézi csak; a megnyugvásé, amely előáll, ha megtettük, amit
másként nem tehettünk s ha szenvedéseink közben is tudjuk, hogy



294

az igazságot nem lehet örökre elhallgattatni. A Krisztus útján jár
mindenki, aki hű és igaz, aki másokért dolgozik, aki a jót akarja
s meg is teszi csüggedetlenül! Igyekezzetek ezen az úton járni, máso-
kat is erre vezetni. Ezzel napról-napra leküzditek a nemzet felemel-
kedésének egy-egy akadályát.

*

Ez a szellem megnemesít, erőt ad, hogy a nemzetért való mun-
kára jól előkészülhessetek s ezt a munkát majd jól végezhessétek is.
Mindaz, amit ma itt hallottatok, azt mutatja, hogy ime, vannak
emberek, akik e szellem erejét akarják a magyar ifjúságba beleön-
teni s ezzel a magyar jövendőt megalapozni. Kövessétek őket!

Néptanítók Lapja, 1920.

A NEMZET JÖVŐJE ÉS A LEÁNYOK.
I.

Ezt a rövid felszólalást csak leány-hallgatóságnak szántam;
most látom, hogy férfiak is vannak itt. Ez egyáltalán nem változ-
tat a tervemen, mert beszédemnek úgyis az az alapgondolata, hogy
ma, a magyar nemzet mostani helyzetében, a mai helyzetből előre
tekintve, a jövő felé nézve, sorsunkra gondolva, nem szabad különb-
séget tennünk férfiak és nők, fiúk és leányok közt. Tehát mindegy,
hogy nemcsak leányok hallgatják, amit mondok, hanem férfiak és
asszonyok is.

Abból indulok ki, amiből kell, hogy kiinduljon ma mindenki, aki
a mai helyzetben Magyarország jövőjéről, a magyarság hivatásáról
beszél. A mostani helyzetet, a magyarság helyzetét nem lehet derült
színekkai festeni; mindenki csak úgy láthatja, hogy a mai magyar
sorsot, a nemzet helyzetét egy csodálatosan sötét fekete szín jellemzi.
Mintha még éjszaka volna. Az embernek az a természete, hogy éj-
szaka után a virradatot várja. Egészen bizonyos, hogy az optimista
emberek ma is csak várnak és bizonyos az is, hogy minden gondolkodó
ember is várja a virradatot. Azt hiszem, hogy a mi helyzetünk sötétsé-
gét éppen az okozza, hogy bár igen erősen, de csak várjuk a vir-
radatot, mintha olyan nagyon bizonyosan tudnók, hogy nem lehet
siettetni a hajnal hasadását, mert az eljön az élet törvénye szerint
és az élet törvényén nem változtathat senki.

Ez a felfogás nagyon megnyugtatja, de el is ernyeszti az em-
bert. Az elernyedés pedig veszedelem. Éppen azért nem is úgy kel-
lene felfogni ezt a mai sötétséget, mintha ez éjszaka volna, amely
jött és majd elmúlik magától, mert ennek a sötétségnek nem ter-



295

mészeti okai vannak. Ennek a sötétségnek az okai jórészt a mai
emberek minőségében rejlenek, tehát nem a természeti törvények
okozzák. És ha így fogjuk fel, ha becsületes emberek módjára bát-
ran szembe nézünk az így kimondott önváddal, akkor egészen bizo-
nyos, hogy ebből a mostani helyzetből a jövő világossága és haj-
nala derül fel előttünk. Ennek az a feltétele, hogy mindenki a maga
munkakörében, a saját hatáskörében, a maga családjában, társa-
dalmi körében mindent megtegyen avégre, hogy minél hamarabb
világosság legyen, — világosság abban az értelemben, hogy tisztul-
jon a helyzetünk, tisztuljon a belső, lelki állapota a magyarságnak.

Az alaptétel tehát az, hogy mostani helyzetünkön, amely sö-
tét, nekünk saját magunknak kell segítenünk. Itt nincs joga senki-
nek azt mondani, hogy ott a nagy ember, akitől többet kellene vár-
nunk; nincs senki olyan, akinek több volna a kötelessége, mint a
legkisebb embernek, mert még a legkisebbnek is nagyon sok köte-
lessége van ezen a téren. Mindnyájunknak egyenként magunknak
kell elősegítenünk ma belső helyzetünk megjavítását, mai sok min-
den nyomorúságunk enyhülését, a mai sok leverő körülmény meg-
változását.

Miképen lehetséges ezen a helyzeten segíteni? Nagyon egy-
szerűen. Elmondták és hangoztatták már sokan: meg kell tennünk,
amit minden gondolkodó ember mond ebben a helyzetben, — min-
denkinek teljes erővel dolgoznia kell. Hányszor ismétlődik ez a kö-
vetelmény! Ezt mondjuk mindnyájan és mindenkitől ezt halljuk.
Olyanoktól is ennek sürgetését lehet hallani, akik ezt önmagok nem
követik és nem teljesítik. De még ez sem változtat azon, hogy mé-
gis csak ezt kell mondanunk újra: mindenkinek kivétel nélkül,
minden magyar embernek teljes erővel kell dolgoznia.

Ha egyszer ezt elismerjük, ha tudjuk, hogy a nemzet állapotát
csak a nemzet minden tagjának jóakarata változtathatja meg, ha
elismerjük, hogy mindenkinek kivétel nélkül teljes munkaerejére és
megfeszített erővel való dolgozására és munkálkodására van szük-
ség, akkor már világos, hogy ebben a mindenkiben a nők, magyar
leányaink is ott vannak. Tisztán áll előttem, hogy a leányok fel-
adatát, a nemzet jövőjére gondolva, nem lehet máskép meghatá-
rozni, mint úgy, hogy a nemzet minden tagjának kötelessége mun-
kálkodni és ebből a munkából, amely a nemzetre vár, amelyet min-
den nap, minden órában és pillanatban végeznünk kell — abból a
leányok is végezzék el a magok részét.

De erre nagyon könnyű volna a leányoknak azt mondaniok, amit
mondtak pl. a magam korabeli ember fiatal korában a lányok:
»Hiszen leányok vagyunk, nem az a kötelességünk, hogy közdolgo-
kat végezzünk, nem a nemzet terhei és kötelességei várnak ránk,
hanem szűkebb körben van a mi helyünk.« Erre azt mondom: igaz,
akármilyen nyomorúságos a magyarság mai helyzete és akármeny-



296

nyire hangoztatni kell is, hogy valóban kivétel nélkül mindenki-
nek, tehát a leányoknak is, kötelességévé vált a nemzetépítés, és
akármennyire követeljük is leányainktól a közért való dolgozást, a
munkát, mégis akiknek leányaink és húgaink vannak, akik megbe-
csüljük a nó'ket, valamennyien fájlaljuk ezt az állapotot, mert szá-
munkra a leányok virágot jelentenek, magunkra és a családra, a
társadalomra nézve. Ma is úgy nézzük a leányokat, mint a nemzet
virágszálait; ma is azt óhajtanám mindnyájokra nézve, hogy most
is épp oly gondtalanul és vidáman éljenek, mint a virágszálak, virul-
janak, nőhessenek és csak a szépet élvezve, derülten élhessenek, —
de azt kell hangoztatnom, hogy éppen rajok nézve ez ma teljes le-
hetetlenség.

Ma annak, aki nem növény és nem értelmetlen állat, hanem
ember, nem lehet gondtalanul élnie, tehát a leányoknak sem. Ma
az életnek csak azokra a szépségeire lehet törekednünk, az ilyene-
ket aztán igyekezni is kell megszereznünk magunknak és környe-
zetünknek, amely szépségek a gondokkal tele életben is kínálkoz-
nak. Ma az élet szépségeinek keresése nem lehet célja az emberi
életnek; lehet szerencsés, kellemes következménye a kedvező kö-
rülményeknek, de nem lehet célja az életnek. Ma a kötelesség a cél,
a kötelesség teljesítése. Ma gondok nyomják le az embert, akár
férfi, akár nő és azt, hogy gondok vannak ennek a nemzetnek a lel-
kén, azt érezniök kell feltétlenül a leányoknak is.

Igenis, a leányoknak is gondjaik vannak! Nekik tehát mi
mondhatjuk, hogy ők virágai a nemzetnek; örüljenek, ha ilyesmit
hallanak, de ők magok ne akarjanak csak pompázó virágok lenni,
nekik nem szabad csak gondtalanul élniök és élvezniök. A magyar
leányoknak nem szabad magokat másoktól megkülönböztetniök a
kötelesség terén, az életnek komoly felfogásában, a teendők elgon-
dolásában és elvégzésében. A mai magyar helyzetben a leányoknak
észre kell venniök, hogy milyen gondolkodásra szorítja őket a sors.
Tehát ne későn kezdjék, hanem korábban, azonnal kezdjék meg a
komoly gondolkozást; gondoljanak arra, hogy az életök nagyon ne-
héz lesz. Épp úgy, amint ma mindenkinek nehéz az élete, aki ezen
a földön él, az ő életök is szenvedéssel és gondokkal lesz tele, mert
itt most senki ezektől nem szabadulhat. És senkinek sem lehet csu-
pán a maga egyéni sorsa a gondja. A leányoknak nem az a felada-
tok, mint ahogy nem az volt már sok idő óta, hogy csak a magok
életének örömeit akarják, hanem az, hogy a mások életének baját
is megkönnyítsék. Azzal, hogy a mások életével is törődnek, hogy a
mások gondjait is magokra vállalják, azzal, hogy egyik dolgozó ré-
szét teszik ennek a szerencsétlen nagy egésznek, a magyar nemzet-
nek, azzal, hogy tudatosan építik a jövőt: bizony a személyes gond-
jaik növekednek. De a személyes munkájok értéke is növekedik.

Az első gondolat tehát ez:   nincs   különbség a nemzet tagjai



298

közt, nincs különbség férfi és nő, fiú és leány közt a mai sorsban,
mai kötelességekben. Mikor arról beszélünk, hogy ennek a nemzet-
nek a jövője az új nemzedéken fordul meg, mindig úgy gondoljuk
mi öregebbek — mindig határozottan hozzátehetjük: nemcsak mint
testvérek, nemcsak mint apák, hanem ezeken a körökön, a családon
kívül is — hogy az új nemzedék nemcsak a fiúkból áll, hanem a
női ifjakból is, az új nemzedék: fiúk és leányok együtt.

Mostanában több oldalról a nők jogait megint hangoztatják;
mondják: a nő is ember, teljes emberi jog illeti meg. Valóban a nő-
ket is a férfiakkal egyenlő jog kell, hogy megillesse, csakhogy azo-
nos jog azonos kötelességet is jelent. Azt a kötelességet, hogy a.
nők is belelássanak a mai helyzetbe, amelyben élünk, próbálják
meglátni, mit rejt a jövő magában; kötelességök ezt keresni, ha
megfejteni teljesen nem bírják is. Ami javítni valót látunk a mai
állapotban, amit elgondolunk és kívánunk, annak elősegítése a leá-
nyoknak is épp oly kötelessége, mint a fiatal és nem fiatal férfiak-
nak. Teljes jog, teljes kötelesség! Érezzék meg a leányok, hogy ők
ennek a nemzetnek csak olyan polgárai, mint mások, az ő lelkükön is
rajta kell lennie a nemzet terhének, az ő vallókon is ott kell, hogy
legyen a jövő kötelessége, a jövőért dolgozás kötelessége.

A másik gondolat, amit most ki akarok fejezni: a kevésspl való
megelégedés kötelessége.

Sokat beszélhetnék erről, de csak egyet ragadok ki. Minálunk
az emberek még mindig nem alkalmazkodnak a helyzethez az igé-
nyeikkel, kívánságaikkal, a magok javára vonatkozó óhajaikkal.
Ezért a megfeszített munkán kívül a másik feltétel, amely a nem-
zetnek jövőjét biztosíthatja, az, ha mérsékeljük a vágyainkat, ha
tudatossá válik bennünk, hogy ennek a feltételnek teljesítésében
mindnyájan tartozunk részt venni; valamennyien, a leányok is.
Nem azt mondom, hogy ne kívánjunk nyugodtan, zavartalanul,
gazdagon élni; kívánjunk! Nem mondom, hogy ne kívánjuk a szé-
pet, ne törekedjünk, ne igyekezzünk megszerezni; ne óhajtsunk a
magunk körében látni mindent, ami szép, finom; óhajtsunk! De
újra mondom azt is, amit a mostani helyzetben meg kell látni, hogy
ma nem lehet az a fő törekvése egyetlen becsületes embernek sem,
hogy minél kevesebb munkával szerezze meg az óhajtott javakat,
s hogy mindene bőven legyen. Ma az ember tudja, hogy áldoznia
kell és tudja, hogy ezért sohasem kapja meg sem pénzben, sem el-
ismerésben a teljes jutalmát, sem az erkölcsi, sem az anyagi jólétet
úgy, amint abban boldogabb korszakok tagjai részesültek. Most —
azt mondom — a teljes mértékben vállalt kötelesség teljesítésében,
a magunk lelkében kell keresni a megelégedésnek, a megnyugvás-
nak, a jutalmazásnak a forrását. Kevéssel kell megelégednünk!

A szó kissé lehangoló, de a dolog így van. S ezt éppen leányok
előtt kell hangoztatni.    Igaz,   hogy a   családra   nézve, a nemzetre



298

nézve a női lélekben van a nemesbedés, a szellemi felemelkedés for-
rása, de ezer szomorú tapasztalat szerint ott van a pusztulásé is.
A női lélekben sok csodálatosan nagyszerűnek, sok borzalmas hit-
ványságnak az eredetét is megtaláljuk. A mai élet számtalan
egyéni bajának, sok család nyomorúságának, sok férfi szerencsét-
lenségének a nők meggondolatlan nagyzolásában, ki nem elégíthető
anyagi követeléseiben van a forrása. Különösen a nők között sok
nem látja, hogy ma a kevéssel való megelégedés ékes emberi tu-
lajdonság. Ma is igaz, amit pár évvel ezelőtt volt szokás mondani:
disz kopottan járni, érdemrenddel felér a fordított ruha. Ezt a gon-
dolatot nekünk, amikor némiképen könnyebbé kezdett válni az élet,
nem lett volna szabad oly hamar elfelejtenünk. Maga sorsát köny-
nyíti meg minden leány, ha azt teszi élete irányítójává, hogy ke-
véssel is lehet elégedettnek lenni, nem szabad az élettől valami so-
kat várni. Ez nem jelent sem rongyosságot, sem lomposságot, csak
azt, hogy tudjunk a jövő érdekében takarékoskodni; azaz mérsé-
kelni a kívánságainkat. Aki lemondani tud, az látja az eszményt,
de tudja, hogy nagyon nehéz közeledni feléje: a teljesen kielégített
élet felé.

Ehhez jön a harmadik gondolat, amit ma nagyon sokan han-
goztatnak, nemcsak nálunk, általában mindenütt: most nehezebb
a leányok sorsa, mint ezelőtt. Elmondják ezt sokan, de sokan nem
tudják, hogy miért. Jó újra említeni azt az adatot, hogy a magyar
nemzetnek ma a nagyobb fele nő, hazánkban ma kétszázötvenezer-
rel több a nő, mint a férfi. Ebből az egy adatból is világos, hogy a
nőknek csakugyan nehezebb a sorsuk, mint volt régen, amikor az
arányuk nem volt ilyen kedvezőtlen. De nagyon sok idősebb nő és
férfi elmondhatja azért leányának, testvérének,'hogy nincs abban
teljes igazság, hogy régen könnyebb volt a leányok sorsa általában.
Csak régen nem beszéltek a nők előtt ily gondokról annyit, mint
manapság. Sem a férfiak, sem az idősebb asszonyok nem tartják
azt, hogy a régi leányok sorsa valósággal könnyebb volt. Csakhogy
nem fiatal leánykorukban jöttek rá a leánysors gondjaira. Én is
tudok asszonyokat, sokat, akik gondtalan, derűs fiatalságot éltek
át és később váratlanul az életnek töméntelen oly gondja szakadt
rajok, amelyre nem nevelték őket. Nem lett volna-e jobb a megle-
petés kellemetlenségétől megkímélni, a gondokra előkészíteni őket?!
Azt mondom: leányainkba bele kell nevelni azt a gondolatot, hogy
az életök nehéz lesz. Ez a gondolat ne jelentse azt, hogy féljenek
az élet küzdelmétől, hiszen az élet eddig is nehéz volt azok szá-
mára, akik nemcsak festőkkel, hanem lelkökkel is éltek.

A nemzet jövője szempontjából fontos követelmény, hogy
leányaink tudják meg, hogy mindenkinek nemcsak magáról kell
gondoskodnia, hanem sok másról is; családjok, hozzátartozóik és
az egész nemzet sorsát kell szívökben hordaniok. Mily nagy dolog,



299

ha valaki a nehéz sorsot is békén tudja tűrni! Ha a leányok meg-
elégedettek, a nemzetnek egy nagy része megelégedett. Ha ők a
magok körében, akár pusztán családjok körén, akár a szélesebb tár-
sadalom körén belül, a többiek gondját meg tudják könnyíteni, a
nemzet sorsát könnyítik meg. A nemzet jövőjét ők tehetik derűssé,
ha minél több derék férfinek életét és munkáját teszik lelkileg
könnyebbé. Sőt — ha minél több férfi munkáját elvégzik, mert hi-
szen szükség van arra is, hogy a nők a férfiak helyett a férfiak
munkáját lássák el, nem azt mondom, hogy férfiasan, hanem nők-
höz méltóan: önfeláldozással, az önfeláldozásnak azzal a képességé-
vel, amelyre mi férfiak, fájdalom, nem vagyunk képesek annyira,
mint az igazi nők. Nekik is jobb, ha az életet komoly munkának
fogják fel s nem csak várnak mástól, hanem tenni igyekeznek má-
sokért! így meglátják, hogy hasznára válnak szűkebb körüknek
és boldogabb lesz általok a társadalom, azaz a nemzet. S ezt látva,
az élet igazi értelme derül ki a leányok előtt, — még ha egyedül
maradnak is. Amint az éveik telnek, amint elkezdenek kifelé in-
dulni az életből, minél többször tudtak másokért tenni valamit, an-
nál több végzett munka, annál több letörölt könny, könny helyén
fakasztott mosoly emléke kíséri majd őket.

Azt mondom újra és ezzel végzem: a magyar nemzet most ál-
landó munkát követel mindenkitől. Azt követeli mindenkitől: ne
akarjuk, hogy könnyebb sorsunk legyen, mint a másiknak, ne azt
nézzük, miben lehet nekünk könnyebb, mint másnak. Érezzük át,
hogy a magyar sors közös sors. Ebből a sorsból senkisem vonhatja
és ne akarja kivonni magát, ne is gondoljon arra, hogy a maga
munkája könnyebbé váljék és magának könnyebbséget kívánjon,
sem azon a címen, hogy vagyoni viszonyai nem kényszerítik a meg-
feszítettt munkára, sem azon a címen, hogy az úgynevezett gyön-
gébb nemhez tartozik. Ebben a nemzetben nincsen gyöngébb és erő-
sebb ember nem szerint, ebben a nemzetben gyönge és erős csak
egyéniség szerint van. Tudok nagyon sok nőt, aki hasonlíthatatla-
nul erősebb lelkű, mint a férfiak. Ennek a nemzetnek arra van
szüksége, hogy minden leánya erős lelkű legyen. Olyan, amilyen
lélekből következik az áldozatos munka, akinek lelkéből kiárad egy
csomó biztatás saját személye és a környezete számára, az egész
nemzet, mindnyájunk számára.

Sokkal jobb a mai fiatal leányoknak azzal a gondolattal készül-
niük az életre, akármiféle munkára, jobb megbarátkozniuk azzal a
lehetőséggel, hogy életök nagyobb részében egészen egyedül kell
lenniök, hogy magoknak kell megállniok helyöket, hogy kinek-kinek
magának kell magáról gondoskodnia. Jobb, ha ezt tudják, mert ez
a sors úgyis bekövetkezhetik, ha senki sem beszél is erről. Meny-
nyivel jobb előre tudnunk, hogy ez a feladat is eljöhet és mennyi-
vel jobban esik majd, ha az élet terhe mégis könnyebb lesz! Sok-



300

kal jobb örülni a kedvező fordulatnak, mint meggondolatlanul far-
sangolni a felkészülés helyett!

S ha ez a lelki felkészülés az egyéneknek nagy érdeke, nagy
érdeke a nemzetnek is. A nemzetnek szüksége van minden fiának és
leányának teljes munkájára. Minden nő tartozik erre gondolni;
nem szabad különbséget tenni abban, hogy kié a kötelesség, de kö-
telességeiket nőiesen, nők módjára, női lélekkel, egész lélekkel keli
vegezniök, folytonosan felfelé tekintve és a jutalmat az öntudat
megelégedettségében keresve.

A Budapesti Keresztyén Leányegyesületben 1925 október 4-én.
Gyorsírásból.
Olajág (Budapest), XXIV. évf. 1925.

II.
A leányegyesületi összejöveteleken az a rendes szokás, hogy az

előadások egy részét egy gondolat körül csoportosítják. Minden
összejövetelnek határozott főkérdése van, az egyes előadók ezt
részeire bontogatják s úgy tárják a hallgatók elé. A mostani össze-
jövetel alapgondolata az, hogy ez a mi korunk a forrongás kor-
szaka; ez alapgondolat igazolása volt az első feladat, erre követke-
zett annak a megmutatása, hogy ebből a forrongásból nincs más ki-
vezető út, csak a biblia, s ebben van az a vallomás, hogy a Keresz-
tyén Leány-Egyesület ezen az úton akarja vezetni, segíteni a tagjait.

Ha így állítjuk föl az összejövetel alaptételét, akkor szinte za-
varban kell lennie annak, akinek a mostani tételről kell beszélnie,
arról, hogy mik a leányegyesületeknek mai föladatai? Hiszen ha az
a megállapított tétel, hogy a mai forrongó korszakból nincs más ki-
vezető út, mint a biblia, akkor lehet-e »mai« feladatokról beszélni,
nincs-e már meg a válasz: csak fel kell nyitni és olvastatni a bib-
liát, hiszen a biblia egy és örökkévaló?! A felelet azonban még
sem nehéz, mert a biblia az életnek a könyve, az élet pedig mindenki
számára más, minden korszak és minden egyén számára más.
Együtt éljük és szenvedjük ennek a korszaknak sok mindenféle
nyomorúságát, de mégis mindnyájan külön. Ebből mi következik?
Minden korszaknak és embernek a maga számára újra szükséges az
útmutatást megkeresnie. Ez a felfogás éppen a biblia hatása: min-
den ember úgy érzi, hogy a Szentírás egyenesen hozzá szól és arra
serkenti, hogy széttekintsen és magába tekintsen, nézze meg, hogy
mit mond neki, az ő egyéni körülményei között.

Nekem tehát arról kell most beszélnem, hogy vájjon ezek a ke-
resztyén leányegyesületek, amelyek valóban a biblia alapján akar-
nak élni, mit jelentenek a ma élők számára, vájjon mit tudnak
adni tagjaiknak, tehát miféle feladatot kell most magok előtt lát-
niok? Evégre gondoljuk el először is ezeknek az egyesületeknek a
szervezetét. Tudjuk, hogy egyenként alakulnak apró egyesületek az



301

ország egy-egy pontján. Ezek az egyes egyesületek egy nagy nem-
zeti szövetségben, a Keresztyén Leányegyesületek Nemzeti Szövet-
ségében egyesülnek, a nemzeti szövetségek pedig megint egy még
nagyobb világszövetségben egyesülnek, a Keresztyén Leányegyesü-
letek Világszövetségében.

A kérdés tehát voltaképen három részből áll: mit jelent egy-
egy egyesület a tagjai számára, mit jelent a nemzeti szövetség az
egyes nemzetek és a nagy világszövetség az emberiség számára?

Ha az egyes leányegyesületek feladatát akarjuk megállapítani,
nagyon könnyű azokhoz az apró kis füzetekhez nyúlnunk, amelyek-
ben önmagokról megmondják, hogy mi a céljok? De ez előtt hadd
mondjam meg, hogy mi nem a leányegyesület? Nem sokan tudják,
hogy voltaképen mik ezek. Előttem egészen megvilágosodott néhány
év alatt, amióta közelebbről figyelem a munkájokat. Egészen bizo-
nyos vagyok abban, hogy sohasem azoknak az egyesülete, akik nem
tudnak egyebet mit csinálni, mint ilyen leányegyesületet alakítani.
Éppen ellenkezőleg úgy látom, hogy azoknak az egyesülete, akik
mindent, bármi jöjjön az életben reájok, a lehető legjobban, legma-
gasabb szempontok szerint, önmagok teljes feláldozásával óhajta-
nak és igyekeznek végezni. Ebből az következik, hogy ezek a leány-
egyesületek az életre készítenek elő, s ha ezt megállapítottuk, ak-
kor egészen világos dolog, hogy itt nagyon határozottan kapcsoló-
dik ebbe a gondolatba az előbb kifejezett gondolat: a biblia az élet
könyve, ezzel erősítik tagjaikat az életre. Úgy kell tehát felfog-
nunk, hogy ezeknek a leány egyesületeknek feladata, munkája ál-
landó előkészület mindig jobb munkára, nehezebb munkának a vál-
lalására, az egyént lelkileg mindig magasabbra emelő munkára.

Az előkészület miben áll? Szakadatlan erőgyűjtésből. Ez szaka-
datlan önvizsgálás közben történik. S amint ehhez a ponthoz jutot-
tam, akkor világos, hogy ezekben az egyesületekben olyan testüle-
teket kell látnunk, amely szövetkezések azért létesültek, hogy
bennök szakadatlanul nevelés folyjék. Nevelés, és pedig az egyé-
nek önnevelése és minden egyes tag részéről a többi tagok-
nak a nevelése. Nem úgy, mint az iskolában folyik, hogy a gyer-
mekek várják a tanítót és ez nekikezd a nála sokkal kisebbek ve-
zetésének. Itt nem ilyen munka folyik; itt a nevelésnek nem a külső
formái vannak meg, hanem a lényege: éppen azzal, hogy együtt él-
nek, hatnak szakadatlanul egymásra s éppen ezért szakadatlanul
kénytelenek a magok lelkébe nézni, önmagokat bírálni, önmagokban
észrevenni hiányokat, de egyúttal erőket is. Ez az állandó önbírálás
egyáltalában nem azt jelenti, hogy a leányegyesületben levőknek az
élete valami szakadatlan komorság, szigorúság. Igaz, önmagokkal
szemben megvan a szigorúság is, de ezt nem is érzik, mert állandó
tulajdonságokká lett; ezt a szigorúságot csak az érzi, aki csak egy-
szer-egyszer ül le, hogy ítélkezzék   önmaga felett.   Egyszerűen azt



302

jelenti az önbírálat, hogy szakadatlanul alkalmazzák a legmagasabb
mértéket önmagokra s ezzel rákényszerítik a társaikat, hogy azok is
a legmagasabb mértéket alkalmazzák magokra.

Önmagunknak mindig nyitott, elfogulatlan szemmel való figye-
lése azt jelenti, hogy az ember igyekszik magából mindazt kiirtani,
ami gyöngeség, tehát ami erejét apasztja; igyekszik magát szaka-
datlanul tökéletesebbé tenni. Ez a két utóbbi szó együvé tartozik,
mert a tökéletesedés folyamata valóban szakadatlan; ha ebben va-
laki megállott, akkor már nagyot lépett hátra. A leányegyesülete-
ket tehát úgy kell felfogni, mint állandó alkalmakat arra, hogy tag-
jaik kölcsönösen neveljék egymást az egycélú, azonos szükségletből
eredő együttlétei által. Ebben az együttlétben minden oktató beszéd
nélkül is mindenki figyelmezteti a másikat a bibliából merített hi-
téből, a közös hitökből eléjök álló célra, önmagok nemesítésének
kötelességére; a társak egymás figyelmét mindig a legmagasabbra
irányítják, arra, ami felé csak közeledik az ember, de minél többet
lépett feléje, annál magasztosabbnak, távolibbnak, maga számára
elérhetetlennek látja. Nincsen olyan ember, aki a bibliában ne ta-
lálna valamit, ami egyenesen neki szól s mindenki azt mutatja meg
a többinek, amit ő meglátott. Ez a szakadatlan fölfelé irányítása az
egymás szemének, szakadatlanul a legmagasabb feladatra irányítása
az egymás törekvésének, ez teszi ezeket az egyesületeket az egy-
más kölcsönös nevelésének helyévé. Azonban azt kérdezhetné valaki,
mit jelentenek ezek a feladatok ma? Elősegíthetik-e a nagy forron-
gás tisztulását? Mai feladat-e ez? Mi van ebben mai?

A felelet nagyon egyszerű. Egészen bizonyosnak tartom, hogy
akik itt előttem a mai élet forrongásáról beszéltek, azoknak szóla-
mok kellett egyebek között azokról a rendkívüli ellentétekről is,
amelyek ma a társadalmi osztályokat elkülönítik egymástól. Ezek
a mi egyszerű, csendben, lelkesen dolgozó leányegyesületeink ezek-
nek a társadalmi ellentéteknek a kiegyenlítésére rendkívül sokat
tehetnek. Alapszabályaiknál fogva, céljoknál fogva egyesítenek ma-
gokban igen különböző körökből származó leányokat. Ezek együtt,
egyre gondolva, egy célra törekedve, amint időnként találkoznak,
amint napról-napra együtt vannak, amint közösen olvassák a bib-
liát, egymáshoz közelebb jutnak. A különböző társadalmi osztályok
gyermekei megismerik egymásnak fogyatkozásait, igaz, de meg-
ismerik egymásnak az erőit is, megismerik egymás lelki életét. Tud-
ják, hogy az emberi élet szakadatlanul nagy kiegészülések közben
folyik s tudják, hogy a társadalom élete is abból áll, hogy társa-
dalmi osztályok, rétegek folytonosan kiegészítik egymást, egymás-
nak a munkáját, egymásnak a gyöngeségeit pótolják, egymásnak
az erőit fokozzák, úgy gondolom, ezek a leányegyesületek igen sok-
kal járulhatnak ahhoz, hogy meginduljon és folyjék az a békés ki-
egyenlítődés a különböző társadalmi osztályok között, amire most



303

óriási szükség van és mindig szükség lesz. Mindig szükség lesz a
békességes együttélésnek a szándékára. Egyesületeink ezt fejleszt-
hetik s bizonyára fejlesztik is.

A leányegyesületek célul látják magok előtt azt is, hogy jel-
lemmé neveljék tagjaikat. A mi nagy bajaink között az egyik leg-
nagyobb az, hogy igazi jellemek, azaz következetesen egy célra
néző, következetesen egy elv szerint dolgozó, önmagokat követke-
zetesen feláldozó emberek igen kis számmal vannak közöttünk. Ha
egy egyesület azt tűzi céljául, hogy jellemmé, azaz erős akaratúvá,
határozottan céltudatossá tegye tagjait, az az egyesület a mai for-
rongásnak az elsimítására nagyon sokat tehet.

Ezek az egyesületek tagjaikat női jellemmé akarják tenni. Mit
jelent az, ha ezekben a fiatal lányokban valóban az igazi nagy női
jellemvonások jelentkeznek? Azt, hogy erőssé válnak. Mily nagy
szükség van arra, hogy épen a nők, akiknek az élete ma nehezebb,
mint a férfiak élete, erősek legyenek!

Erősnek lenni azt jelenti, hogy kitartani a cél mellett ellentétes
hatások ellenére is, diadalra vinni az embernek becsületes szándé-
kát minden olyan erővel szemben is, amely azt gátolja. Ezek az
egyesületek a másokért való élésre akarnak képessé tenni, mert csak
az a keresztyén ember, aki tud másokért élni, aki segíteni tud, aki
gyógyítani akar, aki önmagát feláldozni képes. A nőktől ezt min-
det kívánja az élet; minél teljesebben élhetik a női életet, annál in-
kább szükségök van erre az erőre. Ezek az egyesületek mind-mind
ezeket a tulajdonságokat nevelik azzal, hogy Krisztust állítják pél-
dának, aki valóban a legmagasabb eszmény az ember előtt, aki erős
volt, aki mindig másokért élt, amíg élt, és segít és gyógyít azóta is,
hogy életét adta azokért, akiken segíteni akart.

Ezek után csak egy szó kell annak megvilágítására: mit jelent
már most az ilyen módon működő egyesületek nemzeti szövetsége?
Azt, hogy amint az egyes egyesületeknek a különböző társadalmi
körökből származó tagjai egymást megismerik, az ország különböző
vidéki egyesületei pedig egymás lelki életét ismerik meg s egymás
megismerése által közelebb jutnak egymáshoz távoli vidékek lakói és
ilyen módon részesei, előmozdítói annak, hogy a mi legnagyobb
hiányunk, az egység, lassan-lassan kiépülhessen. Ezekben az egyesü-
letekben ekként a nemzeti egység megépülésének egyik legfőbb
reménységét és biztosítékát látom. Ha nem így volna, nagy szeren-
csétlenség lenne. De így van. Itt a benső egységnek az alapozói
vannak együtt és ez adja a jelentőséget ennek a szövetségnek, fiatal
leányok nemeslelkű, erős elhatározású szövetségének. így épülhet
ki az az erő, amely belőlünk nagyon sokszor hiányzott már és igen-
igen hiányzik ma is. Ezért kívánjuk ezeknek a leány egye sületeknek
megerősödését, hogy általok   fejlődjék a magyar   nőkben a nemzet



304

benső egyesítésének vágya és munkálása. Asszonyainak jó szándéka
és ereje nélkül nincs ereje a nemzetnek.

Ha ez így egészen világos, kérdezzük még azt is: mit jelenthet
nekünk magyaroknak ezeknek az egyesületeknek nemzetközi szövet-
sége? Azt az óriási erőt jelenti, ami az egyetemességnek a gondola-
tában van, ami egy piciny embernek, nagyon szűk körben élő, de nagy
célra tekintő embernek az erejét óriási, elképzelhetetlen módon
megnöveli, amikor arra gondol: ami célt én látok, ezt látja millió
más kicsiny ember is és amiért én dolgozom, ugyanazért dolgozik
más nyelven beszélő embereknek óriási tömege is. Ez a gondolat
felemeli az embert — nem a földről, mert ezek a leányok a földön
dolgoznak, a földi életben reájok váró feladatokra készülnek, de
dolgoznak, mindig fölfelé tekintve, mindig eszmények szerint, esz-
ményekhez emelkedő lélekkel.

Az egész világon így él már nagyon sok leány, ezekhez csatla-
koznak az újabb nemzedékek; így folyamatossá teszik az őket eltöltő
eszmények életét s lassan-lassan kiépül hosszú sora a nemzedékek-
nek, amelyeknek minden tagja folytonosan derült lélekkel, emelt
fejjel, magasba tekintő szemmel járja az élete útját és mindig meg-
teszi mindazt, amit a pillanat az Őt eltöltő magas szempontból tőle
vár. És mindenik a legmagasabb mértéket alkalmazza magával
szemben, mert ezt nevelték belé ezek az egyesületek; mindenik a
maga lelkében keresi a legfőbb jutalmat és boldog, mert megőrzi,
megszerzi lelke nyugalmát!

Akinek az a véleménye, hogy ily szellemnek a terjesztése
egyénnek, nemzetnek, emberiségnek javára válik, annak szeretettel
segítnie kell ezeket az egyesületeket és ezek feladatát e szellemnek
a terjesztésében kell látnia.

Nem hiszem, hogy bármi mást mondva, komolyabban, súlyo-
sabban lehetne megjelölni az egyének feladatát is, amelyet minden
egyes tag magára vállalt, amikor ebbe az egyesületbe belépett.
Bízunk benne, hogy ezt mindnyájan tudják és hogy a vállalt feladat
teljesítésének áldását mindnyájan megérzik.

A Magyar Keresztyén Leányegyesületek Nemzeti Szövetségében
1927 jún. 26., Debrecenben.
A Szövetség Konferenciai Beszédek c. kiadványában, 1927.



AZ IFJÚSÁG ÉS A MAI ÉLET NAGY KÉRDÉSEI.

A mai életben különösen nagy szükség van arra, hogy idősebb
emberek is megjelöljék azt az álláspontot, amelyet véleményük
szerint a mostani nagy kérdésekkel szemben fiatal embereknek el
kell foglalniok. Az ilyen vállalkozásnak azonban nem csekély nehéz-
ségei vannak. Éppen most igen kényesnek tartom, hogy idősebb
emberek irányítani akarjanak s határozott véleménymondással
levegyék az állásfoglalás felelősségét a fiatalok válláról. Éppen
most az ifjúságnak magának kell állást foglalnia, magának kell
jövendőjéért a felelősséget vállalnia. S hogy mégis szólok, azt csak
a kapott felszólításra teszem.* Egyébként is az a határozott tapasz-
talatom, hogy az ifjúság várja és szívesen fogadja az irányítást.

Négy pontot világítok meg: I. mi a jelentősége a mai kérdé-
sekről az ifjúság körén már kívül állóktól tartandó előadásoknak,
— II. miért van ilyen tájékoztatásra a mai ifjúságnak a réginél
nagyobb szüksége, — III. mely kérdésekben kell most az ifjúság-
nak eligazodnia és — IV. mely módon lehet e kérdésekben a tisztán-
látást legjobban megszerezni.

I. Az első kérdés tehát az: miért szükségesek az ilyen fejtegeté-
sek? A választ egy tény megállapításával kezdem: a mostani fiatal
emberek nem értik a jelent. Ezt merem állítani, mert ily tapaszta-
lataim vannak, de hozzáteszem, hogy most az öregek sem értik, sőt
bizonyos vonatkozásokban még kevésbbé érthetik, mint a fiatalok.
Ennek az oka az, hogy az idős ember nehezen tudja megszokni a
nagy változásokat, amelyek számára váratlanul jelentkeznek. A
fiatalok nem a változást nem értik, mert hiszen a megelőző viszo-
nyokat nem ismerték; nekik inkább azért nehéz eligazodniok, mert
a mostani egyetemes zűrzavar mivoltát nem láthatják, kivált azt,
miért van most ilyen sok baj, ha — amint az öregek sóhajtják —
régebben nem így volt?

1. A lelki nehézségek első okát abban látom, hogy az iskola
nem vezette kellően az ifjúságot a mai élet megértésére. A magyar
iskoláknak ez a hiánya már a múlt század 90-es évei óta megvan,
tehát a mostani ifjakat megelőző nemzedékek is ugyanígy voltak,
de akkor ez kevésbbé volt érezhető. Hogy miben állott az iskola
elmaradása az élettől, azt könnyű a tanítástervekből megmutatni s
méginkább a legtöbb iskolában kialakult állandó gyakorlatból. PJ. a
magyar történelem tanítását kitűzte a tanításterv 1867-ig, de eddig
alig mentek el; 1848-on túl alig haladtak s már azt a korszakot is

* A Protestáns Diákszövetség kezdésére több r. kath., ref., evang.
és unit. ifjúsági egyesület vezetői előadássorozatot rendeztek a résztvevő
egyesületekben tisztséget viselők számára; közösen összeválogatott elő-
adókat kértek fel. E sorozatot kezdte meg ez az előadás 1931 nov. 24.



306

csak az utolsó órákon és jórészt egyoldalúan tárgyalták. A magyar
irodalomtörténet pedig, amely a magyar szellemi élet benső alaku-
lását tartozott volna elénk állítani, elment Arany János haláláig, a
későbbi időről pár néven kívül legtöbbször semmit sem mondott. Ez
pl. a 90-es években még tűrhető volt, de napjaink felé haladva mind
nagyobb lett a hézag az iskolában megismert fejlődés, meg az ifjú-
ság előtt közvetlenül ott álló fejlettségi fok között. Annál inkább
így történt ez, mert az irodalom ismertetéséből rendszerint kima-
radt sok minden, kivált azok az elemek, amelyek valóban a szellemi
élet fejlődését ismertették volna meg. A földrajztanítás meg alig
adott többet, mint száraz adathalmazt, jórészt anélkül, hogy a nem-
zetek életének, sorsuk alakulásának földrajzi tényezőit igazán meg-
értethették volna. Súlyos hiány, hogy a minisztériumnak 1919/20.
évi kezdeményezését nem számítva, éppen az ú. n. művelt közép-
osztály iskolájában, a középiskolában sohasem folyt oktatás a tár-
sadalmi és közgazdasági kérdésekről. Ennek egészen természetes
következménye, hogy éppen abban az ismeretkörben, amelyre az
utóbbi évtizedek világmozgató kérdései vonatkoznak, a tanult nem-
zedékek egész sora teljesen tájékozatlan maradt, még az érdeklő-
désre sem kapott hivatalos indítást, nemhogy a nyugodt eligazodást
megalapozták volna! S így van aztán, hogy minél jobban teljesítette
a középiskola azt a kötelességét, hogy önálló gondolkodást fejlesszen
az ifjúságban, az iskolából kikerülők annál inkább megérezték eze-
ket a hiányokat, annál élesebben kellett és kell ma is látnia minden
értelmes ifjú embernek az eléje meredő kérdések idegenségét.

2. Az idegen írók könyvei nem adhatnak teljes felvilágosítást
a magyar ifjúságnak a mai élet nagy kérdéseiben, mert nem a mi
jelenlegi életünkből indulnak ki, nem eddigi alakulásunk folytatását
látják a mai jelenségekben, nem a mi szükségleteinket érzik, nem
ismerhetik az ú. n. világáramlatoknak reánk tett hatását a múlt-
ban. Ebből következik, hogy nem érthetik meg eléggé a mi mostani
helyzetünket sem. Sem azt, hogy miért olyan, amilyen a külföldi
eszmék visszhangja nálunk, sem azt, hogy a magunk múltja és
jelene mily sajátosságok miatt kíván többé-kevésbbé eltérést az
idegen eszméktől, vagy a valósítás menetétől. Idegen írókat tanul-
mányozni kell minél alaposabban, de ezektől a mi ifjúságunk csak
elméleti, elvi tájékozódást nyerhet, a gyakorlati útmutatásnak a
magunk életéből kell következnie.

3. A napilapok a nagy kérdésekben való tájékoztatásra nem
alkalmasak. Az ifjúságnak alaposságra, az okok mindenoldalú isme-
retére van szüksége, hogy valóban tájékozott lehessen és a saját
maga felelősségére állást foglalhasson; a lapok egyoldalúan, a szer-
kesztők, sőt ma már sokszor a kiadók pártállása, vagy egyéb érde-
kei szerint akarják alakítani az olvasók véleményét. A napilap nem
is engedheti   meg   magának   azt a tárgyilagosságot,   amely a sze-



307

mélyes mérlegelésre kíván alapot adni, hiszen akkor esetleg nem az
általa kívánt irányba indulna az olvasója, a lap pedig azt akarja,
hogy őt kövessék. Nekik általában nem céljok szabadon alakuló
meggyőződés létesítése, hanem az olvasók véleményét eleve elfoglalt
álláspontjuk mellé igyekeznek lekötni. Az ifjúság számára azért sem
lehetnek hát irányadók, mert nem tudnak egyéni, kivált az ifjúság
lelkületéhez szabott hangon szólani; nekik nem az ifjak fontosak,
hanem azok, akik már önálló részesei a közéletnek. Ezzel azonban
nem mondtam, hogy nem kell olvasni a napilapokat. Éppen ellenke-
zően, figyelni kell ezeket nagyon is, de nem egyet, hanem egy-egy
határozott kérdésben meg kell nézni több lapnak az állásfoglalását
és híreit, azaz a tények előadását és a véleményeket. Ily összehason-
lítás első tekintetre zavarja az olvasót, mert nem látja, hogy mi is
az igazság; azután azonban éppen azért hasznos, mert az egyoldalú-
ság torzítását véteti észre és a tárgyiasság értékére figyelmeztet.
Maga az, hogy a lapokkal szemben ez a helyes álláspont, bizonyítja,
hogy ezekből a nagy kérdésekről való alapos tájékozódás nem lehet-
séges, hiszen már a lapok megítélésére is csak a tájékozott ember
képes.

4. Ezekért látom felettébb szükségesnek, hogy az ifjúság maga
szervezzen magának ilyen tájékozódási alkalmakat. Olyanoktól igye-
kezzék eligazítást szerezni, akiket ismer, becsül és szívesen meg-
hallgat. Ez a feltétele annak, hogy a hallottakat tárgyilagosan mér-
legelni hajlandók legyünk. Követelmény azonban az is, hogy akik
ilyen előadásokra vállalkoznak, azok világosan lássák ennek a fel-
adatnak igazán komoly jelentőségét s valóban tájékoztatni akarja-
nak. Azt hiszem, éppen azért vágynak erre ma fiatal emberek, mert
látják, hogy a mostani életnek minden nagy kérdésében igen külön-
böző és ellentétes felfogások állanak szemben, sőt éles harcban egy-
mással. Nem elég ezeket a kérdéseket csak egyik oldalról meg-
nézni, bármelyik is az; teljes világosságot mindenre csak a felette
álló, föléje emelkedő fényforrás adhat. Ezt kell biztosítania minden
ily célú beszédnek. így lehet nevezetes eszközévé az ifjúság önne-
velésének, így következhetik belőle a jelen megértése és a jövőbe
nézés tudatossága.

II. A második kérdés az: miért érzi a mai ifjúság sokkal élén-
kebben ily tájékoztatás szükségét és miért nehezebb ezt most meg-
szerezni, mint a régebbi nemzedékeknek?

1. Itt előbb meg kell mondanom, hogy a következőkben mit
értek ezen a szón: ifjúság. Ez előadásom közvetlen rendeltetése
miatt a szó értelme csak az lehet e pillanatban: a középiskolát vég-
zett főiskolai ifjúság. Eszerint szorosan véve nem tartoznak ide pl.
a középiskola utolsó évének növendékei, meg akik már elhagyták a
főiskolát. Azonban éppen napjainkban nem lehet a határokat
nagyon élesen megvonni. Akik a főiskola küszöbéhez már egészen



308

közel vannak, sem a fejlettség, sem a tájékozottság szempontjából
nem igen különböznek a főiskolára már beírtaktól. S akik éppen
elhagyták a főiskolát, ha netalán okleveles emberek is, de a társa-
dalomban még nem foglalták el egyéni helyöket, nem sokban külön-
böznek az utolsó éves hallgatóktól. Ezért inkább az életkort jelölöm
meg: a következőkben a 17—24 éves ifjakra gondolok s elsősorban
a férfiakra. A női ifjúság helyzete ugyanis a nagy kérdések jóré-
szével szemben lényegesen más. Beszélni arról is szükséges. Nem
szabad a két nemet szembeállítani, de észre kell venni, hogy magát
a tájékozódás azonos szükségletét és a tárgyias tájékoztatás azonos-
ságát kivéve a férfi és női ifjúság szempontjai nem lehetnek azo-
nosak a jelenre nézve. Már csak azért sem, mert a női ifjúságnak
sokkal kevesebb e tekintetben a hagyománya, számára az élet mai
kérdései még sokkal súlyosabbak. Éppen a nők nagy térfoglalása
okozza pár évtized óta a helyzet számos nehézségét, mert ez is
alakítja a viszonyokat s nem csekély részben a munkaterek semle-
gessé válása teremtett a férfi ifjúság számára régebben ismeretlen
akadályokat. Ezt azonban csak azért említem, mert ez az oka, hogy
mondanivalóimat a férfi ifjúságra korlátozom.

2. A főiskolai ifjúságnak nehezebb most az eligazodás, mint az
ifjúság többi részének, a nem szellemi pályákon levőknek. Az ú. n.
értelmiségi ifjúság előtt ugyanis ott áll a mai életnek minden kér-
dése és különösen súlyosan nehezedik rá az ifjúság többi rétegét is
elsősorban foglalkoztató kérdés, a kenyérkérdés; az értelmiségi
ifjúságnak azonban előtte áll ezenkívül a szellemi kérdések egész
tömege is. Ennek az ifjúságnak hagyománya, hogy a szellemi ter-
mészetű kérdésekkel foglalkoznia kell; ha nem volna is hagyo-
mánya, amint pl. az első nemzedékben tanult ifjúnak egyénileg nem
az, a társadalmi helyzete miatt ma kénytelen keresni ezek megol-
dását a saját számára, mert kénytelen valahogyan állást foglalni
bennök. Most azonban ezek a szellemi kérdések egymással és az
anyagiakkal egészen bonyolult összefonódást mutatnak. Akiknek a
mai zűrzavar pusztán a megélhetés gondjait jelenti, az élete azok-
nak is keserves, de mennyivel súlyosabb azoknak, akikre nézve ez
megoldandó kérdésekkel bonyolódik? S éppen ez az értelmiségi
ifjúság tudja ma legnehezebben az irányát megtalálni.

3. Az ifjúság mai helyzetének nehézsége egyszerre megvilágo-
sodik, ha a mai helyzetet egyik régibb nemzedék akkori helyzetével
összevetem. Erre a magam ifjúkorát választom. Körülbelül a velem
egykorúakat lehet a főiskolai ifjúságra nézve apai nemzedéknek
nevezni, tehát azokat, akik a 90-es évek közepén végezték a közép-
iskolát. Ha e két nemzedék viszonyait egybevetjük, a mai ifjúságot
jobban megértjük. Nem részletezem a különbségeket, inkább csak
érintem.

A mai ifjúság nehézsége abban gyökerezik, hogy nem kaphat



309

az apáktól, vagy általában az apai nemzedéktől olyan természetes,
sima, egyértelmű bevezetést az egyéni és nemzeti élet kérdéseibe,
amilyet mi még megkaphattunk. Nem arra gondolok, hogy a szülők
nem tudják a gyermekeiket olyan könnyen álláshoz juttatni, hiszen
akkor sok apa jobban becsülte magát és fiát, a valamire való fiú
jobban becsülte önmagát, semhogy így akarjon álláshoz jutni. Amit
mondtam, arra vonatkozik, hogy az életnek az ifjú számára mindig
újra megoldandó kérdéseiben nem lehet most a megoldást egysze-
rűen megmutatni. Akkor megvolt az apák határozott álláspontja a
nemzet életének mindenféle kérdésére nézve. Több vélemény volt
akkor is, egyik apa a 67-es politika .híve volt, a másik függetlenségi
és 48-as párti, ez szabadelvű, amaz konzervatív, de egyéb efféle
ellentét aztán alig is volt, mert ennek a különbségnek műveltség-
beli gyökerei és elméleti alapjai a sokaságban kevésbbé voltak tuda-
tosak s az azóta kifejlődött különbségeket még akkor aránylag
kevesen vették észre. Ma nemcsak az az egyszerű kétfelé osztás
lehetetlen, hanem látnivaló, hogy az idősebbek is bonyolultnak érzik
a helyzetűket s nem a régi öregek nyugalma, hanem a mai élet
nyugtalanító hatása jellemzi őket. Látják, hogy a nemzet helyzete
s abban az egyéneké is más, mint ifjúkorukban s így a mai apai
nemzedéknek nincs meg az a nyugodtsága és biztonságérzése, amely
még a 900-as évek elején is megvolt, bár akkor már ugyancsak
hanyatlott.

Akkor a 67-tel kezdődött nagy rendezkedés után voltunk, most
nagy zavarnak a forgatagában. Mi még, a 70-es évek végének, a
80-as évek elejének szülöttjei, belenőttünk egy határozott társa-
dalmi rendbe, vagy együtt nőttünk azzal; a későbbi bomlás jeleit
mi nem láttuk s az idősebbek nagy sokasága nem vette komolyan.
Azt hitték, hogy a végén vagyunk a küzdelemnek; a pillanatnyi
nyugalmat állandónak gondolták. A művelt középosztály köre akkor
sem volt ugyan zárt kör, de megállapodottnak látszott, nem roha-
mosan bővült és így annak a társadalmi rendnek az átalakulását
éppen a műveltek valami roppant távoli lehetőségnek gondolták.
«Az ember tragédiájá»-ból ugyan ismerték az emberiség életének,
a társadalom rendjének nagy mozgalmait, mégis csodálatosan olyan
volt a közgondolkodás, mintha a nagy változások kora örökre elmúlt
volna, vagy csak új özönvíz után jöhetne újból, de ettől komolyan
nem féltek. Ezért történt, hogy minden olyan törekvést, amely az
akkori rend tudatos változtatását akarta, minden újítást általában
valami bűnös szándéknak tartottak s ha gonosznak nem mondták
is, óvakodtak az olyantól, aki a változás szükségét következetesen
hangoztatta. Ma már tudjuk, hogy abban a nyugalomban sok része
volt a tájékozatlanságnak és önámításnak, de ebből az akkori ifjú-
ság legnagyobb része nem sokat láthatott, csak élvezte a társadalom
rendjének megnyugtató   előnyeit.   Ezzel   teljesen   ellentétes a mai



310

ifjúság lelki állapota, hiszen látja, hogy most az idősebbek is
bizonytalanul nézik a világot, nem nyugodtak afelől, hogy nem
követtek-e el mulasztásokat; a nagy mozgalmak hullámai között
pedig szemmel láthatóan valami új rendnek a készülődése jelenik
meg, de nem tudjuk, hogy milyen lesz, sőt a különféle álláspontú
emberek nem értenek egyet abban sem,   hogy milyennek óhajtsák.

Harminc-negyven évvel ezelőtt azok, akik tudták, hogy az élet-
ben nincs megállás, a fokozatos és egyenletes fejlődés folyamatá-
ban képzelték magokat s a fejlődést természetesen a jobb, a tökéle-
tesebb állapot felé haladásnak gondolták. Ma sokan kigúnyolnak
minden javításra, reformra törekvést, gyors és nagy átalakulást
követelnek. Csakugyan történik is ilyesmi jóformán szemünk láttára
a földnek nemcsak egy pontján, történik nálunk is, de itt inkább
egyesek sorsában, és tisztán látszik, hogy a nyugtalanságot az
egyéni sorsok terhe okozza.

Nagy a különbség a régi és a mai ifjúság helyzete között abban
a tekintetben, hogy akkor Magyarország sorsa látszólag egyedül
Ausztriától függött. A mai ifjúság meg sem értheti, milyen nagy
harcok folytak emiatt a magyar országgyűlésen; »Ausztria és Bécs«
volt akkor a nemzeti politika legfőbb kérdése. S ha volt is sok harc,
mégis az akkori kapcsolat tette a magyarság helyzetét Európában
egyidőre nyugodttá, abban az állami kapcsolatban voltunk része az
egyik nagyhatalomnak. A hármas szövetség pedig azt a gondolatot
táplálta, hogy életünk Németország és Olaszország barátságával
minden oldalról biztosítva van. Ezt akkor sem az egész nemzet
hitte ugyan, de éppen a középosztály nagyobb része így gondolta.
Ma valamennyien tudjuk, hogy egyedül vagyunk s hazánk csonkán
és bekerített állapotában tehetetlen. Az élet lehetőségei tehát a mai
ifjúság számára egészen másként alakultak és egészen más az a
lelkiállapot is, amelyet az akkori nagyhatalmi önérzet és az eltiport-
ság mostani tudata okoz. Még hozzá nemcsak magunk vagyunk
súlyos körülmények között, hanem körülöttünk is zűrzavar van;
szomszédaink belőlünk nőttek meg, de birtokukat nem tudják békén
elvezni; bennünket nemcsak egyénenként, határainkon belül, de
mint nemzetet kinn is nyugtalanság vesz körül. Valóban az egész
világ válságának részesei és nagy mértékben áldozatai is vagyunk.
Józanul egy percre sem szabad elfelednünk, hogy most az egész ma-
gyarság milyen borzasztóan kicsiny pont a világon.

Régen, ha nem álmodtunk is Rákosi Jenő híres szavával a 30
millió magyarról, mégis csak az egységes magyarság, nagyszámú,
egyre erősbödő magyarság volt a szemünk előtt és rémkép alakjá-
ban is kevesen gondoltak arra, amit aztán megértünk. A magyarság
óriási többségének semmi sejtelme sem volt az ú. n. nemzetiségi
kérdés jelentőségéről. Ma a régi magyarországi nemzetiségeknek
van nagy birodalma s a régi területen ötfelé szakadtán és az egész



311

világon szétszórva él a magyarság. Egészen más ez, mint volt annak
a tudata, hogy a hazán kívül is vannak  még magyarok a világon.

A mi fiatalságunk korszaka Magyarország számára a teljes
kifejlődés ideje volt. Ha a mostani ifjúság az 1867 utáni évtizede-
ket részletesen ismerné, akkor láthatná, hogy mi ment akkor vésjbe
közöttünk. Az ifjúságra nézve ez azt jelentette, hogy szinte évről-
évre szaporodtak a munkaterek, kínálkozott sok alkalom a mun-
kára, mód volt arra, hogy leleményesség és munkabírás új utakat
teremtsen magának. Azt jelentette ez, hogy az ifjúságnak lehetsé-
ges volt pár évtizedig csupán a maga hajlandósága szerint válasz-
tania pályát. S a pályaválasztás főkérdése a szülők számára az volt:
vájjon mire volna a gyermek legalkalmasabb. Az értelmiségi pályára
vágyó ifjúnak majdnem egyetlen kérdése sokáig az volt, hogy
vájjon anyagilag bírják-e szülei a taníttatást s megvolt az a re-
ménység, hogy az élet harcát »az erős megállja«. Most a kenyér-
szerzés legegyszerűbb lehetősége is bizonytalan. Nem elég a ráter-
mettség érzése, ma azt nézi mindenki elsősorban, hol nyílik számára
valami, akármilyen mód a megélhetésre. Ennek aztán súlyos
erkölcsi következményei is vannak. Ma a magát becsülő derék ifjú
is kénytelen sokszor a »más úton« való boldogulás módját keresni;
nem a nyílt verseny, hanem a kíméletlen versengés jellemzi most
azt a küzdelmet, melyet az ifjak folytatni kénytelenek. A »protek-
ció« még az ártatlanabb fegyverek közé tartozik. Az ilyen harcban
aztán rendesen nem a lelkileg különbek szoktak győzni.

Nagy különbség a mai ifjúság és a régiek helyzetében, hogy
hajdan a nyugdíjas állásban az élet, a nyugodt öregség biztosíté-
kát látták, ma pedig nyilvánvaló, hogy erre nem biztosíték az
állam jótállása sem. Hirtelenében fel sem lehet mérni a jelentőségét
annak a változásnak, hogy a tanult emberek nagy sokasága egy-
szerre, azaz számára váratlanul bizonytalan helyzetbe jutott, ^nert
az állam nem tudja a neki végzett munkáért az ígért mértékben
ellátni. Ez a változás keserves az idősebbeknek, akik életüket abban
a reményben élték eddig, s egészen más gondolkodást kíván az
ifjaktól, akiknek az öregségökre más számítással kell biztosítékot
szerezniök.

Ha pedig a szellemi életre gondolunk: a mi ifjúságunk idején
a nemzeti gondolat tisztulása és erősödése folyt; úgy láttuk s ebben
igazunk is volt, hogy a magyarság mint nemzet még sohasem volt
teljesen fejlett és így nem is érvényesült. Széchenyit ugyan nem
nagyon ismerte már az az ifjúság, de szinte öntudatlanul is élt
Széchenyinek az a tétele: »még hiányzik történelmünkből annak a
főnöknek (uralkodónak) a lapja, aki a magyarság teljes kifejtését
látta volna legfőbb feladatának«. Az volt tehát a meggyőződésünk,
hogy ennek kell következnie. Ez a meggyőződés pl. bennem ma is
él:  a magyarságban levő   érők kifejtése   fenmaradásunk   egyetlen



312

biztosítéka volna még ma is. Azonban csak a vak nem látja, hogy a
nemzet fogalma bizonytalanná vált, mielőtt a nemzeti érzés a ma-
gyarságot teljesen áthatotta volna, mielőtt a nemzet gondolatát még
a tanultabbak is teljes értelmében felfogták volna. Nem mondom,
hogy a nemzeti érzés eltűnt, azt sem állítom, hogy nagyon meg-
apadt, de az bizonyos, hogy a nemzet fogalmára nézve sajátságos
ellentéteket látunk. A fiatalságnak, minél határozottabban nemzeti
érzésű, annál inkább számot kell vetnie azzal, hogy a nemzetet
sokan elavultnak, idejét múltnak tartják és hirdetik s ezzel az
állásponttal és ennek gyakorlati következményeivel ma általában
nem elég érzelmi alapon állani szembe, mint ahogyan eddigelé
szokás volt.

Végül — nem merítve ki, csak abbahagyva a felsorolást —
felemlítem azt is, hogy akkor is volt vallásosság és egyháziasság,
voltak felekezeti érzékenységek is, erősödött bizonyos vallás- és
egyházellenes hangulat. Mindezeknek a jelenségei azonban érezhe-
tően módosultak. A háborúnak ebben a tekintetben is nagyon
különféle hatásai alatt a vallásosság végeredményben megerősödött
s különösen a proletárdiktatúra következtében kiterjedt olyan réte-
gekre is, amelyekben addig nem volt valami általános; a vallás-
ellenes mozgalom itt nálunk ma gyengébb. Mindezek miatt termé-
szetesen megerősödött az egyháziasság. A vallásosság közelebb viszi
egymáshoz a hívőket, az egyháziasságnak azonban kétségtelenül az
ellenkező, a szétválasztó hatása tűnik a szemünkbe. így éleződtek
ki az ellentétek, így távolodtak el egymástól a felekezetek s elő-
térbe jutottak az ú. n. világnézeti kérdések, amelyek valójában
sokszor csak a nevet hordozzák, de alapjában véve egyszerűen a
felekezetek harcát jelentik.

4. Ezek a vonások jelzik a mai és a régi ifjúság helyzetének,
az adott körülményeknek sajátos különbségeit. Vagy legalább azt,
hogy ezeket én hogyan látom. Aki az országnak más helyén nőtt
fel, nyilván másféle hatások emlékét őrzi, de azt gondolom, a
lényeget felmutattam. S ezekből a párhuzamokból érthető, hogyha
az 50-en túlhaladt idősebbek a világot, a magunk szűk magyar
világát ilyen megváltozottnak látják, akkor ebben nekik is bajos
eligazodniuk. Ekkor aztán természetes, hogy a régiekénél a mai
ifjúság helyzete nehezebb; a mai ifjúságnak nincs sem természetes
vezetője, sem hátvédje. Az öregek, ha gondolkodnak, nem lehetnek
nyugodtak afelől, hogy jól értik a mai életet és nem mutathatják
az utat az ő elődeik meggyőződésével, hiszen őket is rengeteg új
jelenség nyugtalanítja. Az ifjak pedig — hiában! — minden sze-
mélyes becsülés és egyéni ragaszkodás ellenére is kénytelenek úgy
érezni, hogy nekik kell eligazodniuk. Ez az eligazodás ilyenkor nem
az egyesek megoldani való kérdése, hanem az egész nemzedék áll a
válaszúton, nem tudva, hogy merre forduljon.



313

Itt a magyarázata a nemzedékek mai nagy ellentétének. Látja
és érzi az ellentét súlyát minden apa és mindenik felnőtt fiú. De
látniok és érezniök kell azt is, hogy idősebbek és ifjak nem fordít-
hatnak egymásnak hátat, mert a szakítás nem megoldás. A jövő
mindkét félnek a jövője, ha az egyik kevésbbé lesz is benne részes.
A kedvező alakulás úgy remélhető, ha a nemzedékek ellentéte
enyhül. Hiszen az ellentét teljes hiányát el sem gondolhatjuk, nem
volt és nem lehet olyan korszak, amelyben a nemzedékek ellentétére
ok nem lenne. Csak az a baj, ha olyan éles, mint amilyen most. Az
enyhítése tehát a kor szükséglete és minden jóakaratú embernek
kötelessége. Pár évvel ezelőtt nálam jóval idősebbek társaságában
beszéltem a nemzedékek ellentétéről. Ott akkor azt mondottam,
hogy az ellentétek kiegyenlítésére való törekvés az öregebbek köte-
lessége, mert Ők a tapasztaltabbak és nyugodtabbak. Fiatal embe-
rekre gondolva azt mondom, hogy ugyanolyan kötelessége ez a
törekvés az ifjabbaknak is, mert ahol két fél van, ott csak közös
akarattal lehet jót csinálni az egész számára és az ifjúságnak nagy
érdeke, hogy leküzdje az akadályokat. Erre nézve fontos eligazod-
nia a mai kérdésekben és ezért tartom szükségesnek az ilyen célú
tanulmányokat.

III. Az eddig mondottakban benne van minden, amit az élet
nagy kérdései nevén összefoglalhatunk. E kérdések megismerésére
nem fontos, hogy milyen sorrendben említjük őket, mert valamennyi
egybefonódik. Nem egy-egy nemzedék vagy korosztály, nem is egy-
egy foglalkozási ág, vagy egész nemzet kérdéséről van ma szó, ha-
nem egyetlen nagy kérdésről: a mostani egyetemes válságról.
Ennek mindenik tünete a többire figyelmeztet s egyik részletkérdés
a többiek nélkül nem tisztázható. Egyénenként más-más oldalát
látjuk a mai életnek, tehát más-más kérdést tarthatunk égetőbb-
nek, mindenikünk azt, amelyik egyéni körülményei, tanultsága vagy
lelki alkata miatt legközelebbről érinti. Innen az a vita, hogy a mai
válságnak vájjon gazdasági okai-e a főbbek, avagy az egész lénye-
gében lelki válság. Világos, hogy itt igazán mindkét félnek igaza
van, ha nem kizárólagosan az egyik vagy a másik szempontot
alkalmazza. Ezért mondom, hogy a sorrend mindegy. Mégis azt
említem elsőnek, ami a ma élők óriási többségét kétségtelenül leg-
inkább közvetlenül érinti.

1. A magyar élet mostani nagy kérdései sorában kétségtelenül
elől áll a gazdasági kérdés. A megoldása szinte reménytelen, mert
a szálai szörnyen összekuszálódtak. A lényege azonban mindeni-
künk számára igen egyszerű. A kérdés ugyanis ez: miként lehetne
az élet könnyebbé és nyugodtabbá?! Mindenkire és az összességre
nézve csak úgy, ha helyreállana, vagyis újra kialakulna —
Széchenyi szavával mondva — a »vagyoni rend«; meglenne, ami az
életnek anyagi szükséglete s látnók, miképpen lehet e szükségletet



314

állandóan kielégíteni. Minden, ami a gazdasági válságban mint
óriási jelentőségű kérdés jelentkezik, a vagyon megoszlása, a
munka ellenértéke, a munkaalkalmak teremtése és a többi, az az
egyesek életében abban az egyszerű kérdésben torkollik, bár egyé-
nenként számtalan-féle alakban. Ezzel szorosan kapcsolatos és
sokak szemében inkább előtérben áll:

2. a társadalmi kérdés. Ennek is világos a lényege, ha úgy
látjuk, hogy itt arról van szó: miképpen lehetne a mai ziláltságból
rendet teremteni, a most teljesen szétszakadozott, agyonzaklatott,
egymással ellenségesen küzdő osztályokat vagy rétegeket egységes
társadalommá összefogni. Ez a társadalmi kérdés voltaképpen a
benső egység kérdése; a különféle és soha azonossá nem váló ele-
mek békés, egymást kiegészítő együttdolgozásának lehetőségéről
van itt szó. A mai állapotnak nyilván nagy oka, hogy e tekintetben
annyit ámították magokat elődeink, mintha ez az egység megvolna.
Még a háború kezdetén is azt mondották, s a szörnyű csalódás után
sem következett okosabb rendezkedés. Most az áhított rend gondo-
latában egyesül minden idetartozó részletkérdés. Az értelmiségi
pályák embereit leginkább az foglalkoztatja, hogy mi lesz a sorsa
a most vajúdó új rendben e pályáknak, különböző foglalko-
zások embereinek — orvosnak, tanítónak, mérnöknek — miként
lehet helyet teremteni a munkanélküliek borzasztóan nagy tömegé-
nek. Látni kell, hogy valamennyi munkanélkülinek a sorsa, ez az
egész kérdés mennyire összetartozik a társadalom szervezetének a
kérdésével, a régen kialakult, ú. n. történelmi osztályok s az újab-
bak helyzetével. Ebben a kérdéstömegben a legsúlyosabbak egyike
a férfiak és a nők mai súlyos versenye. Egyrészt a nők emberi
jogának a férfiakéval azonos volta, másrészt emiatt a férfiak mun-
kaalkalmainak kétségtelen megapadása nemcsak az egyéni sorso-
kat, hanem az egész nemzetét befolyásolja s a nők életére is mind
súlyosabb következményekkel jár “(házasság, család, nevelés).

3. A gazdasági és a társadalmi kérdésből már eléggé általáno-
san látjuk, hogy ezek a jövőnek, az állam sorsának döntő kérdései,
ezek megoldása most a politika főfeladata; de mégis külön kell
megemlíteni a politikai kérdést. A belső politika szempontjából az
most a legfőbb, hogy milyen legyen az állam polgárainak szerepe
az állam életében, vagyis az alkotmány, az állam szervezete; a
külső politikában pedig az, hogy az idegen államokkal, elsősorban
szomszédainkkal milyen kapcsolatokat kellene létesítenünk. A poli-
tikai kérdésbe tartozik az is, amit régebben nemzetiségi, most
kisebbségi kérdésnek neveznek, ami bennünket most sokszorosan
érdekel, úgyis mint a csonka hazában élő nem magyarok, s úgyis
mint az elszakított magyarok jövőjének kérdése. Ez már mutatja,
hogy egyik oldalon a nacionalizmus és sovinizmus, másfelől a nacio-
nalizmus és internacionalizmus fogalmának tisztázása, ezekre nézve



315

határozott álláspont elfoglalása nemcsak elvi tekintetben fontos,
hanem egyenesen az egész magyarság jövőjére nézve. Nekünk ez
annál nagyobb kérdésünk, mert éppen ebben az irányban rendkívül
kevés előzményünk van: az Alföld és a Dunántúl magyarsága a
nemzetiségi kérdéssel régen vagy egyáltalában nem, vagy nagyon
egyoldalúan foglalkozott.

4. Igen súlyos kérdése a mai életnek az erkölcsi kérdés, minden
vonatkozásban. Ennek a magva: az egyén és a közösség viszonya,
az egyén szabadságának és felelősségének értelmezése. Bonyolulttá
teszi az, hogy az egyesek tele vannak aggodalommal a saját sor-
sukért, a jobb emberek nem tudnak szabadulni a másokkal törődés
kötelezettségének érzésétől s a kettőt nem olyan könnyű megegyez-
tetni. E nehézséget fokozza a látása azok boldogulásának, akik nem
törődnek a közzel, nem szigorúak a becsület kérdésében. Egyáltalá-
ban nem ritkaság manapság a keserű kérdés, hogy »érdemes-e
becsületesnek lenni?« Az önmagunk iránti szigorúság terhét nem
sokan bírják, kivált ha a másfélék könnyebbségét felismerik. Tanítói
pályámnak egyik legkeservesebb emléke egy szemrehányó levél,
még a boldognak nevezett békeidőből. Azt írta egy volt tanítvá-
nyom, hogy igyekezett mindenben aszerint élni és dolgozni, ahogyan
tőlem tanulta, s ezért mindig elégedetlen önmagával, hivatali sorsa
sem alakul kedvezően; ellenben ott van mellette egy svihák, aki
ugyan mindenkit becsap, de nagyszerűen boldogul s feljebbvalói azt
szeretik; kérdi: jó-e olyan szigorú önbírálatot nevelni az embe-
rekbe?! Nem felelhettem neki és most sem mondhatok egyebet,
mint azt, hogy erkölcsi szempontból nem a külső siker, hanem a
lelkiismeret nyugalma a legfőbb. De ki nem látja, hogy a kérdés
ezzel még nincs megoldva mindaddig, míg a közélet erkölcsi tiszta-
sága, féltett kincsévé nem válik mindenkinek. Ezért olyan nagy kér-
dése a mai életnek éppen ez, a közéleti erkölcsök megváltoztatása.

Mindezekbe belejátszik, gyakorlati jelentősége miatt súlyos a
ma sokat emlegetett világnézeti kérdés. A végső alapvető állásfog-
lalás, a megértés és megoldás különböző lehetőségeinek rendszeres
meggondolása korántsem oly általános, mint ahányszor a világnézet
nevét emlegetik.

Ezek a kérdések nyilvánvalóan kérdéscsoportok, rengeteg
kisebb-nagyobb részlettel. Egyik közvetlenül ma fontos, másik távo-
libb jelentőségű. Az ifjúságnak mindenik iránt természetes az
érdeklődése, mert az ő jövőjére hat a mai megoldás is, a későbbi
megoldás előkészítése is. Még aki csupán egyéni sorsával törődik,
annak is észre kell vennie, hogy egészen személyes kérdései, mint
pl. a pályaválasztás, az alkotás lehetősége, az elhelyezkedés, a hova-
csatlakozás kérdése a nagy közös kérdésekkel elválaszthatatlanul
összetartoznak.

IV.  Arra   nézve,   hogy   az   ifjúság miként   juthat   megbízható



316

tájékozódáshoz   a mai élet   nagy   kérdéseiben,   mindössze   néhány
szempont megjelölését tartom szükségesnek.

1. Alapvető követelmény, hogy aki meg akarja érteni a jelent,
mindent úgy nézzen, mint fejlődés eredményét. Ezzel megóvja az
ember magát attól, hogy egyesek érdemének vagy hibájának tulaj-
donítson, egyes társadalmi osztályok, vagy csoportok, avagy egyes
idegen népek ellenséges indulatából származtasson olyasmit is, íimi
történelmi szükségszerűséggel következett be. Igaz, hogy a mai
viszonyok kialakulásában egyesek személyesen is részesek, sőt az
emberek minősége igen súlyosan határozza meg a helyzetek alaku-
lását; de nem szabad feledni, hogy mindenki csupán az adott, nél-
küle kifejlődött állapotban tudhat valamit, többet vagy kevesebbet,
jót vagy rosszat tenni. Igazi megoldás enélkül nem lehetséges.

2. Aki valóban jót akar, vagy igazán tisztán akarja megismerni
a jelent és okosan akar tenni valamit a jövőért, annak az egész
helyzetet kell megismernie. Semmit sem szabad csak egy oldalról
nézni; ez ugyan éles világításban áll akkor előttünk, de a többi
oldalra annál inkább árnyék borul. Az ilyen nagy bonyodalmak
szemlélésének sem szabad egyoldalúnak lennie. Ez a figyelmeztetés
annál fontosabb, mert mindenkinek van valamilyen álláspontja,
amelyre nevelői tudta nélkül reá állították, vagy amelyet szándéko-
san, jóhiszeműen elfoglalt. Ez a minden oldal iránti érdeklődés
nagyon hiányzik belőlünk ma, nemzetünk mindenik részében; pedig
enélkül nincs megértés, nincs kibontakozás.

3. Ha valamely álláspontot, vagy akárcsak jelszót sokan elfo-
gadnak, annak valami jogosultságának kell lennie. Lehet, hogy azt
a jogosultságot abban az értelemben találjuk meg, ahogyan azt a
gondolatot valaki legelőször kifejezte; lehet, hogy abban az eredeti-
vel talán nem egyező értelemben, amelyet a sokaság ad neki. Egy
azonban bizonyos, hogy nem tud elterjedni olyan gondolat, amely-
nek valami benső igazsága nincs. Ha egyéb miatt is, de a követők
valamely szükségletök kielégítőjének tekintik. Ezért bármiféle moz-
galmat látunk, az első érzésünk kétségtelenül az, hogy nekünk
kedves-e vagy kellemetlen; az első kérdésünk azonban az legyen:
vájjon mi benne az igazság, miért keletkezett, azaz mi az oka és
mit akarnak vele elérni.

4. Nagy dolgot csak szilárd meggyőződéssel lehet végrehajtani,
szilárd csak a személyes meggyőződés lehet, ennek megszerzéséhez
pedig alapos körültekintés kell. Amikor cselekvésre kerül a sor,
akkor már nincs idő bölcselkedésre, mert a tettnek valóban »halála
az okoskodás«; de csupán a megfontolt cselekvésért lehet a felelős-
séget elbírni. A szilárd meggyőződés határozott irányt ad, gyors
elhatározásra tesz képessé. Az ifjúságra nézve éppen a mai viszo-
nyok között ebből igen komoly figyelmeztetés következik. Minél
ifjabb valaki, annál kevésbbé szabad saját meggyőződését lezártnak



317

tekintenie. Mindig azt kell csinálnunk, amit abban a pillanatban,
abban a helyzetben leghelyesebbnek ítélünk, de tudnunk kell, nogy
minél kevesebb még a tapasztalatunk, annál bizonyosabb, hogy a
nézeteink még alakulnak. Alakul a meggyőződésünk is, jóllehet
ennek éppen az a főjellemvonása, hogy véglegesnek tartjuk. A mai
idősebbeknek az okoz sok és nagy nehézséget, hogy nem tudják a
meggyőződésűket újra megvizsgálni. A fiataloknak erre az önvizs-
gálatra állandóan késznek kell lenniök. A meggyőződések újra
megvizsgálása (revíziója) nem jelenti a megváltoztatást, sőt hoz-
hatja a megerősödést is, aszerint, hogy alapos volt-e, vagy felületes
a megállapodásunk. A meggyőződés, ha igazán az és nem betanult
szólamok ismétlése: mindig az igazság teljességét jelenti szá-
munkra valamely kérdésre nézve. Tévedéstől pedig csak az óvhatja
meg magát, aki minden érvet ismer, maga mérlegel s nem vet el
megvizsgálás nélkül semmit, amivel alaposan még nem foglalko-
zott. Különösen szükséges, hogy fiatal emberek így nézzenek a
különféle, előttök és érettök versengő irányokra, s ne engedjék
lekötni magokat. Aki lekötötte magát, az kiszolgáltatta magát s a
felhasználtatástól akkor sem szabadul meg, amikor tévedését fel-
ismerte. A háborús és háború utáni ifjúság körében ennek sok pél-
dáját láttuk; az ifjúság megnyeréséért kemény harcok folytak. Ezt
a mai ifjúságot ez a veszedelem talán kevésbbé fenyegeti, mert íme
igyekszik a maga szemével nézni szét. Nagyon komolyan mondom,
hogy óvniok is kell magokat minden korai lekötéstől. Minél alapo-
sabb tájékozódás után foglalnak állást a mai nagy kérdésekben,
annál szilárdabb lehet majd a meggyőződésök, annál kevesebb okuk
lesz másféle meggyőződések elfogulatlan mérlegelésétől tartóz-
kodniuk.

5. Elveket, irányokat mindig egyének személyesítenek meg, de
sem elvet, sem irányt nem szabad pusztán a képviselőiről ítélni meg.
í^srmegfordítva is áll ez a tétel: senkit sem szabad csak azért tar-
tani jónak, vagy azért ítélni el, mert valamely nekünk tetsző vagy
ellenszenves táborhoz tartozik. Nem szabad általánosítani soha,
különösen pedig kevés adatból. Ezt a tudományos munkában feltét-
len követelményül ismerik el, de ugyanúgy el kell ismerni a nemzet
életében, nemzetek viszonyában is. Azt azonban igenis jól meg kell
nézni: ki miért hirdet valamit, miért állott valamelyik oldalra
Gondoljunk arra, hogyan szokott elapadni a gyengülő vezérek
tábora s milyen hirtelen fordulnak sokan a felkelő nap felé. A meg-
győződéses emberek, ahogyan az imént mondtam, mindig az igazat,
a legjobbat akarják, bárhol állanak is; legfeljebb arról lehet szó,
hogy nem ismerték fel igazán. Vannak azonban emberek, akiknek
állásfoglalását sem múltjok, sem elveik nem értetik meg, csupán az
élelmességök. Ezek szoktak tiszta szándékú törekvésekre szégyent
hozni. Vájjon helyes volna-e ezek miatt elfordulni valamely külön-



318

ben egészséges áramlattól?! Ismét egy ok arra, hogy az ifjúság jól
megnézze, kinek a szavára érdemes hallgatnia; amíg emberismerete
nem eléggé fejlett, addig figyeljen és a szavaknak necsak a zenéjét
hallgassa!

6. Azt mondtam volt, hogy nem szabad csak egyik oldalról
nézni a dolgokat. Ezt most, nagy mulasztásaink végzetes következ-
ményeit látva, kiegészítem azzal a külön szemponttal, hogy az értel-
miségi ifjúságnak nem elég a maga kérdéseivel törődnie, hanem
néznie kell az ifjúság minden más részére is. Nagy baj lenne, ha a
legmagasabb-rendű tanulást folytató ifjúság nem ismerné a föld-
művelő és ipari munkás ifjúság mai nagy kérdéseit. Ezek nem is
egészen más kérdések, hanem a ma élők közös kérdéseinek sajátos
alakjai. Annak az ifjúságnak is erős a küzdelme az élettel, bár a
szellemi válság ott talán nem olyan súlyos, mert az állásfoglalás
kevesebb töprengést okoz. De a közösségre, a nemzetre nézve egyál-
talában nem kisebb a jelentősége az ifjúság többi részében nyilvá-
nuló forrongásnak sem. S nem elég, hogy ez a főiskolai ifjúság
számára csak érdeklődés anyaga legyen, ennek az érdeklődésnek
az együttérzésből, a sorsszerű összetartozás tudatából kell fakad-
nia! Sem egyik, sem a másik fél nem oldhatja meg magában a maga
külön kérdéseit sem, hát még a közös kérdéseket?! Erre éppen
nekünk, öregebbeknek kell a fiainkat nyomatékosan figyelmez-
tetnünk.

Nem csodálnám, ha e szempontok felsorolása közben mind
türelmetlenebbül mondanák magokban ifjú hallgatóim: ahhoz, hogy
a jövőre ilyenmódon előkészüljenek, nincs meg a lehetőségök, az
élet mindennapi gondja mindennél jobban szorongatja az ifjak leg-
nagyobb részét! Jól tudom és a tehetetlenség leverő érzése ozt a
tudásomat keservessé teszi. De annál inkább kérnem kell a figyel-
möket a következő szempontokra.

7. Az elfogulatlan tájékozódáshoz arra van szükség, hogy az
ifjúság erőt vegyen nyugtalanságán és a tanulmányait ismerje leg-
főbb feladatának. Ne higyjék, hogy ezt a követelményt valami
könnyen esett kimondanom. Tisztán látom: a mai ifjúság legérté-
kesebb részét éppen az tartja súlyos lelkiállapotban, hogy a tanul-
mányok elmélyedést kívánnának, az élet gondja azonban nyugtalan-
ságot okoz. Kérem, mindenki gondoljon arra, hogy ez az ellentétes-
ség régen is mindig megvolt nagyon sok ifjú ember életében. Ha
egyenként meg lehetne vizsgálnunk az ú. n. művelt középosztály ma
idősebb tagjainak múltját és jelenét, nem tudom, nem azt talál-
nók-e, hogy azok lettek különb, kitartóbb és sikeresebb munkásai
hivatásuknak, akiknek ifjú korukban ezt a kettős küzdelmet kellett
folytatniuk az ismeretekért, a kenyérért? Persze a kilátások akkor
nem voltak ennyire szomorúak. De a borúra most is el kell jönnie a
derűnek, s annál hamarabb jön, minél több fiatalember le tudja küz-



319

deni az egyéni sorsáért való aggodalmát. E küzdelemnek legfőbb
eszköze pedig éppen a tanulmányok komolyan vétele, az a tudat,
hogy ennek az ifjúságnak különbnek, alaposabbnak kell lennie, mint
elődeinek nagy része volt évtizedekre visszamenően! Súlyos egyéni
érdeke követeli ezt mindenkitől. Az élet miatt való nyugtalanságot
az életre való felkészülés enyhítheti s bizonyosan enyhíti is, amint
az ereje fokozódását, látása tisztulását fokról-fokra határozottab-
ban érzi az ember. Sem a nemzetben, sem az egyesekben nem megy
ez gyorsan, a bajok nem szűnnek meg máról-holnapra. Saját magá-
val tesz jót, a biztonság érzését fokozza, a talajt szilárdítja a lába
alatt mindenki, aki ugyan nem áltatja magát, de nem is adja át az
»úgyis hiába!« kétségbeesésének.

8. Azt remélem, az elmondottak után nem kell tartanom sza-
vaim félreértésétől, ha azt mondom, sőt kérem: a fiatalok ne akar-
ják az idősebbektől idő előtt átvenni a felelősséget, hanem komo-
lyan készüljenek el az átvételre. Idő előtt lenne, amíg fel nem ké-
szültek. Nem a hatalomról szólok, aminek az átvételéről forradalmi
időkben beszélni szoktak s ami némelyeknek valami csábítónak lát-
szik. Hol van most a hatalom s ugyan mi gyönyörűség lehet benne?!
Az ugyanis, amit hatalomnak neveznek, igazában a rendelkezés joga,
becsületes embernek mindig a másokról való gondoskodást, a má-
sokért való gondot jelentette. Ma szörnyű terhet jelent. Tegyük fel,
hogy hirtelen az ifjúság kapná kezébe az u. n. hatalmat, ekkor
nemcsak a saját sorsát kellene elrendeznie, hanem magára venni
az öregebbek és a még fiatalabbak gondját is. És ami nem közöm-
bös, egészen egyedül! Ma a mások gondjától, a mások sorsáért való
felelősségtől mindenki olyan szívesen szabadul, hogy ez a felelősség
egyre kínosabbá válik azoknak, akiknek a vállára hárul. Ezért mon-
dom, ne siessenek az idősebbek felelősségének átvételével, hanem
vállalják a jövőért való felelősségből azt, ami az ifjúságot illeti: a
felkészülés kötelességét.

9. Végül azt az ezerszer elmondott, de komolyan alig valakitől
vett szempontot állítom ide: közös bajt csak egyesült erővel lehet
elviselhetővé tenni és rendre elmulasztani. Aki meglátja, hogy ed-
digi életünk bajba juttatott, annak látnia kell azt is, hogy a kifelé
vezető út csak új út lehet s a pártoskodás helyett az együttdolgozás,
az egyéni érdek szolgálata helyett a közérdek, az egyoldalúság he-
lyett a tisztán látás szándéka vezethet új útra. Ebben a nagyon
egyszerűen mondott néhány szóban azt a meggyőződésemet kíván-
tam kifejezni, hogy ami az egyes embereken fordul meg a jövőből,
annak az ifjú nemzedék ilyen irányú fejlődése a feltétele.

Hadd idézzek ezek után befejezésül száz évvel ezelőttről három
nevezetes magyartól súlyos időkben elhangzott idevágó gondolato-
kat. Széchenyitől azt, hogy emberek és népek harcában mindig a ta-
nultabb győz, vagyis aki jobban felkészült. Wesselényitől azt, hogy



320

a nemzet sorsában egyaránt nevezetes része van a régihez való ra-
gaszkodásnak és az újhoz való vonzódásnak, csak a folytonos javí-
tás őrizheti meg számunkra a régit, ami szívünkhöz nőtt. A javítás
módjára nézve Eötvös szavát: akik a hegy teteje felé különböző ol-
dalakon indultak el, minél feljebb haladnak, annál közelebb vannak
egymáshoz s a csúcson kezet nyújthatnak.

A magyar ifjúság meredek hegy lábánál áll, most még szétszór-
tan, de mindenik csoport felfelé néz. Sorsunk dől el azon, hogy a
csúcsra feljussanak. S feljutnak, ha minden szétválasztó mozzanat
ellenére is közösen vallják, hogy »tartós jövőnek épületét csak er-
kölcsi alapon és tiszta kezekkel lehet felemelni.« (Eötvös).
Protestáns Szemle, 1932.



VII.  A  C S A L Á D I   ÉLET.

A GYERMEK HATÁSA A SZÜLŐK ÉLETÉRE.

Mindenféle helyzetben szükséges tisztán látnunk körülményein-
ket. Az életnek minél természetesebb vonatkozásairól van szó, an-
nál nehezebb azokat részletesen megismernünk, mert éppen a leg-
inkább mindennapi jelenségeken gondolkodunk legkevesebbet. Így
vagyunk szülői helyzetünkkel is, az ebből eredő sok feladattal. Na-
gyon sokszor akkor gondolunk arra, hogy mit is kellett volna ten-
nünk, amikor már jóvátehetetlenül elmúlt az ideje. Éppen azért jók
az ilyen előadások, mert a gondolkodó embereket magokra eszmél-
tetik, helyzetök megismerésére segítik.

A szülők helyzete annyiféle, ahány a család, sőt egy-egy csa-
ládban is annyiféle, ahány a gyermek. De ez lényegében ugyanannak
a helyzetnek ezerféle változata. így tehát csak az egyetemes vonáso-
kat lehet felmutatni mindenik előadásban: azokat a szempontokat,
amelyekből a szülők feladatait, nehézségeit, örömét nézni kell és a
magáét kinek-kinek megértenie lehet.

Ez a mai tárgy sem olyan, hogy mindenki egészen közvetlenül
magára vehessen az előadásomból mindent; csupán arra lehet töre-
kednem, hogy általánosságban jellemezzem: miképpen hat a gyer-
mek a szülők életére. A jelenlevők egyike egyet, másika egyebet is-
mer majd fel előtte közvetlenül ismerősnek; talán mindenki kap va-
lami indítást arra, hogy a saját helyzetén elgondolkodjék. E célból
nem a rendkívüli vagy éppen a szörnyű esetekről beszélek, hanem
a mindennapi, a közönséges és természetes helyzetekről; inkább
csak jelzem azoknak a hatásoknak a csoportjait vagy forrásait,
amely hatások a   gyermektől    indulnak a szülők    felé és   alakítják
ezek életét.

*•

Szülők és gyermekek viszonyán csak az gondolkozhatik ered-
ményesen, aki tisztában van azzal, hogy ahol gyermek van, ott az
apának-anyának állandóan szülőknek kell magokat érezniök s éle-
töknek mindenféle mozzanataiban a szülői tennivalókról kell legelső-
sorban gondoskodniuk.



322

A feladatok sokszor változnak, ezért állandó éberáégre van
szükség. Ezt a szülői éberséget tartalmassá teszi és irányítja an-
nak tudata, hogy helyzetünk minden változása módosítja felada-
tainkat, a feladatok változása pedig alakítja benső életünket (I. té-
tel). A szülők helyzete a gyermek életének minden változásával
együtt változik, tehát minduntalan új meg új a helyzet, mert min-
dig újabb meg újabb feladat áll előttök s e feladatok teljesítése
vagy elmulasztása, a teljesítés sikere vagy balsikere a szülők benső
életét, azaz lelkiállapotát, életkedvét, nyugalmát sokszorosan befo-
lyásolja. A gyermek és a szülők viszonya is folytonosan változik.
Nem éppen abban, hogy mennyire szeretik egymást, ámbár ebben
is sok ingadozás lehetséges, különösen a gyermek részéről; — ha-
nem arra gondolok, hogy a szülői és gyermeki viszony mindkét fél
egészségének, tudatosságának, érzületének következménye, tehát
bármelyik oldalon áll is be ezekben változás, annak hatása van —
jó vagy rossz hatása — a kölcsönös helyzetre is.

Egészen természetesnek találja ezt mindenki, aki ráeszmél,
hogy a családi élet: a szülők és gyermekek állandó együttélése. Az
ideiglenes elválás hosszabb-rövidebb időre megszakítja ugyan az
együttélést, de ez is csak a helyzet módosítását jelenti; nem szün-
teti meg, sőt gyakran tudatosabbá teszi és megerősíti a szülők és
gyermekek benső összetartozását. Tudniok kell a szülőknek azt is,
hogy az együttélök, a bensőleg összetartozók állandóan alakítják
egymás életét (II. tétel). Ez az alakítás az élet külső körülményei-
ben jelentkezik, de a lelki életben is nyilvánvaló s itt most főképpen
erre gondoljunk. Nagy, pedig gyakori, tévedés azt hinni, hogy csu-
pán a szülők alakítják a gyermek benső életét. Ezért hangoztatom
most nyomatékosan, hogy az együttélők hatása kölcsönös: a gyer-
mek is hat a szülőkre. És fontos tisztán látnunk, hogy ez a hatás
nem mindig tudattalan, sőt nem is mindig tervtelen!

E két tételt bárki nagyon sok példával igazolhatja a maga éle-
téből. Nyilván többé-kevésbbé ismerős lesz az is, amit arról mon-
dok, hogy miféle változásokon megy át a szülők helyzete az idők
folyamán a gyermek életének alakulásával kapcsolatban. E válto-
zások egyszerre szemünkbe tűnnek, ha arra gondolunk: milyen a
szülőknek a gyermekhez való viszonya, 1. amíg nincs meg a gyer-
mek, de a szülők már kitárult karokkal várják, — 2. amíg otthon él
s a szülők szorosan átölelve tartják és védik mindentől, de észreve-
szik, hogy a gyermek lassanként már nem mindig érzi jól magát
ebben a szoros ölelésben, — 3. amikor »kikerül a háztól« s már nem
tudják egészen átfogni, nem lehetnek őrizői a lépéseinek, látják,
hogy rendre távolodik tőlök, de mégis, annál nagyobb vágyódással
kitárva tartják a karjokat, hogy újra oda fogadhassák vagy gyor-
san utána nyúlhassanak, — 4. amikor már a gyermeknek magának
van külön családja s a szülők állandóan   figyelő   szemmel   néznek



322

ugyan, de már leeresztett karral, egyebet alig tehetnek; — s milyen
a szülők viszonya a gyermekhez, 5. amikor a gyermek meghal és a
kapocs mégis megmarad, a gyermek olyan marad, mintha nem nö-
vekedve, nem változva élne közöttök.

Ha a szülői helyzetnek ezt az öt alakját meggondoljuk, a gyer-
mektől a szülőket érő hatásoknak rendkívüli sokféleségét ismerjük
fel. Csak érintenem lehet itt ezeket, nem is valamennyit.

1. Amikor a szülők a gyermeket várják, lelkiállapotuk alapjá-
ban véve aszerint alakul, hogy miként várják a gyermeket. Ez azon
fordul meg, hogy mi értelmét látják a házasságnak, miért kötötték
össze az életöket, mit jelent nekik a születendő gyermek. E tekin-
tetben az emberek, a házastársak nagyon különbözők. Sok különb-
séget okoz az is, hogy vájjon első gyermeket várnak-e vagy későb-
bit, esetleg későit vagy éppen »rosszkor érkezőt«? Más és más, egé-
szen természetesen nem azonos a különböző esetekben a szülők ér-
zése, hiszen pl. nem-fiatal szülőknek nagyobb aggodalommal kell
gondolniok a saját életök tartama miatt a gyermek sorsára, mint
a fiataloknak. S az is természetes, hogy a saját egészségök, anyagi
viszonyaik is befolyásolják a várakozás hangulatát. Eszerint a
helyzet esetenként más, de a gyermek megszületése előtt mégis min-
dig ugyanazok a közös elemek jelentkeznek a szülők életében. Az
egész életet az előkészület és a várakozás tölti be ilyenkor, az aggo-
dalom és a reménység, a gond a közeli és a távoli eshetőségek miatt.
Különösen nagy alakító hatású az első gyermek várása idején az a
körülmény, hogy ilyenkor a szülők életmódja megváltozik; a férj
különösen kímélettel és gyöngédséggel tartozik a felesége iránt,
holott ekkor az élet gondja nemhogy csökkenne, nagyon is gyarapo-
dik; a feleségnek pedig rendkívüli önuralomra van szüksége. Meg-
változik a gondolkodásuk legfőbb tárgya: addig egymással törőd-
tek, most mindketten egy harmadikkal, az eljövendő gyermekkel
foglalkoznak. Igazi házaséletben ezzel válik örökre erőssé az a köte-
lék, amely a két embert egymáshoz fűzte. Ezzel a gyermek már
akkor is hat szülei életére, amikor a közbeszéd szerint még »a vilá-
gon sincs «.

2. S amikor megvan a gyermek, hat pusztán azzal is, hogy van.
Bármilyen is, gondozni kell; nem lehet, hogy a szülők ne féltsék,
ne aggódjanak a közvetlen és a távoli, mindig bizonytalan jövője
miatt. Ezen kivül pedig a szülők lelkében határozott változás megy
végbe egymás irányában a gyermek miatt. Ez a változás nem min-
denütt azonos. Természetes és örvendetes, ha minden gyermek újabb
fonál a régi kötelékben, a szülők összetartozásának, egymásrautalt-
ságának, együttes munkára kötelezettségének bizonyítéka és érvé-
nyesítője, a családi élet bensőségének fokozója. De nem ismeretlen
jelenség az sem, hogy sokszor már az első gyermek, még többször
a gyermekek szaporodása lassanként eltávolítja a szülőket egymás-



324

tói. Nem ritkán a tiszta lelkű, mindent a gyermekért áldozó anya
az oka ennek, ha nagyon is kizárólag csak a gyermekéért él s a
férjével érezteti is, hogy már nem ő a »mindene«. Sokkal többször
a férj az oka a távolodásnak, ha nem igyekszik megérezni és hálá-
san elismerni, hogy a dolognak ez a rendje! Minél alantasabb, mű-
veletlenebb lelkű egyik vagy másik házastárs, annál könnyebben
esik meg, hogy a gyermek miatt nem értik meg egymást. Az talán
nem is lehetséges, hogy véleményök soha se térjen el, de ha tud-
ják, hogy az eltérő nézetek nyugodt megbeszélése éppen az egyező
akarat forrása lehet, akkor nem távolodás, hanem szorosabb össze-
kapcsolódás következik a gyermek által. — Egyébként pedig a gyer-
mek létének az a legfőbb hatása a szülőkre, hogy figyelmöket a jö-
vőre, a gyermek lehető, várható, óhajtott sorsára irányítja. A gyer-
mek tehát az előregondolást fejleszti: néha túlzott várakozást, más-
kor felesleges aggodalmat okoz, de aki szülő, tudja, hogy gyermeke
miatt többet néz a bizonytalan jövőbe, mert szeretné ennek az útját
egyengetni a gyermek számára. Ezzel aztán együttjár nevezetes er-
kölcsi tulajdonságok fejlődése is. Csak egyet említek: a lemondásra
való készség, egyéni igények mérséklése, magáé helyett a gyermek
javának szolgálása válik a szülői lelkület uralkodó vonásává. Nagy
dolog, ha ezt a szülők egymásban s a gyermekek a szüléikben felis-
merik és megbecsülik, ez erősítést jelent; ha nem veszik észre, avagy
csak a másik fél kötelességének fogják fel, az mély bajok forrása
lehet.

A gyermek hatásának egyéb, egyes csoportjai közül említem
még a következőket. Hat a gyermek a szülőkre azzal, hogy miként
fejlődik: megnyugvást, örömet, reménységet, büszkeséget fejleszt-e
bennök, vagy pedig aggodalmat, szégyenkezést, gyötrelmet, anyagi
gondokat stb. — Rendkívüli hatású a szülőkre az a folyamat, amely-
nek során a gyermek a társadalomban elhelyezkedik. A gyermek
lesz a mértéke annak, hogy a szülők miként ítélnek másokról. Mi-
ként nézik a gyermeket mások, pl. a nagyszülők, szomszédok, taní-
tók, pajtások, az irányítja a szülők érzéseit és állásfoglalását az
illetőkkel szemben s amint a gyermek maga is vélekedni kezd má-
sokról és határozottan vonzódik valakihez vagy idegenkedik tőle,
aszerint alakul önkéntelenül is, igen-igen sokszor, talán mindig a
szülők véleménye is. A szülői elfogultság a világ legtermészetesebb
lelki állapota, de ezt éppen azért kell tudnunk, hogy a lehetőségig
megóvjuk tőle magunkat. Nem szabad elfeledni azt sem, hogy a
gyermekek között olyan is akadhat, amelyik tudatosan vagy ösztö-
nösen erősíti szülei hangulatát olyanokkal szemben, akiknek róla, a
gyermekről, nincs jó véleményük, pl. a tanítóik irányában. Ez azon-
ban csak olyan családokban fordulhat elő, a hol a szülők kezdettől
fogva nem ügyelnek arra, hogy a gyermek ilyen irányú hajlandósá-
gának elejét vegyék.



325

Különös jelentőségűnek tartom a szülők életére nézve azt a kö-
rülményt, hogy miként alakúi a gyermek magatartása szüleivel
szemben, azonos-e mindkettő irányában vagy különbséget tesz köz-
tök. Tudni kell, hogy a gyermek magatartásának a forrása mindig
a szülők magatartása egyrészt a gyermekkel, másrészt egymással
szemben; a többgyermekes családokban sokszor a gyermekek kö-
zötti különböztetésből ered a gyermekek gyermeki magatartásának
különbözősége is. Erről a kérdésről röviden nem is lehet beszélni,
olyan nagy kérdés. Bizonyos, hogy a szülők életét az tölti el boldog-
sággal, ha a gyermekök magatartása irántok fokról-fokra tudatosan
bensőbbé válik; az lehet a legsúlyosabb csapás, ha a felnövő gyer-
mekben az elhidegülést kell észrevenni. Igaz, hogy ennek nem min-
dig egyedül a szülőkben van az oka, de még igazabb, hogy sokkal
kevésbbé egyedül a gyermekben. Ezzel a kérdéssel ahhoz a nagy
kérdéshez léptünk itt közel, hogy vájjon mi az élet jutalma, miben
lehet a legnagyobb keserűség. A gyermek adhatja vagy okozhatja
mind kettőt.

A gyermeköket a lakóhelyökön iskoláztató szülőkre nézve már
az otthoni élet idején a hatások egyik legfőbb forrása az a körül-
mény, hogy az iskolából sok mindent visz haza a gyermek, ami nem
egészen olyan vagy egészen más, mint amit a gyermek otthon tanúi.
Ennek a szülőkre esetleg az a hatása, hogy másféle családok éle-
tébe pillanthatnak bele, esetleg más irányeszmékkel kell a sajátjo-
kat összevetniük, idegen emberek, a tanítók rendelkezéseihez kell
alkalmazkodniuk s mindezt aszerint ítélik meg, hogy a gyermekökre
nézve milyen értékűnek találják. A család és az iskola között a
gyermek a közvetítő s hat a szülőknek a köznevelésről való felfo-
gására, a tanítók, a tantárgyak, a módszer értékelésére is. Sokszor
a gyermek útján szereznek a szülők új ismereteket, kezdenek érdek-
lődni az iskolában tárgyalt kérdések iránt; a gyermek tanulása vagy
társasága kedvéért módosítják egyes eddigi szokásaikat, néha egész
életmódjukat. Jó magunkat ilyen szempontból megfigyelnünk s rá-
jövünk, hogy társadalmi élet, erkölcsi felfogás, iskolai munka, szó-
rakozás és sok más kérdés megítélése tekintetében milyen határo-
zottan befolyással van reánk gyermekeink tapasztalata, az általok
elénk táruló, a mi ifjúságunk korától sokszorosan eltérő »új módi«.
Nem azt mondom, hogy a gyermekeink ehhez idomítanak bennün-
ket; azt azonban mondom, hogy a múlt és jelen összevetésében
igenis hat reánk mindaz, amit gyermekeink útján ismerünk meg.
Talán a régihez való ragaszkodást erősíti meg bennünk, talán az új-
hoz való alkalmazkodásra késztet. Ez már a mi egyéniségünkön
dől el, de — a gyermekeink egyéniségén, sőt az ő véleményökön is.
Érdemes ezen minden szülőnek elgondolkoznia, persze nem feledve
el soha, hogy gyermeke ízlésének, ítéletének, erkölcsi felfogásának
kialakulásában ő alapvetően   részes, tehát abban a hatásban, amit



326

gyermeke tesz reá, benne van az a hatás is, amit a gyermek kapott
tőle, az ő józanságától vagy könnyelműségétől, szilárdságától vagy
gyengeségétől.

3. Amikor a gyermek eltávozik a szülői háztól, a szülők nagy
kérdése az, hogy vájjon az övék marad-e avagy elidegenedik tőlök.
A maga lábára álló gyermek sokszor nem tudja, milyen sokat je-
lent szüleinek, hogy megmarad-e irántok gyermeknek, azaz ragasz-
kodik-e továbbra is hozzájok vagy talán restelli őket, mert szegé-
nyek, kevésbbé tanultak, a régi világba valók; segíti-e őket vagy
kihasználja; a kezökre hajol-e még vagy elnéz a fejők felett. Néz-
zünk szét s vegyük számba a sokféle, ellentétes példát. Mindenik
példa elemzése azt bizonyítja, hogy a felnőtt gyermekek magatar-
tása a jellem kifürkészhetetlen alapvonásain kívül azon fordul meg:
miképpen tudták a szülők a gyermek fokozatos önállósulásával pár-
huzamosan a szülői gyámkodást csökkenteni s hovatovább baráti
viszonnyá alakítani. Ha ez sikerül és kivált ha a gyermek szüleitől
a nagyszülők megbecsülését látja kezdettől fogva, akkor zavartalan
marad, sőt a zavarból is nyugodttá alakúi a felnőtt gyermek viszo-
nya szüleihez. Ennek a korszaknak a hatása megint sok érdekes vo-
násból áll. Gondoljunk arra, mit jelent a pihenni hazatérő jó gyer-
mek a szülők lelki életének: felfrissülést, megnyugvást, sokszor gya-
rapodást az életről való tájékozódásban. A szülők kifelé haladnak az
életből s a gyermek által mégis ifjak maradhatnak, mert annak ön-
állósuló ítéletei, újszerű világszemlélete az élet áramában tartja őket
s megőrzi bennök a régi kapcsolatot az élettel. Lehet, hogy nem
megőrzi, hanem megújítja, mert újból azt kérdezik, mit ér, mit hoz
az élet a gyermeküknek vagy minek elrablásával fenyegeti. Az idős
szülők az önállóvá lett gyermeket figyelve újra átélik azt az érzést,
amelyet születésekor éreztek: ők magok számára az életnek, válto-
zásnak nem mértékei többé; csupán a gyermek az, akiben saját éle-
tök értelmét megtalálták. Ha megtalálták. Mert vannak másféle szü-
lők is és gyermek is sokféle van.

4. Ez előadás körülményei miatt — iskolai növendékek szülei-
nek beszélek — nem indokolt arról szólanom, hogy mit jelent a
gyermek megházasodása vagy férjhezmenése a szülőknek; arról
sem, hogyan újul meg a nagyszülők élete az unokák által. Itt is igen
sok lélektani mozzanattal lehetne azt bizonyítani, hogy a gyermek
sorsa dönti el a szülők sorsát; a sorson itt a lelki élet alakulását ér-
tem. Kétségtelen, hogy a gyermek azzal is hat a szüleire: hogyan
választja meg élettársát, milyen az új pár élete. Ha arra gondolunk,
hogy az öregebb emberek milyen átalakult szempontokból nézik az
életet s a nemeslelkűeknek, a családi érzésűeknek mennyire az utolsó
szakasz a legértékesebb, az élet koronája: bizonyos, hogy a gyer-
meknek szüleire való hatása mintegy ebben, a családalapítás körül-



327

ményeiben összegeződik. S nem csupán a leányokra vonatkozóan lá-
tom ezt így.

5. Arról sem beszélek bővebben, milyen hatása van a szülők éle-
tére annak, ha a gyermeket el kell temetniök. Erről csak egy szót:
az élő gyermek a szülők gondoskodását a jövőre irányítj'a, az elve-
szett gyermek a múlthoz kapcsolja. Nem lehet ez másként. De az
»élők joga« nem üres szólam s erről nem szabad megfeledkeznie an-
nak, akinek gondoskodását még élők várják. A veszteség nagysága
ezt a gondoskodást még mélyebbé teszi.

*

A nevelés: fejlettebbek tudatos hatása fejletlenebbekre. De van
önnevelés is: az érett, fejlett ember arra igyekszik, hogy tudatosan
éljen, azaz életének körülményeit megismerje és azokhoz alkalmaz-
kodjék. A szülőknek is állandóan nevelniök kell magokat. Gyerme-
keinknek reánk való számtalan hatása a szülői élet igen nevezetes
tényezője; ezt meg kell ismernie mindenkinek, aki a gyermekét ne-
velni akarja. S megismerheti mindenki, aki figyel és gondolkodik.
Figyelni kell arra, hogy gyermekeink szava, élményei, egész sorsa
miként hat reánk, milyen érzéseket és gondolatokat ébreszt, mire
indít bennünket. És gondolkodni kell azon, hogy az így keletkezett
érzések és gondolatok alkalmasak-e cselekvésünk irányítására.

Minden hatást, amelyet gyermekeinktől kapunk, az ő javokra
kell felhasználnunk.

A kecskeméti ref. tanárok szövetsége «Szülők Iskolájaa» c. soro-
zatában 1937 február 10-én tartott előadás.

A kecskeméti ref. Horthy Miklós-Tanítónőképzőintézet 1933—34. évi
Értesítőjében a következő jegyzettel jelent meg:

Ezt a vázlatot szülők könnyen kiegészíthetik saját tapasztalataik-
kal. Azok a fiatal leányok pedig, kiknek ez Értesítőben a kezökbe kerül,
nézzék úgy, mint a bennök örvendetesen fejlődő nevelői gondolkodás se-
gítőjét. Talán hamarosan szükséges lesz tanítványaik szüleiben ébresz-
teniük, tisztázniok a szülői gondolkodást. — A szöveg olvasása közben
észrevehetik, hogy ezt a tárgyat így is lehet alakítani: a növendékek
hatása a nevelők életére. Kisértsék meg: nem tudnák-e ezt a szünidőben
kidolgozni.



A CSALÁDI ÉLET HATÁSA A GYERMEK SORSÁRA.

I. A családvédelem érdekében legfontosabb tennivaló: elterjesz-
tése annak a gondolatnak, hogy a szülőknek mindennél előbbvaló
kötelessége a gyermek sorsának biztosítása. A biztosítás módjai
között első: megéreztetni a gyermekkel, hogy aztán majd felismer-
hesse, milyen áldás számára a szülők gondviselése, milyen erőforrás
a szülők és a testvérek szeretete, milyen jó hatása van sorsára a
családi életnek. Erről csak az győződik meg, akinek szülei valóban
arra törekednek, hogy ez a hatás csakugyan jó legyen, vagyis soha-
sem felejtik el, hogy a család egész élete éppen a maga megszokott,
ezért gyakran már észre sem vett apró mozzanataival a gyermek
fejlődését, sorsát határozza meg.

II. A gyermek élete csak fokozatosan, lassan válik tudatossá, a
szülők élete azonban a házasság kezdetétől fogva tudatos tartozik
lenni. Ez a tudatosság egyebek között, de legelsősorban azt jelenti,
hogy a gyermeket tartják mindig a szemük előtt; tudják, hogy a
gyermeket minden pillanatban sok hatás éri, mindenik benyomás
alakítja, mert minden hatásnak nyoma marad és a későbbiek az
előbbiekhez igazodnak. A szülői gondoskodás tehát abban áll, hogy
vigyáznak: lehetőén csak jó hatás érje a gyermeket; — ha valamit
károsnak vélnek, ellensúlyozzák, a jót erősítsék. Ez az értelme a
családi nevelésnek. S a családi életnek a maga egészében nevelésnek
kell lennie, azaz a szülőknek úgy kell élniök, a család életét úgy kell
kormányozniok, hogy az a gyermek testi és lelki fejlődésére kedvező
lehessen. Ezt a kötelességet természetesen úgy értjük: amennyire
csak a család meg nem változtatható körülményei lehetővé teszik.
Még rossz viszonyok között is javul a fejlődés lehetősége, ' ha a
szülők mélyen átérzik a felelősséget lelkiismeretük előtt a gyermek
sorsáért, azaz ha mindig arra gondolnak, hogy bármit tesznek, bár-
mit mulasztanak, annak a gyermekük sorsára hatása lesz.

III. Ez a felelősség nem egyszerű valami, mert a család két úton
határozza meg a gyermek sorsát s az egyik út a szülőknek, mikor
már szülők, nem áll hatalmunkban. Az ember sorsára ugyanis első-
sorban annak van hatása, hogy mit hozott magával a világra, milyen
tulajdonságok csíráit örökölte elődeitől. A szülőknek nagyon fontos
tudniok, hogy az öröklés igen nagyjelentőségű; erre azonban már
akkor kell gondolniok, amikor még nem kötötték össze az életüket.
A családi élet szempontjából ugyanolyan fontos tudniok azt is, hogy
a gyermek minőségét és sorsát az öröklés nem magában határozza
meg, hanem az öröklés hatása mindig egybefonódik a környezet
hatásával. Ez a második út, a környezet útján való hatás, igenis
hatalmában áll a szülőknek, hiszen éppen ők maguk ez a környezet.
A gyengének született gyermeket az egészséges, gondos nevelés meg-
erősítheti, az erősnek született pedig gondatlanság miatt el is pusz-



329

tulhat; az üres elmét a környezetből átvett rengeteg ismeret tölti
meg elsősorban, helyes vagy téves alapot innen kap a gondolkodni
kezdő ember; itt szokja meg a jót vagy a rosszat, itt válik tehát
erkölcsössé vagy erkölcstelenné. A nevelés nem mindenható, mert a
minőségünk alapjai bennünk születnek; de a nevelés nem is tehetet-
len, mert azokat a csírákat környezetünk hatásai erősítik vagy gyen-
gítik, fejlesztik vagy sorvasztják. Minél zsengébb korában éri el az
embert valamilyen hatás, annak a nyoma annál mélyebbre hatol;
minél tartósabb vagy minél többször ismétlődik, az eredménye annál
bizonyosabban állandó és annál döntőbb a további fejlődésre. A gyer-
mek a család életéből kapja az első hatásokat; az a természetes,
hogy a gyermeket a családi élet a fejlődés hosszú útján minél tovább
vegye körül, vagyis a család a legállandóbb környezet. Ez előzhet
meg bajokat, ez vehet észre kedvezőtlen jelenségeket, ez foghatja
össze és irányíthatja a sokféle benyomásokat. S mert ez teheti meg
mindezt, neki kötelessége megtennie. Ebben van a családi életnek
hasonlíthatatlan jelentősége.

IV. A gyermek egész későbbi magatartása a családi életben
gyökerezik. A szülők a felnőtteket jelentik a számára, szüleihez
való viszonya a fejlődésével párhuzamosan alakul; ez dönti el,
hogy mint nézi a többi felnőtteket (bizalommal, idegenkedéssel). A
szülők példája irányítja, ettől sohasem szabadulhat meg egészen.
A szülők életmódja, érzülete, békés vagy veszekedő együttélése,
szellemi élete, anyagi viszonyaik, stb., stb., el nem törölhető nyomo-
kat hagynak a mindent látó, mindent átélő gyermekben, bár nagyon
különbözők lehetnek a nyomok. A testvérek a korban közelebb levő-
ket jelentik (az együtt játszás, civódás, kölcsönös segítés kihatása
a gyermekek lelkületére!); a testvérek a szűk családi közösségen
belül sorstársak; az egész családi élet is sorsközösség, amelyben
mássá válik a gyermek aszerint, hogy béke vagy széthúzás ural-
kodik-e körülötte, — együttdolgoznak-e valamennyien, kiki az ereje
szerint, vagy van, aki kihasználja a többit, — ridegen élnek-e egy
fedél alatt vagy gyöngédség szab meg mindent, — biztatással erő-
sítik-e egymást vagy közönnyel gyengítik. Más élete lesz annak, aki
otthon a többre és jobbra való állandó törekvést, mások iránt jó-
akaratot, a közdolgok iránt becsületes érdeklődést, a javítás szándé-
kát látja, mint annak, aki tétlenséget, rosszindulatot, közügyek
iránt önző érzéketlenséget, maradiságot tapasztalt. Minden ember
élete a családból nő ki vagy a családtalanságból. Mindkét esetben
lehet jó, lehet rossz a sorsa, mert a sors mindig egyéni. De minden-
kinek a minőségében meg lehet találni a végső, kezdetben talán
nagyon kicsinynek látszó eredetét gyakran nagyszerű jó vagy
kegyetlenül gonosz vonásoknak. Ezért kell azoknak, akik a család
életét vezetik, mindent a későbbi lehetőségekre gondolva mérle-
gelniük.



330

V. A családi élet nem azt dönti el, hogy mi történik majd a
gyermekkel, hanem hogy miként viseli el, ami történik vele. Ebben
nyilatkozik igazán, hogy kinek milyen a sorsa. Itt tűnik ki a jelen-
tősége pl. annak, hogy ne puhítsuk el a gyermeket, sem testét, sem
lelkét, ezért nem szabad túlozni a kímélést, hanem hozzá kell szok-
tatni munkához, azaz fáradáshoz, az emberekhez, azaz a tűréshez,
az igaz szóhoz, vagyis a figyelmeztető bírálathoz. A család legyen
erős hátvéd, amelyre a könnyen fáradó gyermek a maga kisebb-
nagyobb erőfeszítései közben támaszkodhatik, legyen az élet meg-
próbáltatásaiban menedékhely, ahol bizonyosan megértést és meg-
nyugtatást, bátorítást talál; sohasem legyen azonban búvóhely, ahol
a megérdemelt bűnhődés elől is el lehet rejtőzni. A gyermek sorsa
azon fordul meg: milyen lesz a testi-lelki felkészültsége, kivált a
lelki ereje: ismeretek és értelmesség, érzelmek és erkölcsi erő döntik
el, ki hogyan áll meg, bármi éri. A szülőknek előre kell nézniök,
hogy a gyermeket önállótlanná ne tegyék, hanem kifejlesszék benne
a maga erejének ismeretét és az abban való bizalmat; de meg is kell
alapozniok ezt az erőt és meg kell nemesíteniök az Önbizalmat, hogy
ne önhittség és önzés alakjában jelenjék meg, hanem az élethez való
bátorságban és a nemzetért való dolgozás készségében. A családot
az védi igazán, akiben él a család értékének személyes emléke;
magunk gyermekének sorsát így alapozva, a család védőjévé
neveljük.

A Budapest székesfőváros Nemzeti Gyermekhete c. kiadványban:
Útmutató gondolatmenet előadók számára  (1935).

A CSALÁDI ÉLET: A NEMZET EGYSÉGÉNEK VAGY
BOMLÁSÁNAK FORRÁSA.

1. Az a kérdés: hogyan vesz részt a család a nemzet sorsának
alakításában, talán kevésbbé látszik érdekesnek, mint ha úgy ten-
nők fel: hogyan alakítja a nemzet élete a család sorsát. Ezt érezzük
ma égetőbb kérdésnek, mert nehéz és bizonytalan időkben általában
a közvetlen jövő és a közvetlen környezet érdekli az embert.

Az okos szülőket és más nevelőket ilyenkor sem a holnap fog-
lalkoztatja, hanem a holnapután. Holnap még, úgy gondolják, együtt
lesznek gyermekeikkel és növendékeikkel, foghatják a kezöket,
óvhatják őket veszedelmektől; de azon aggódnak: mi lesz velők
holnapután, amikor már egyedül maradnak?! Akarva, akaratlan a
távolabbi jövőbe szeretnének látni. Természetes, hogy mindenki a
maga szűk körével törődik, amikor vihartól tart. A művelt ember
azonban tudja, hogy a szűk körök nagyobb körnek részei s a sok
együvé tartozó   szűk kör is, a sok egyes ember is azt élvezi  vagy



331

szenvedi, ami annak a tágabb körnek a sorsa. Sokszor halljuk, hogy
a család sorsa a nemzet sorsának függvénye. De a szűk és tágabb
kör viszonya nem ilyen egyoldalú. A nemzet sorsát nem csupán
külső erők beavatkozása határozza meg, hanem benső tényezők is,
különösen az: milyen emberekből áll a nemzet. Ezt felismerve egy-
szerre meglátjuk a körforgást a nemzet és a család kölcsönös hatá-
sai között: a nemzet tagjainak emberi minőségét a családi élet ala-
pozza meg, a család sorsát pedig a nemzet sorsa dönti el. Nem az
gondoskodik tehát jól, aki magán és családján túl semmivel sem
törődik, hanem aki a tágabb kör, a nemzet érdekeit igyekszik úgy
szolgálni, ahogyan az egésznek a sorsa legkedvezőbben alakulhat.
A kedvező alakulásnak feltétele: a nemzet erejének növekedése; a
kedvezőtlen sors okai között legmélyebben a nemzet gyengeségét
találjuk. Ezért kell a szülőknek arra törekedniök, hogy a felnö-
vekvő gyermekek egyénenként is, majd saját családjukkal is növelni
tudják és akarják a nemzet erejét s szilárd gátjai legyenek a hanyat-
lásnak. A nemzet ereje a biztosíték a család életére nézve, de a
család élete a forrás, amelyből a nemzet ereje táplálkozik.

Így tartozik ez a kérdés a Szülők Iskolája körébe: aki családja
életét azzal a gondolattal irányítja, hogy annak a nemzet erejét kell
táplálnia, az gyermekeinek a jövőjét teszi könnyebbé s későbbi utó-
dainak sorsát biztosabbá.

2. A nemzet ereje az egységben gyökerezik. Ha az egység hiány-
zik vagy megbomlik, a nemzet sorsa romlásnak indul. Az egység
ugyanis azt jelenti, hogy az együvé tartozók közös akarattal, közös
munkával tudnak kitartóan együtt küzdeni a meglévő jónak meg-
tartásáért, a szükséges jobbnak megszerzéséért, tudnak őszintén
örülni egymás eredményeinek. Az egységnek az is, sőt az még
inkább bizonyítéka, hogy tudnak-e együtt szenvedni, átérezni egy-
más baját s közösen viselni el, ami reánk szakad, tudjuk-e a terhet
megosztani azokkal, akikre közvetlenebbül nehezedik, nem igyek-
szünk-e kivonni magunkat a nemzetnek reánk is tartozó gondjai
alól, törődünk-e azzal, hogy elháruljon a nemzetről minden veszede-
lem, ami elhárítható, megtörténjék minden, aminek elmulasztása
bajt okozhat. A nemzet egysége alapjában véve az érzület egysége
s jellemzője az, hogy mennyire értjük és alkalmazzuk Széchenyi
mondását: »Egynek minden nehéz, soknak semmi sem lehetetlen.«
A bomlás akkor indul meg, ha meglazul vagy szakadozik a kötelék
a nemzet részei (társadalmi rétegek, felekezetek, foglalkozások
emberei) között; ha nem az együttdolgozás szándéka, hanem a
gáncsvetés kajánsága, nem a közakarat, hanem a »ha te úgy, én
azért sem« ostoba hangulata uralkodik, nem egymás segítése, hanem
az önérdek az egyetlen gondolat s a közviszonyokat az jellemzi, hogy
az ember az embernek farkasa«.

Könnyű   megérteni,    hogy   milyen más a nemzet   állapota   és



332

mennyire különbözően alakul a sorsa, ha önkénytelenül is, tudato-
san is az egészet szolgálják a nemzet tagjai, vagy pedig ha szándék
nélkül is, csak öntudatlanul a bomlást siettetik. Mindez nem csupán
a nemzet sorsát jelenti, hanem a nemzet valamennyi tagjáét, minden
egyes családjáét is. Ezért a puszta szűkkörű érdek is követeli a
szülőktől a meggondolást: mit tehetnek ők, azaz mit tehet a család
avégre, hogy a családi élet ne a bomlásnak, hanem az egység erősö-
désének forrása legyen.

3. A családi élet tudatos irányítása semmi egyéb, mint a családi
nevelés. Annak, hogy milyenné lesz valaki, az alapja mindig az
öröklés, a bennünk levő csírák. Ezekről nem tudunk, amíg nem,
jelentkeznek; addig nem is tudunk közvetlenül hatni reájuk. De
tudjuk, hogy mégis a hatalmunkban vannak bizonyos mértékig,
mert hogy e csírákból mi fejlődik, az öröklött jóból mi marad meg.
a rossz hajlamból mi sorvad el, az már a kezdettől fogva érvénye-
sülő, közvetlen környezetnek, a családnak a hatása. Együtt mindazé,
ami a gyermeket körülveszi, ami együttvéve jelenti a család életét,
amiben a család szellemi légköre, az anya és apa lelkülete nyilatkozik.

A fejlődő gyermek lelkében tömérdek mozzanat önkénytelen
hatása olvad egybe. Nem-gondolkodó, tudatlan szülők ezt az egybe-
olvadást szabadjára hagyják. Az okos, jótakaró szülők állandóan
ügyelnek, hogy a családi élet nemes tulajdonságokat fejlesszen. A
családi együttéléssel a család lelki egységét biztosítják, előbb a
családban teremtik meg az összetartozás érzését és az együttdolgozás
készségét, e szűk körben adnak módot az egyéni érték kifejlődésére
és érvényesülésére, azután fokról-fokra szélesebb körre irányítják
a gyermek figyelmét s arra eszméltetik, hogy magatartásának, cse-
lekvésének hatása a családon túl is kiterjed; más családok életmód-
jának, törekvéseinek hatását is észrevétetik. így a családi életet a
nevelés szándéka irányítja, hatására megerősödnek a gyermekben
azok a lelki vonások, amelyek a nemzet egységének alkotó elemei
és nem kapnak táplálékot a bomlasztó tulajdonságok csírái.

4. Azt gondolhatná valaki, hogy itt valami különleges felada-
tot, különösen nehéz munkát állítunk a szülők elé. Erről szó sincs;
csupán a becsületes, békés, tiszta családi élet hatásának megfonto-
lása szükséges. És természetesen az ellenkező jellemű családi élet
hatását is meg kell fontolnunk. Egyik a nemzet benső erejének for-
rása; emez a bomlás melegágya. A tiszta családi életben a szülők
minden jónak természetes példaadói; a nem tiszta családi életben
is példát adnak, de ha nem akarnák is, rossz például szolgálnak. A
becsületes emberek családi életét egymás terheinek átvállalása, hi-
bák elismerése és helyrehozása jellemzi; az ilyen család nem más
családok rovására akar boldogulni, nem versenyez külsőségekben
és nem kisebbíti mások szándékait vagy eredményeit, nem a nagy-
zolásban, hanem függetlenségének megőrzésében talál kielégítést. A



333

békében élő család tagjai nem azzal tartják fenn a békét, hogy hízel-
kednek egymásnak, hanem hogy becsületesen őszinték, kölcsönösen,
bizalmat éreznek egymás iránt; mindegyik tiszteletben tartja a má-
sikat; egymás gyengeségeit nem gúnyolják, hanem orvosolni igye-
keznek; a szülők megbecsülik a gyermeket, a gyermek éppen ezért
felfelé néz a szülőkre és egyik fél sem követelőzik a másikkal szem-
ben. A család békéje kiárad mindazokra, akikkel a család tagjai
érintkeznek s a béke vágyát ébreszti a békétlenek között is. A be-
csületes családokat a nem-becsületesek kisebbíthetik, de előbb-utóbb
megirigyelik, majd követni próbálják. A tiszta családot is nyelvökre
vehetik a nem-tiszták, de a tisztaság nyugalmától nem foszthatják
meg s megszégyenülnek. Ha pedig a másik oldalt nézzük: a tiszta-
ság hiánya ragályos lehet, mert az utánzás ösztöne nagy bajokat is
okozhat; az otthoni békétlenség hatása megérzik a hivatali mun-
kában is; amelyik családi életből hiányzik a becsület, onnan vesze-
delem indul a közéletbe, bármilyen rendű és rangú munkát kellene
végezniök a család tagjainak.

Az ember önkénytelenül is sokszor hasonlítja össze a maga
életét másokéval; észreveszi a szándékaikban levő különbségeket.
Ugyanígy előttünk áll a miénktől eltérő családok képe is. Aki azt
akarja megtudni, hogy honnan ered egy-egy ismerősének lelki ereje
vagy ziláltsága, nézze meg annak a családi életét; ha feltűnik vala-
kinek a hivatali vagy közéleti hatása, érdemes megnézni: milyen
családi életben nőtt fel és milyenben él. Vannak békét teremtő, van-
nak mindig zavart keltő emberek, oktalanul nyakasok és jellemte-
lenül megalkuvók, emberséges emberek és lefelé taposók, felfelé
gerinctelenek; ezek valamennyien tényezői a mások körében vagy
az egységnek vagy a bomlásnak. Bárki elemezheti ezeket a hatá-
sokat: mindig ott lesz a forrás a családi életben, a gyermekkoriban
vagy a felnőttkori családban, talán a szülők, talán az élettárs, ta-
lán a gyermekek minőségében. Mindenkor az adja a végső magyará-
zatot: milyen volt az illető családban együttélők nevelése.

5. Elég itt néhány vonást állítanunk szembe annak megvilágí-
tására, hogy a családi életben gyökerezik egyik embernek a nemzet
sorsára kedvező, a másiknak bajt okozó minősége. Lehetne törté-
neti példákat mondani, be lehetne mutatni egyes társadalmi osztá-
lyok családjainak tagjait és ezek által a nemzet sorsát alakító ha-
tását vagy bizonyos körök (lelkészek, tanítók, bírák, gyári munká-
sok, önálló iparosok) családi életét, ennek átalakulását és koron-
ként módosuló hatását; de meg kell érnem pár, mindenütt előfor-
dulható vonás felemlítésével.

Egészen másként foglal helyet a közösségben, akit arra nevel-
nek, hogy uralkodjék magán, meg akit elkényeztetnek; másként
vesz részt a nemzet bajaiban, akit dolgozáshoz szoktattak, meg aki-
nek hanyagságát eltűrték vagy éppen mentegették; más a bírálat-



334

hoz és önbírálathoz szokott ember munkája és más azé, aki elbiza-
kodott; más a hatása a környezetére annak, aki saját érdemével
szerzett mindent az életben, mint annak, akinek mindent kijártak a
szülei. — Egyiket örökké kímélik, fáradságtól, kellemetlenségtől, a
másikat korához és erejéhez mérten edzik, a munkát abban hagyni,
a munkában válogatni nem engedik; ez kitartó munkás lesz, bár-
hová kerül, amaz mindent elnagyol. — Az együttdolgozásnak aka-
dálya, ha valaki nem tud alkalmazkodni az emberekhez, azaz nem
tudja megtalálni a kölcsönös megértés útját, mert nem nevelték kö-
zös munkára, elzárták a világtól. — A változó élet változó szükség-
leteit értetlenül nézi, akit családja akár az élet szűkkörű szemlé-
lésével, akár képességeinek egyoldalú fejlesztésével egyoldalúvá tett;
az ilyen ember nem tud beleilleszkedni a nemzet életének sokfélesé-
gébe, mert ez nem tűri a megértésre képtelenné tevő egyoldalúságo-
kat. — Az egységet csak az szolgáltathatja, aki önmagát csak egynek
látja a közösség számtalan tagja között s tudja, hogy a közösség-
ben élés közös munkát jelent; a csak magát néző, kiszolgálást váró,
sőt követelő önzés a bomlást terjeszti a maga körében.

Van családi önzés is. Amelyik család mint egység elkülöníti
magát a többitől, csak a maga javát nézi, a maga emelkedésén mes-
terkedik, az a nemzetben nem az egységet fejleszti, hanem az elap-
rózódást. A kiskirályok szelleme az; annál károsabb szellem, minél
szűkebb körben (egy-egy községben vagy megyében vagy társadalmi
körben vagy intézmény keretében) akarja magának biztosítani a
hatalmat. Az ú. n. családi politika mindig azt bizonyítja, hogy ott
nem a tágabb közösséggel, a nemzettel törődnek, hanem a szűkkörű,
családi érdekkel. Ez sohasem kelt megnyugvást azon a családon
kívül, hanem mindig azt idézi elő, hogy ellenkezés, ellenségeskedés,
irigység, gyűlölet támad a miatta kárt szenvedőkben. S ez előbb-
utóbb harcban tör ki és végül mindig azokra hoz veszedelmet, akik
másokkal nem törődve, másokat kihasználva, rövidlátón szolgálják
a közvetlen hasznot.

6. Mindezek a vonások és sok más, amit bárki ide sorakoztat-
hat, arra hívják fel a figyelmet, hogy apróságokon kezdődik, jelen-
téktelennek tetsző vonásokból nő ki egyik embernek a nemzet ere-
jét fokozó, a másiknak a hanyatlást siettető jelleme. Arra kötelez
ez mindnyájunkat, hogy ne csak meglássuk, de állandóan észben
is tartsuk az apróságoknak ezt a messzire terjedő hatását. Hajlan-
dók vagyunk csak a nagy dolgokat tartani fontosnak, holott a nagy
is kicsinyből nőtt meg és nem a szándékon fordul meg a tetteink
hatása. A családi élet tömérdek aprósága egy-egy eldobott kő; soha
senki nem tudhatja előre, mit zúz össze valahol bent a család kö-
rében vagy azon kívül. A házastársak talán csak egyetlen rossz szót
mondanak egymásnak, elhidegülés lesz belőle, különélés vagy el-
válás. Azt mondják: kinek mi köze hozzá?! Pedig ez mindig példa



335

öröknek szánt kötelékek széttépésére; oka gyermeki lelkek megren-
dülésének, a felnőttek iránt addig természetes bizalom szétfoszlásá-
nak, a későbbi magatartás előre nem látható alakulásának. Az isko-
lák már tömérdek esetet ismernek: a felbomló családok sok más
későbbi családba oltják bele a bomlasztó mérgét, sok gyermeket
tesznek erőtlenné, mielőtt ereje igazán kibontakozott volna. Érde-
mes lenne nyomozni: mit idéz fel a család bomlása az elváló szü-
lők lelkében, mit ültet el a gyermekében; hogyan indul meg egy-egy
körben egy-egy család megrendülése következtében az erkölcsi mér-
ték hanyatlása vagy átalakulása és mi annak a hatása szélesebb
körre.

Különösen a mostani időkben látjuk a családi élet nagy jelentő-
ségét a nemzet sorsára nézve. Könnyelműség azt mondani, hogy hi-
szen az élet más rendjének kialakulása megy végbe s ennek termé-
szetes jelensége az is, hogy a családi élet átalakul. Bizonyos, hogy
a családi élet is alakul, hiszen minden egyes új családban lehet
valami eltérés a szülői családok életmódjától s a korszakváltozás
nem hagyja érintetlenül a családot sem. De az alakulás nem szük-
ségképpen átalakulás, a változás nem megváltozás, mert az életnek
örök törvényei is vannak. Ezek között a legszilárdabbnak éppen
azt látjuk, ami a családot létre hozta és fentartja. S ilyen szilárd
törvény a hatások körforgása is: az egyesek minősége szabja meg
a kis körök minőségét, a kisebb körök ereje és szelleme az alapja
a tágabbak erejének és szellemének, a tágabb körök sorsa hatá-
rozza meg a szűkebbek életét, ennek közvetlen feladatait és lehető-
ségeit s így alakul ki az egyének minősége.

Aki a maga családja távolabbi életére gondol, annak a nemzet
sorsával is kell törődnie. Aki a nemzet jövőjét akarja biztosítani,
annak a benső erőket kell fejlesztenie, tehát a családokkal kell tö-
rődnie. A család a forrása a nemzet egységének vagy bomlásának.
A család és a nemzet élete egymásba olvad, de a családi élet útján
a nagy körforgásba bele lehet nyúlnunk. Ez mutatja meg a szülők
felelősségét a nemzet sorsáért, mert a családi életet a szülők tar-
toznak irányítani.

A  kecskeméti ref.  tanárok szövetsége  Szülök Iskolája  c.   soroza-
tában 1940 április 10-én tartott előadás gondolatmenete.

A Kecskeméti Református Nőnevelő-Intézet 1939—40. évi Évköny-
véből.



NEGYEDIK RÉSZ.

ÚJABB BONYODALMAK
KEZDETÉN.



NYUGTALAN IDŐ, NYUGODT NEVELÉS.
1. Bárki hallja is, amit mondani kezdek, bizonyosan egyetért

velem abban, hogy mostani éveink tele vannak sokféle nyugtalan-
sággal s ez nem hogy enyhülne, egyre fokozódik. Ma az emberek
nagy része nem tud bizakodva nézni a jövőbe, nemzetet pedig egyet
sem látunk fenyegető veszedelem nélkül.

Erről sokan úgy beszélnek, mintha az élet soha ilyen nehéz
nem lett volna. Alig gondolunk a múltra, holott egyéni gondokban
bőséges részünk volt régebben, a háború előtt is magunknak, még
azelőtt elődeinknek — s tudjuk: örök emberi sors, hogy töprengés
és vergődés, veszedelmek és veszteségek nélkül senki sem élheti le
az életét. Aki mást állít, nem jár eléggé kinyitott szemmel és vége
előtt dicséri a napot. — Tudjuk azt is, hogy a nemzetek sorsa is
nagy ingadozások között halad örökké; a magyarság ezer év óta
sokszor látta életét nagy veszedelemben és sokszor szenvedett el
súlyos időket. A mai állapotot tehát csak az vélheti egészen rend-
kívülinek, aki a történelmet nem ismeri s gyermekkora csendjében
a vihar távoli jeleit, a mélységből fenyegető hangokat, nemzetek
harcait és készülődését nem vette észre. Nyugtalanságra ok mindig
volt. Igaz azonban, hogy most különösen sok van. Igaz az is, hogy
az ember a maga korának bajait érzi s a múltnak bajaival nem
vigasztalódik!

Ma a nyugtalanság azért is nagyobb, mert ma már sokkal töb-
ben érzik meg nemcsak hol egyik, hol másik bajt, hanem a bajok
távolibb kapcsolatait is. Ma sem mindenki egyaránt. Vannak elegen,
akiket csupán magok sorsa nyugtalanít. De nem az ilyen önzőké a
legnagyobb nyugtalanság. A mai élet terhe különösen azokat
nyomja, akiknek nem saját személyök a legfontosabb, hanem gyer-
mekeik és nemzetök; akik felismerték, hogy az egyesek életét a
nemzet sorsa határozza meg, a nemzet sorsát pedig igen nagy rész-
ben tagjainak egyéni minősége. Az ilyen emberek nem csak a jelen
súlyát érzik, hanem a jelent a jövő gondja teszi nekik nyomasztóvá;
ezek felelősséget éreznek utódaik és az egész nemzet sorsáért, tehát
nem csupán sóhajtoznak, nem panaszkodnak, hanem egyengetni is
igyekeznek a jobbnak, a kedvező változásnak az útját.

2. A jobb: nem a gondtalan és bájtalan élet. Ha kívánná is ezt



340

az ember magának, gyermekeinek, nemzetének, tudja, hogy lehetet-
lent kívánna. A jobb, amit kívánunk mindig: szabadulás attól, amit
, éppen a legnagyobb rossznak érzünk. Ma a legnagyobb rossz: a bi-
zonytalanság a jövő felől, nyugtalanság kiszolgáltatott voltunk
miatt. Ma azt szeretnők, hogy ebben legyen változás, e tekintetben
érjük el, amit elérhetünk: a mainál nagyobb nyugalmat; legyen az
élet csendesebb és álljon az életünk rendjéből több önmagunkon.

Mit tehetünk ezért, egyenként, lehet-e a kedvező változás útját
egyengetnünk? Nem az u. n. nagy politika oldaláról nézzük meg ezt
a kérdést, hanem a magunk, egyszerű kisemberek szempontjából.

Közöttünk aszerint enyhébb vagy súlyosabb a nyugtalanság,
hogy ki hogyan tudja hordozni saját életének egyéni terheit és el-
viselni a korszak egyetemes gyötrelmeit, ki mennyire tudja meg-
nyugtatóan irányítani élete folyását és teljesíteni a reá váró köte-
lességeket. Nem arról van tehát szó, hogy terhünk ne legyen, ha-
nem hogy bírjuk, ami reánk nehezedik; nem arról, hogy ne függ-
jünk semmitől, hanem hogy a hatalmunkban nem levő viszonyok
között is lehetőén magunk útján járhassunk és a magunk hivatását
betölthessük. Az egyetemes nyugtalanság hirtelen megszűnésén nem
ábrándozhatunk. A jobbnak, a kedvező változásnak csak lassan-
lassan lehet elkövetkeznie, mert annak benső feltételei vannak; e
feltételek tehát egyénenként bennünk kell, hogy kialakuljanak. Az
óhajtott nyugalom: a benső nyugalom, hogy állandóan küzdenünk
lehessen; lelki egyensúlyra van szükségünk, hogy csapásokat el
tudjunk hárítani vagy el tudjunk szenvedni s a munkát újra meg
újra elölről kezdeni képesek legyünk. Sem benső nyugalom, sem
lelki egyensúly nem lehet másban, csak akiben kialakult fejlődése
rendjén a lelki erő, vagyis aki felkészült az életre. Ez, a felkészülés
a mai életre, ez a helyzet javulásának feltétele. Ezt kell tehát minél
teljesebbé tennünk.

Mostanában azonban ennek a felkészülésnek mintha nem tu-
lajdonítanának elegendő fontosságot. Sokszor halljuk gyenge, élhe-
tetlen emberről, még hitványról is: nem tehet róla, hogy olyan;
olyannak született. Csakugyan, abban, hogy milyenné váltunk, a
születésen, öröklésen kívül életünk körülményeinek is nagy része
van. Sokszor halljuk azt is, hogy minek a hosszadalmas készül-
getés; nem ez dönt, az élet a tanító mester, a körülmények
majd kifejlesztik mindenkiben, amire szüksége van. A körülmények
hatása valóban mérhetetlen; megerősítheti a gyengét és elsorvaszt-
hatja az erők csíráit, módot adhat rejtett képességek váratlan ki-
pattanására, gyáva embert vakmerővé tehet, de visszaszoríthat ér-
tékes tulajdonságokat, finomabb érzésű embereket bátortalanná te-
het. Ezért a körülmények hatását nem lehet szabadjára hagyni, ha-
nem gondoskodnunk kell arról, hogy mindenki erőssé fejlődjék,
amennyire csak lehet. Ez a gondoskodás a nevelés rendeltetése.



341

3. A nevelés arra való, hogy beleavatkozzék az ember alakulá-
sába, a különféle esetleges hatásokat felhasználja, a kifejlődést,
megerősödést elősegítse és irányítsa a felkészülést az életre. Ezt az
örök rendeltetését a nevelés mindig aszerint teljesíti, hogy mikor
mire van szükség a jobb jövő érdekében, miféle tulajdonságok kifej-
lesztése kívánja a legnagyobb gondot, melyeknek a fejlődését gátol-
ják az adott körülmények. A nevelés a fokozatos javulást azzal se-
gíti elő, hogy segít megtartani a felnőttek tulajdonságai közül, ami
értékes és iparkodik kialakítani, ami hiányzik vagy fogyatékos.

A nyugtalanság mai korszakában az egyetemes nyugtalanság
enyhülését az egyesek benső nyugalmának fokozódásától, lelki
egyensúlyától reméljük; ebben látjuk ma a legnagyobb hiányt s
ezért ez jelöli ki a nevelés közvetlen feladatát is. Erős lelkű új nem-
zedéket kívánunk; olyan embereket, akiket nem ver le, nem bátorta-
lanít el a mostani élet, mert felkészültek erre az életre, megtanul-
ták, hogy »a világ így megyen« s az életet emberhez illően, józanul
nézik: olyannak veszik, amilyen és olyanná igyekeznek alakítani,
amilyennek látni szeretnék. A mai nyugtalanságban csak az állhat
meg, maga számára a megnyugvás útjára az találhat reá, aki »For-
tuna szekerén okosan ül«, azaz nem felejti el soha, hogy egyént és
nemzetet mi minden fenyeget, de nem megy el érzéketlenül az élet
neki nyíló örömei mellett.

A nevelésnek ma az a feladata, hogy kifejlessze a bátorságot
az élethez, a képességet a most szükséges munkára s beleoltsa az
új nemzedékbe a bizalmat is a maga ereje és a munka sikere iránt.
Ha azonban ez így van, akkor észre kell vennünk azt is, hogy e fel-
adatot csak nyugodt nevelés oldhatja meg; olyan nevelők, akikben
mindezek a tulajdonságok megvannak, a munkájokban is érvénye-
sülnek és a nyugtalanságon úrrá lenni képesek.

4. Ezért tartom a jövőre nézve veszedelmesnek, s ezt jó egy-
szer egyenesen kimondani, hogy a nevelés ma nem folyik nyugod-
tan. Nem is folyhatik úgy, mert amikor a nyugtalanság általános,
ettől egyetlen munkatér nem lehet mentes. A közviszonyokból nem
szakadhat ki egyetlen tevékenység sem; a nevelés legkevésbbé. Az
élet hatása nemcsak a növendékeket alakítja folytonosan, hanem a
felnőtteket is: egytől-egyig részesei a korszak mindenkit átjáró ha-
tásainak. Ha pedig a nevelők is a korszak bélyegét hordozzák, mi-
ként lehessen nyugodt a nevelés?!

S hogy a nevelők is nyugtalanok, azt nem is kell igazolnom bő-
vebben, elég rámutatnom a nevelés két főalakjára, a családi és az
iskolai nevelésre. A családi nevelés olyan, amilyen a családi élet, ez
pedig felettébb sokszor felbomlott vagy zilált, a gyermek számára
nem éltető levegő. És a jövő nemzedék lelki nyugalma szempontjá-
ból nem kisebb a baj ott, ahol nincs ugyan hiány szeretetben, nem
zavarja az életet erkölcsi fogyatékosság, de a gyermekkel foglalko-



342

zást meggátolja vagy rendszertelenné, izgatottá teszi a szülők sok-
féle okú izgalma, a közélet mostani zavarai, kíméletlenségei s ezek
következtében éppen a család sorsának bizonytalansága. A családi
nevelés soha sem volt általában magas fokon, de most a szülőknek
különösen nagy része nem tudja gyermeke fejlődését a benső nyu-
galom, a lelki egyensúly irányában kormányozni, mert ez a mai vi-
lág a családi élet bensőségének, a szülők tekintélyének, a gyerme-
kek egyenletes fejlődésének halálos ellensége. — Az iskola pedig
a tanítóktól, tehát a magánéletben ugyanígy gyötrődő emberektől
kívánná mások gyermekeinek egyenletes, nyugodt nevelését! Min-
dig nehéz volt ez olyanoknak, akiket az élet napról-napra kemény
próbára tesz, egyiket anyagi nehézségekkel, másikat szülői aggodal-
makkal, a harmadikat azzal, hogy magánosságában csonkának érzi
az életet, a negyediket, ezrediket mások előtt ismeretlen, neki azon-
ban alig bírható lelki terhekkel. Most sokkal több az ilyen eset,
mint eddig. És valamennyi iskolai nevelőt nyugtalanná teszi a ma
különösen sok ellentétes követelmény és követelőzés, amellyel a
szülők eléjök állanak; a tömérdek akadály, amelyet növendékeik
hazulról, az utcáról, szórakozásaikból felszednek és nem mindig
öntudatlanul állítanak a tanító jószándékának útjába. Nemcsak az
egyes nevelők, hanem egész intézetek szenvednek közönségök gyak-
ran meg nem érdemelt bizalmatlansága miatt. És látnunk kell azt
is, hogy egész iskolafajok, sőt az egész közoktatási szervezet embe-
rei válnak szinte bizalmatlanná a saját munkájok értéke iránt. Az
ilyen nyugtalan időkben az iskolák szervezetét is folytonosan módo-
sítják, mert az intézők szeretnék megtalálni a legjobb alakot. Jófor-
mán lehetetlen ilyenkor higgadtan irányítani az intéményeket, meg-
védeni kapkodó változtatásoktól a szervezetet vagy a tanulmányi
rendet. Az is növeli a nevelők nyugtalanságát, ha megértés nélküli
mozdulatlanság, jelentéktelen apróságok hangsúlyozása a nevelés
lényegét veszélyezteti.

5. Nem, a nevelés terén valóban nincsen nyugalom. Ez a nyug-
talanság most természetes. Ebből azonban nem a belenyugvás kö-
vetkezik, hanem az ellenkezője: minél általánosabb a nyugtalanság,
annál nagyobb erővel kell igyekeznünk arra, hogy a nevelés nyu-
galmát visszaállítsuk.

E tételben első pillantásra kétségtelen a benső ellenmondás. A
nyomasztó, izgató, békét nem engedő forrongásban a mindezt átélők
egyik csoportja, a nevelők, hogyan éljenek és dolgozzanak úgy,
mintha a mindenki életét és munkáját nehezítő körülmények őket
nem érintenék?! A tételt nem is így kell érteni, mert ez a kívánság
lehetetlenség; de amit mondok, az ennél jóval több.

A nevelésnek éppen azért kell nyugodtnak lenni, mert az idő
nyugtalan; a nevelőknek nem is szabad úgy tenniök, mintha semmi
baj sem volna, hanem éppen nekik   kell minden   bajt,   növendékeik



343

egyéni bajait és a nemzet mindenkit fenyegető veszedelmeit is leg-
élesebben látniok és legmélyebben átérezniök. Csak akkor állhatnak
gyermekeik vagy növendékeik előtt, a hatások keresztútján szilár-
dan, segítésre, útmutatásra készen. Ha még olyan nehéz is telje-
sülnie, ki nem kerülhetlen áll előttünk az a követelmény: minél
nyugtalanabb, kapkodóbb valamely korszak közszelleme, a nevelés
embereinek tevékenysége annál nyugodtabb, egyenletesebb, céltuda-
tosabb tartozik lenni.

Ez a követelmény próbára teszi minden egyes nevelő lelki ere-
jét. Lehet, hogy van is, aki e kívánságot túlzottnak és jogtalannak
érzi. Az gondoljon arra, hogy minden hivatásnak van olyan mozza-
nata, amely másokénál nagyobb lelki erőt kíván bizonyos esetek-
ben. Ha pl. tűz üt ki, elvesztheti a fejét mindenki, csak a tűzoltó-
ság nem; minél erősebb valamely járvány, az orvosok annál ke-
vésbbé törődhetnek csak önmagok védelmével; hitetlen sokaság kö-
rében van a legnagyobb szükség arra, hogy a lelkipásztor türelme-
sen és bizakodóan a maga életével igazolja hitének megtartó erejét.
Ugyanez az, amit a nevelőktől kívánunk: minél ziláltabb az élet,
minél inkább csak a jelennel és a közvetlen jövővel törődnek az em-
berek és ezért minél nehezebben tud eligazodni az új nemzedék a
tömérdek, ellentétes és összekuszálódó hatás között, a nevelők an-
nál tudatosabban és elszántabban dolgozzanak a távolabbi jövőért,
a nevelés annál határozottabban igyekezzék erősíteni a becsületes
törekvést a kiigazodásra és fejleszteni azokat a tulajdonságokat,
amelyek a kibontakozásra segíthetnek.

6. Ennek így kell lennie, mert ha a nevelés nem nyugodt, ak-
kor nincs középpontja a növendék napról-napra alakuló életének. —
S ugyan mi lesz abból, ha a csupa bizonytalanságot látó mai ifjúság
áll majd Önkéntelen példaként az akkori ifjúság előtt, ha ez neveli
majd felnőtt korában az utána következőket?] A látomás nem ör-
vendetes. Akkor a mai köznyugtalanság tovább terjed az újabb
nemzedékekre is, évről-évre több emberre. Terjed és egyúttal mé-
lyül, mert egyre kevesebb ellenállásra talál. A mai 60—50 évesek
még nyugodt, a mainál mindenesetre lényegesen nyugodtabb korban
nőttek fel, ezek nevelői még a magyarság felfelé haladó korszaká-
nak szellemében éltek. A 40—25 éveseken már sokféle nyoma van a
fejlődés közben átélt zavaros éveknek, de még ezek nevelői is jó-
részt a nyugodtabb idők neveltjei voltak. A mostani ifjak és gyer-
mekek azonban már általában nem igen élvezhetik az otthon csend-
jét és békés hangulatát sem; aránylag kevesen részesülnek az
egyenletes nevelés, szilárdabb irányítás, higgadt példaadás benső
biztonságot teremtő hatásában. Egyre kevesebben lesznek, akiket
nevelésök képessé tehet arra, hogy zavaros benyomások tömegében
eligazodjanak s váratlan és újszerű helyzetekben is kialakult mér-
tékkel foglaljanak állást. Milyen példaképek, milyen nevelők válhat-



344

nak ezekből?! Akik így nőnek fel, azokban magokban sem fejlődhe-
tik ki semmi olyan tulajdonság, amely a jövőnek különbbé, nyu-
godtabbá alakulását remélhetővé tenné, — ilyen tulajdonságokat
a nálok fiatalabbakban sem fejleszthetnek.

Tudom, hogy erre valaki azt mondhatja: hiszen a mai növendé-
kek nem is olyan nyugtalanok, mint a felnőttek; nemcsak a gyer-
mekek, hanem a felserdültek sem látják a mi izgalmaink és gyötrel-
meink okát, nem is értik szüleik aggodalmait; nincs hát semmi baj.
Erre azt kell felelnünk: akkor a baj még nagyobb. A jobb jövőért
nem tudhatnak majd dolgozni olyanok, akik a jelen kérdéseivel nem
törődnek, azokat megérteni nem igyekeznek vagy nem képesek;
azok sem, akik vakon bíznak jelszavak csodatevő erejében; még ke-
vésbbé, akik mindent csak egyéni kényelmök vagy érdekök, sokszor
élvezeteik szempontjából akarnak tekinteni.

Ha sokan vannak a legifjabbak között ilyenek — és aligha ta-
gadhatjuk, — az is azt mutatja, hogy a nevelés ma nem az, aminek
lennie kellene: nem tudja megérttetni a nemzet életének mai szaka-
szát, nem tudja felismertetni a mindenkire váró tennivalókat, nem
tudja kifejleszteni és megerősíteni a jövőre irányuló céltudatos
munkának szándékát és irányelveit, azaz érzületi és értelmi feltéte-
leit. A nevelés nyugalmán nem azt értjük, hogy közömbös legyen és
közömbössé tegyen a mai nyugtalanság és annak okai iránt; éppen
ellenkezően: el sem tűrheti a közömbösséget; kötelessége, hogy
tegye tudatossá az új nemzedékben a mai életet és a mai helyzetet,
az ebből a mostani ifjúságra következő feladatokat. Már láttuk:
mit jelent az, ha az ifjúság nincs tisztában a közélet nagy kérdései-
vel. A háború úgy szakadt az akkoriakra, hogy utólag is alig tud-
ták az okait felfogni; 1918 és 1919 eseményei is teljesen készület-
lenül találták éppen a legtöbb iskolázásban részesülteket. A leg-
utóbbi évtizedek nevelése a jelenről tájékoztatott legkevésbbé. Most
ezt a mulasztást szenvedjük. A mai nevelés annál inkább felelős
azért, hogy a holnapi felnőttek saját sorsokért és a nemzetért való
egyéni felelősséget átérezzék.

7. A nevelés felelősségét azonban nem elég így általánosságban
hangoztatnunk. A nevelés nem valami személytelen folyamat, ha-
nem egyes emberek munkája, érette tehát a nevelők felelősek. Ez a
felelősség egyenként terhel mindenkit, aki magára vállalta azt a kö-
telezettséget, hogy mások fejlődését irányítja.

Példaként újra a családot és az iskolát említem, a szülőket és
tanítókat. A családban és az iskolában kell nyugalomnak lennie,
hogy a nevelés nyugodt lehessen. E nyugalom biztosítását ne vár-
juk, nem is remélhetjük mástól, semmiféle hatóságtól vagy fordu-
lattól, csak önmagunktól. Valahányan szülők és tanítók vagy szülők
is, tanítók is vagyunk, rajtunk fordul meg, hogy a mi gyermekeink,
a mi növendékeink hogyan készülnek fel a rajok váró életre, önma-



345

gunktól kell megkövetelnünk a belső nyugalmat, mert enélkül nem
lehet feladatainkat megértenünk, ide-oda hullámzó mozgalmakban
megállanunk s akkor nem lehet benső nyugalom a mellettünk nö-
vekvőben sem. Nem maradhat meg, ha nyugodtnak születtek is, nem
állhat helyre, ha a képességök erre megvolna is. Magunkban kell a
lelki erőre vigyáznunk, ezt gyakorolnunk, mindenáron megtarta-
nunk, mert a növendék lelki ereje csak a nevelő erejéből táplálkoz-
hatik.

E kötelességünk alól nem menthetjük fel magunkat azzal, hogy
hiában a mi törekvésünk, ha családunk többi tagja nyugtalan, vagy
ha az iskolai testületben sokféle ember sokféle felfogással egymás
hatását lerontja. A jobb jövőnek nem az a feltétele, hogy az új nem-
zedék csak egyféle hatást kapjon, hanem az, hogy legyen valaki,
aki őt a sokféleségben eligazítja. A nevelésre nem lenne szükség,
ha a legegyszerűbb élet is bonyodalmas nem volna; nem lenne a
nyugalom a nevelésnek egyik követelménye, ha a tájékozódás bi-
zonytalansága az ember lelki fejlődésével együtt nem járna a leg-
nyugodtabb időben is. És ha közvetlen környezetünkben más nem
való arra, hogy példája és szava mint valami világító torony el-
igazítson, annál nagyobb szükség van reánk, akik ezt a hivatást fel-
ismertük.

A nevelő mindenki számára voltaképpen csak egyetlen ember.
Még a családban, a legbensőbb együttélésben is bizonyos, hogy vagy
az apa, vagy az anya adja meg a lelki alakulás irányát, ha a gyermek
mindkettőt egyaránt szereti is; az iskolában csak a közömbös nö-
vendék nem áll különösen egyik tanítójának döntő hatása alatt, ha
az iskola szelleme egyöntetű is. Ezért kötelessége mindenféle nevelő-
nek úgy élnie, magán úgy uralkodnia, hatásra aként törekednie,
hogy ha ő az, akihez a gyermek vagy a tanítvány előbb önkényte-
lenül, majd tudatosan kapcsolódik, az ő személyében egybefonódja-
nak, megnyugtató összhangban egyesüljenek a külön-külön ellen-
tétes hatások.

Nincs ebben semmi olyan követelmény, amit nevelő lelkületű
ember nem vállalhat és nem teljesíthet. A sokféle hatás között, a
több nevelő között, a mi hatásunk nem az egyoldalúsággal győz,
nem azzal, hogy a másik embert leszóljuk, a másik álláspontot
kisebbítjük vagy éppen gyalázzuk, hanem azzal, hogy a magunk
nyugalmával az eligazodást ösztönösen keresőt magunkhoz vonzzuk,
bár ezen nem mesterkedünk; a magunk véleményének tisztaságá-
val ennek helyességét bizonyítjuk, holott a másik felfogásban levő
igazságot is elismerjük; az ingadozót nem kárhoztatjuk, hanem
nyíltan mutatjuk meg, hogy magunk hogyan igazodtunk ki a nyug-
talanító kétségek közül.

Kicsiny dolgokban és nagyokban, családtagok között és tanító
testületekben nem az biztosítja a békét, az élet és ezzel a nevelés



346

nyugalmát, hogy egymást elhallgattatjuk vagy megfélemlítjük,
hanem hogy mindnyájan őszintén keressük az együttdolgozás leg-
jobb, legigazibb útját. Nyugtalan időben a nyugalom csak egymás
megbecsüléséből nőhet ki, a közös feladat, közös érdek felismeré-
séből és becsületes szolgálásából. Ezért a nevelés nyugalmának
még nem biztosítéka, ha a nevelőknek nincs okuk nyugtalanságra,
az sem, ha az egyhivatású emberek mind egyetlen felfogással Ítélik
meg a dolgokat. A nyugalmat az biztosítja, ha minden egyes nevelő
igyekszik saját nyugtalanságát leküzdeni, bármi is annak az ere-
dete, s ezzel a törekvéssel példát mutat fejlődőknek és nyugtalan
felnőtteknek egyaránt.

8. A nyugtalan idő tehát önuralmat kíván a nevelőktől, a neve-
lés, az új nemzedék, a jövő érdekében. És ez a — mondjuk — hiva-
tásszerű önuralom elsősorban magának a nevelőnek használ. Az a
gondolat, hogy a kötelességemet csak úgy teljesíthetem, ha nyug-
talanságomon erőt veszek, egy ideig fokozza ugyan a terhemet, de
azután megkönnyíti a hordozását. A szülőkben az a tudat, hogy a
gyermekök sorsa a lelki erején fordul meg s e lelki erőnek ők a
forrásai: a szülői felelősség érzését fejleszti és saját erejöket
fokozza. Az iskolai nevelőnek az a tisztánlátása, amely a nemzet
életében reá váró feladatot felismertette vele, a maga egyéni életé-
nek terheit is könnyebbé teszi, nem mintha csökkentené azokat,
hanem mert az erejét, a lelki erejét táplálja; hiszen az erő nem-
csak ott érvényesül, ahol kifejlődött.

Ha a nevelőknek ez a két csoportja, a szülők és a tanítók, egy-
aránt igyekeznek a mai élettel járó nyugtalanságokat nem elhall-
gattatni, hanem leküzdeni magokban annyira, hogy gyermekeik,
növendékeik őket nyugodtaknak láthassák, rendre nyugodtabbá és
bensőbbé válik a családok élete, egyenletesebbé, teljesebbé az
iskolai munka. Ekkor több és jobb útmutatást kap az új nemzedék
a mostani életben, s mindennél többet érő példát jövő küzdelmekre
és megpróbáltatásokra.

Magokon uralkodni törekvő szülők és tanítók megértik egymás
nehézségeit és segíteni iparkodnak egymásnak. A nyugtalan idő
parancsa a család és az iskola között is megteremtheti a békét, ha
ezt a parancsot megértjük és követjük.
Rádióelőadás 1938 szept. 4.
Nevelésügyi Szemle (Szeged), 1938.



TARTALOM.
Előszó      ......................................................................................................................3

ELSŐ RÉSZ. A HÁBORÚ KITÖRÉSE ELŐTT: ESZMÉLTETÉS.
1. A magyarság belső állapota és nevelésünk feladatai ................................................9

MÁSODIK RÉSZ. A HÁBORÚ ALATT. A LELKIERŐ GONDOZÁSA

I. Védekezés kedvezőtlen lelki hatások ellen.

2. Tennivalóink  .................................................................................................... 21
3. Kishitűség    ...................................................................................................... 23
4. Az   együttérzés  ápolása  ................................................................................. 26
5. Példaadók  kellenek  ........................................................................................ 28
6. Közös gondolkodás   ........................................................................................ 30
7.      Magunk erején L, II. ......................................................................................... 32
8.      A közfegyelem .................................................................................................. 37
9.      A  családi élet .................................................................................................... 40
10. A gyűlölködés ellen I, II.   ............................................................................... 42
11. Az iskolai szünidő a háborúban  ...................................................................... 47
12. Javulás, javítás ................................................................................................. 51

//. Háborús élmények értékesítése a nevelésben,

13. A tábori élet nevelésügyi tanulságai ................................................................ 55
14. A háború krónikája ........................................................................................... 57
15. Apró tanulságok és a napi munka .................................................................... 60
16. Katona-tanítók   levelei     ................................................................................. 62
17.    Háborús kérdések az oktatásban ...................................................................... 65
18. Az első háborús tanév befejezése és története .................................................. 69
19. Nevelői gondolatok az erdélyi eseményekről ................................................... 73

///. A békére való előkészület.

20. Köznevelésünk  és  a  háború  .......................................................................... 83
21. A közerkölcsiség és a háború ........................................................................... 89
22. A békére való átmenet nevelésügyi kérdései I., II. ........................................ 103



348

IV. A nemzet sorsa és a nevelés.

23. A nemzet iránt való érdeklődés ...................................................................... 121
24. Nemzeti  felelősségérzés   .............................................................................. 126
25. A  „nemzetnevelés“  jogosultsága  ................................................................. 130
26. Benső megújhodás    ...................................................................................... 137

HARMADIK RÉSZ. A HÁBORÚ UTÁN: A MEGÜJHODÁS FELÉ

V. A benső megújhodás alapjai.

27. Térjünk vissza Széchenyihez ............................................................................. 143
28. Mi  a  nemzetnevelés?  ....................................................................................... 146
29. Nemzeti önismeret   ...........................................................................................162
30. Történelmi érzék   .......................................................................................... 174
31. Mindenki nevel   ............................................................................................ 179
32. Újjáépítés   és   megújhodás  .......................................................................... 185
33. A közös munka lelki akadályai   ..................................................................... 190
34. Önmagunk nevelése  ...................................................................................... 210
35. A közélet erkölcsi követelményei .................................................................. 220
36. A felelősség .................................................................................................... 238
37. A köztisztviselők felelőssége a nemzet sorsáért ............................................ 248
38. A mindennapi élet erkölcsi követelményei .................................................... 268
39. A lelki béke  feltételei  .................................................................................... 278

VI. Az ifjúság és a jövő.

40. Magyar jövő, magyar ifjúság .......................................................................... 287
41. A nemzet jövője és a leányok I., II. ............................................................... 294
42. Az ifjúság és a mai élet nagy kérdései   ......................................................... 305

VII. A családi élet.

43. A gyermek hatása a szülők életére ................................................................. 321
44. A családi élet hatása a gyermek sorsára .......................................................... 328
45. A családi élet:  a nemzet egységének vagy bomlásá-

nak forrás........................................................................................................... 330

NEGYEDIK RÉSZ.   ÚJABB BONYODALMAK KEZDETÉN

46. Nyugtalan  idő,  nyugodt nevelés ....................................................................... 339


