
KAPI BÉLA

 

KEGYELEM ÉS ÉLET

EGYHÁZI BESZÉDEK,
TANULMÁNYOK, ELŐADÁSOK. ÉS EGYÉB ÍRÁSOK

ELSÓ KÖTET

GYŐR, 1940.

KIADTA A DUNÁNTÚLI EVANGÉLIKUS LELKÉSZEGYESÜLET.



BAROSS-NYOMDA: UZSALY ÉS KONCZ. (A HARANGSZÓ NYOMDÁJA.)



Könyvemet  múltra  emlékezéssel,  jövendőre  kötele-
zéssel,  a  boldog  életszolgálat  közösségében  szeretettel
ajánlom Istentől dicsekvésül adott hű

munkatársaimnak,
kik  templomban,  iskolában,  egyházkormányzatban,
békességes  időben  és  szorongattatás  közt,  hittel,
kitartással  az  evangélium  dolgaiban  velem  együtt
viaskodtak   s   bizonyságtétellel   megerősítették,   hogy

a kegyelem élet
és

az élet kegyelem.



ELŐSZÓ

A  Dunántúli  Lelkészegyesület  régi  és  új  írásaimból  néhány
kötetre való anyag összeállítását kérte tőlem.

Ezek  az  írások  különböző  műfajhoz  tartoznak.  Van  köztük
prédikáció,  alkalmi  beszéd,  előadás,  tanulmány,  programmjelző
megnyilatkozás.

Különböző  időben  születtek.  Némelyiken  a  delelő  nap  su-
gárzása ég, másikon alkonyati fény játszik.

Különböző  arcot  mutatnak.  Meglátszik  rajtuk  a  gyorsiramu
kor  feladataihoz  alkalmazkodás  s  írójuknak  ezekkel  szemben
való állásfoglalása.

Különböző  formában  jelentkeznek.  Van  köztük  befejezett-
csiszoltságú  alkotás,  vázlatnak  meghagyott  írás,  feljegyzéshez
hasonló gondolat-rögzítés.

Bizonyos  azonban,  hogy  belső  lelkiegységbe  egybefogja
azokat a könyv homlokára jegyzett cím:   K e g ye l e m  és  Élet.

Ez  az  egymásmellé  állított  és  egymástól  elválaszthatatlan
két  szó:  K e g y e l e m  és  É l e t  teológiai  meggyőződést,  egy-
házi  munkaprogrammot,  életbölcseletet  és  bizonyságtevő  vallás-
tételt jelent.

A  kegyelem  és  élet  szerves  kapcsolatában  felismertem
Isten  tudományának  elhatározó  igazságait.  Ezek  szabták  meg
igehirdető  és  egyházkormányzó  szolgálatom  irányát.  Ezen  az
alapon  épült  meg  életrendszerem,  mely  az  élet  égő  problémáinak
megoldását  az  örökkévalóság  fényében  kereste.  Ennek  az  egybe-
kapcsoltságnak  hitelesítő  pecsétje  saját  életem  bizonyságtétele
arról, hogy a kegyelem élet és az élet kegyelem.

 



8

Köszönöm  Dunántúli  Evangélikus  Lelkészegyesületünknek,
hogy  a  szolgálás  követelésével  munkám  összeállítására  kénysze-
ritett s annak kiadásával megtisztelt.

Könyvem  fogyatékosságának  tudatában,  alázatos  érzéssel
bocsátom  azt  útjára,  mégis  azzal  a  csendes  bizonyossággal,
hogy  megjelenésének  jogosultsága  nem  dicsőségében,  hanem
szolgálatában rejlik.

Isten  tegye  könyvemet  misszió-munkássá,  hogy  általa  sokan
eljussanak  ama  igazság  megismerésére:  a  kegyelem  élet  és  az
élet kegyelem.

Győr, 1940. év adventjén.

KAPI  BÉLA.



A KERESZTFA
ÁRNYÉKÁBAN



Karácsonyi könnyek.
Karácsony.

Ezs.  43,  1—3.:  És  most,  óh  Jákob,  így  szól  az  Úr,  a  te
Teremtőd  és  a  te  alkotód  Izrael:  ne  félj,  mert  megváltottalak,
neveden  hívtalak  téged,  enyém  vagy!  Mikor  vízen  mégy  át,
én  veled  vagyok  és  ha  folyókon,  azok  el  nem  borítnak,  ha  tűz-
ben  jársz,  nem  égsz  meg  és  a  láng  meg  nem  perzsel  téged.
Mert  én  vagyok  az  Úr,  a  te  Istened,  Izraelnek  Szentje,  a  te
megtartód.

A  könnycsepp  csodálatos  csiszolású  varázstükör.  A  belé-
tekintőnek  nem  külső,  hanem  belső  arcát  adja  vissza.  Ez  magya-
rázza,  hogy  a  könnycseppen  át  másnak  látom  magamat,  a  kö-
rülöttem  mozgó  embereket,  az  Istent,  az  egész  életet.  Mind-
ezeknek  külső  arcvonásaihoz  szoktam  hozzá,  de  a  könnycsepp
tükrében  magamnak  és  másoknak  is  a  belső  arcát  látom  meg.
Éppen  azért  a  könnycsepp  tükörjátékára  szükségünk  van.  Nem
is közömbös, hogy van-e könnyünk, vagy nincsen.

Könnyemen  át  megértem  karácsony  ünnepét.  Rajta  keresz-
tül  nemcsak  a  gyermek  Jézust  látom,  amint  mosolygó  gyermek-
szemével  rámtekint,  hanem  meglátom  a  küzdő  és  a  kereszten
meghaló  Krisztust  is.  Látom  az  Istent,  amint  engem  keres,  és
látom  magamat,  amint  kezemben  tartva  összetört  lelkemet,  két-
ségbeesve  keresem  az  Istent.  Karácsonyt  könnyemen  keresztül
értem meg igazán.

Karácsony  ünnepén  gondoljunk  a  karácsonyi  könnyekre  és
pedig az elfelejtett, az elfogyhatatlan és az elsíratlan könnyekre.

1.  Vannak  elfelejtett  karácsonyi  könnyek,  melyekre  nem
gondolnak az emberek.

Két  örök  problémája  van  az  életnek,  a  bűn  és  a  halál.  A  tör-
ténelem  korszakain  végighúzódik  az  a  törekvés,  hogy  ezektől
a  nagy  tehertételektől  megszabaduljon  az  ember.  A  vallások
közös  törekvése  arra  irányul,  hogy  kiengeszteljék  a  bűn  miatt
haragvó  Istent  s  helyreállítsák  az  emberrel  való  jó  viszonyát.
A   kezdetleges   fetiskultusztól    az   ószövetségi    áldozatoltárig

 



12

ugyanaz  a  törekvés  érvényesül:  megszüntetni  a  bűn  következ-
ményét.

A  modern  kultúra  megkerüli  a  problémát.  Leplezi  a  bűnt,
letompítja  annak  jelentőségét.  Kihangsúlyozza  az  emberi  jóság
értékét.  Kedvezően  ítéli  meg  az  ember  erkölcsi  helyzetét.  Ilyen-
formán  azután  nincs  szükség  kiengesztelőre,  megtartóra,  vagyis
nincs  szükség  Krisztusra.  Ezért  válik  sok  ember  számára  Isten
kegyelmének ünnepe kizárólag az emberi jóság ünnepévé.

Ezzel  szemben  áll  Isten  határozott  kijelentése  a  bűnről.
Nem  múló  jelenség,  avagy  jelentéktelen  tünet  az,  hanem  halá-
losan  komoly,  végzetes  valóság.  Az  ember  természetében  gyö-
kerezik,  ezért  végigkíséri  egész  életén  s  az  ember  akaratától,
életberendezésétől  és  erkölcsi  értékeitől  függetlenül  érvényesíti
hatalmát.  Jóvátehetetlen  következményekkel  jár,  mert  minden
bűn  Isten  ellen  való  vétkezés.  Erkölcsi  tartalmának  hitbeli  hát-
tere  van.  Nem  oldható  meg  tehát  erkölcsi  jóvátétellel,  avagy  az
erkölcsi  törvények  megtartásával.  Következményeiben  is  végze-
tes.  A  bűn  zsoldja  mindig  a  halál.  Nem  ismer  kivételt.  Minden
ember  útja  a  bűn  pusztaságain  a  halálhoz  vezet.  Az  apostol
kiáltása  fejezi  ki  a  teljes  igazságot:  Óh,  én  nyomorult  ember,
kicsoda szabadít meg a halál testéből?

A  mérleg  a  következőket  mutatja:  bűnös  vagy,  tehát
halál  vár  rád!  Halál  vár  élettársadra,  gyermekeidre,  szüléidre.
Halál  vár  mindenkire,  akit  szeretsz,  akiknek  életéért  remegsz,
akikért  dolgozol,  akikért  szívesen  odaadnád  utolsó  csepp  véredet
is. Halál vár minden emberre! Tudod mit jelent ez?

Karácsony  megoldást  kínál  rettenetes  helyzetedben.  Meg-
jelenik  Isten  kegyelme.  Isten  szava  szól  hozzád:  ne  félj,  mert
megváltottalak!  Ez  a  csodálatos  szabadulás  Krisztus  által  tör-
ténik.  A  földre  küldött  Krisztus  megtöri  a  bűnt  s  elveszi  a  halál
hatalmát.  Szenvedése  és  életáldozata  nyomán  elapadnak  a  rémü-
let  könnyei,  elnémul  a  halál  izenete,  megszűnik  a  kárhozat
rettenetessége.

Ezek  az  elfelejtett  karácsonyi  könnyek!  A  csillogó  kará-
csonyfa  alatt  az  ajándékozás  és  megajándékozottság  boldog-
ságában  elfelejtik  az  emberek  bűnösségüket,  halálra  kéltségü-
ket  s  nem  gondolnak  arra,  hogy  karácsonyi  könnyekkel  tartoz-
nak az Istennek. Gondolj ma a karácsonyi hála könnyeire!
2. Vannak elfogyhatatlan karácsonyi könnyek.
Karácsony az örömszerzés, az összedobbanó szívek ünnepe.

 



13

Ilyenkor  érzékenyebb  a  lélek.  Úgy  érzi,  hogy  neki  is  joga  van
a  boldogsághoz.  Szívébe  hasít  a  veszteség,  a  szomorúság,  a
szegénység,  a  mellőzöttség.  Sok  ember  áll  keményen  össze-
csukott  szájjal  a  karácsonyfa  alatt.  Szemében  perzselő  könny
ég,  szívét  nehéz  fájdalom  tépi.  Torkát  elszorítja  a  keserűség.
Ali keményen, mozdulatlanul. Talán nem is karácsonyfa alatt áll.

Karácsony  ünnepén  gondolj  a  karácsonyfa-nélküli  embe-
rekre.  Azokra  a  lázongókra,  elégedetlenekre,  kikre  senki  se
gondolt,  kiknek  senki  se  adott  ajándékot.  A  gond  keresztje
alatt  görnyedő,  állástalan,  kenyértelen,  beteg,  kivetett  embe-
rekre,  a  szeretet  gondoskodásából  kiesett,  elhagyott  gyerme-
kekre, kik a nagy örömszerzésből kimaradtak.

Sok  elrontott,  boldogtalan  életű  ember  van,  kiket  a  szere-
tet  ünnepe  elprédált  értékeikre  emlékeztet.  Lelkükben  gyűlölet
tombol.  Jóvátehetetlen  cselekedetük  árnyéka  kíséri  őket.  Kereszt-
hordozó  szomorú  menet  bontakozik  szemeink  elé.  Az  örömtelen
betegek,  az  elveszett  leányok,  a  tékozló  fiúk  feketeruhás  serege.
Ravatalos  házba  pillant  szemünk.  Karácsonyi  ének  helyett
halotti  zsolozsma  melódiája  zeng  felénk.  Ajándékkal  megrakott
asztal  helyett  szemfedéllel  letakart  koporsót  látunk.  Karácsonyfa-
gyertya helyett virrasztó ravatal-gyertyák lobognak.

Ezeknek  a  kifosztott-lelkű,  szerencsétlen  embereknek  kará-
csonyi  tragédiája  abban  rejlik,  hogy  zúgolódva  bírálgatják
Krisztust,  de  annak  csak  külső  vonásait  látják,  belső  lényege
ismeretlen előttük.

Pedig  karácsony  könnycseppjén  át  azt  a  Krisztust  kell  meg-
látniuk,  ki  Isten  örömszerző  szavával  közeledik  hozzájuk:  ne
félj, én neveden szólítlak!

A  névenszólítás  azt  jelenti,  hogy  Isten  személyes  viszonyba
lép  velünk.  A  karácsonyi  izenet  így  szól:  Ma  született  néktek
a  Megtartó!  Isten  azért  küldi  el  Jézust,  hogy  végigmenjen  élet-
útunkon.  Megszólít,  mint  megszólította  Zakeust:  ma  nékem  a
te  házadnál  kell  lakoznom,  amint  megszólította  Pétert:  mielőtt
a  kakas  megszólalna,  háromszor  megtagadsz  engem,  amint  meg-
szólította  Mária-Magdalénát:  kit  keresel?  Karácsony  minden
embernek  biztosított  szent  boldogsága  abban  áll,  hogy  Krisztus
születése  ünnepén  Isten  őt  nevén  szólítja  és  közli  vele  azt  a
nagy örömhírt, hogy Jézust az ő megtartására földre küldte.

Ez  a  névenszólítás  Isten  törődése  veled.  Előtte  nem  vagy
ismeretlen,  névtelen  senki.  Tudja  rólad,  hogy  vagy  és  hogy  ki

 



14

vagy.  Életed  ismeretes  előtte,  tudja,  hogy  eddig  mi  történt
veled.  Ismeri  gondodat,  szenvedésedet,  betegségedet,  gyöngesé-
gedet.  Mindent  tud  rólad,  szíved,  lelked,  életed  előtte  egészen
ismeretes.

Ez  a  névenszólítás  erő-közlés.  Az  erő-közlés  éppen  abban
rejlik,  hogy  Isten  lehetővé  teszi  Jézussal  való  személyes  közös-
ségedet.  Valósággá  válik  az  apostol  kijelentése:  nem  én  élek  im-
már,  hanem  él  bennem  a  Krisztus.  Boldogsággá  válik  Krisztus
szava:  te  bennem  lakozol  és  én  benned!  Ez  az  erő-közlés  az
igében  és  a  szentségben  történik.  Hogy  hogyan,  az  csodálatos
misztikus valóság és komoly, szent bizonyosság.

A  névenszólítás  megtartást  jelent.  A  szentige  ezt  az  igaz-
ságot  így  fejezi  ki:  „Mikor  vizén  mégy  át,  én  veled  vagyok,  és
ha  folyókon,  azok  el  nem  borítanak;  ha  tűzben  jársz,  nem  égsz
meg  és  a  láng  meg  nem  perzsel  téged!”  Indokolása  mind  ennek:
Én  vagyok  az  Úr!  Karácsony  boldog  izenete:  Isten  azért  küldi
földre  az  Ő  Szent  Fiát,  hogy  szenvedésben,  kísértésben,  küzde-
lemben  és  csalódásban  megtartson.  Sebesen  zúgó  vizeken  kell
átgázolnod?  Van  Megtartód!  Lángok  közt  kell  szenvedned?
Van  Megtartód!  Nem  pusztulsz  el  a  legnehezebb  megpróbál-
tatásban sem, ha Megtartódnak elfogadod Jézust.

Karácsony  ünnepén  neveden  szólít  az  Úr.  Megváltásodat
előkészítette,  Jézust  érted  és  hozzád  elküldi.  Most  azután  neve-
det  kiejti  halkan,  majd  hangosan  kiáltja:  jöjj,  a  megváltás  el
van  készítve  számodra!  Megmagyarázza  könnyeidet.  Megérteti,
hogy  még  a  gond,  a  fájdalom,  a  koporsó  is  karácsonyi  öröm-
szerző,  ha  kiérzed  belőlük  Isten  hívását,  mellyel  téged  Jézushoz
vezetnek.  Szivárványt  támaszt  könnyeidből.  Elcsendesítő  élet-
bölcseségre  tanít.  Szegény  vagy,  de  megnyitja  lelki  gazdag-
ságod  forrását.  Nincs  vagyonod,  de  van  Krisztusod.  Sok  a  fáj-
dalmad,  de  van  vigasztalód.  Sokat  veszítettél,  de  mindent  meg-
nyerhetsz.  Sötétségből  feléd  tátong  a  halál  rémülete,  de  égi-
fényben feltárul előtted az örökélet kapuja.

Engedd,  hogy  Isten  karácsony  ünnepén  letörölje  elfogy-
hatlan karácsonyi könnyeidet!
3. Vannak elsiratlan karácsonyi könnyek.

A  megváltás  munkája  lépésről-lépésre  történik.  Krisztust
nem  azért  küldi  el  Isten,  hogy  a  földön  éljen,  szenvedjen,  meg-
haljon,  hanem  hogy  az  embert  megváltsa.  Krisztus  minden  cse-
lekedete,  tanítása,  munkája  és  élete  eszköz  Isten  kezében.  Isten

 



15

örökkévaló  célja  te  vagy!  Ezért  mondja  az  Úr  egyetemesen:
megváltottalak!  Ezért  folytatja  hozzád,  az  egyes  emberhez
intézve  a  szót:  neveden  hívlak!  Ezért  nem  fejezheti  be  másként
a karácsonyi munkát, mint ezzel a szóval: enyém vagy!

Karácsonykor  eléd  áll  Isten  és  így  szól  hozzád:  az  enyém
vagy!  Elküldi  Jézust  szenvedésre,  küzdésre,  megaláztatásra,  kí-
noztatásra,  keresztfai  halálra.  Drága  áron  téged  kiszabadít  a
bűnből  és  halálból,  hogy  végül  elmondhassa,  hogy  nem  volt
hiábavaló  az  áldozat,  hanem  immár  az  övé  vagy!  Állandóan
azon  munkálkodik,  hogy  szíved,  lelked,  tested,  életed,  érzésed,
gondolatod  az  övé  legyen,  te  magad  egészen  az  övé  légy!  Nem
lehetsz  a  bűné,  ha  Istené  vagy.  El  akarja  mondani,  hogy  ha
majd  a  halál  jön  érted  és  letarolja  erődet,  szépségedet,  boldog-
ságodat,  gazdagságodat  és  ledönti  lelked  templomát,  végül  is
győzőből  legyőzötté  válik,  mert  a  ki  az  Istené,  az  nem  lehet
a halál prédája.
Gondolj a bűnbánat elsiratlan karácsonyi könnyeire!

Felkiáltójel  helyett  írjunk  kérdőjelet  a  mondat  végére.
Karácsonykor  kérdőaíakban  így  szól  hozzád  Isten:  az  enyém
vagy?  Az  elsiratlan  karácsonyi  könny,  a  bűnbánat  égő  könnye
azt  feleli:  nem  vagyok  még  egészen  az  Istené!  Nem  adjuk  át
magunkat  néki.  Nem  tudunk  benne  egész  szívvel  hinni,  ezért
azután  nem  tudunk  néki  szolgálni.  Állva  veszteglünk  Krisztus
bölcsőjénél,  de  gyermeknek  tekintjük  és  nem  hallgatjuk  prófé-
táló  szavát.  Nézzük  a  kereszthordozót,  de  nem  vállalunk  ma-
gunkra  érte  keresztet.  Könnyezve  nézzük  a-keresztfán  szenvedőt,
de  nem  halunk  meg  vele  a  mi  bűneinkkel.  Ezért  silány  az  éle-
tünk.  Gyűlölet  és  önzés  töltik  el  szívünket.  Nem  tudunk  meg-
bocsátani.  Hiányzik  belőlünk  az  Isten  szeretetéből  táplálkozó
emberszeretet.  Rombadől  a  családi  élet  boldog  békessége  és  a
testvéri  jóviszony.  Hiányzik  a  társadalom  és  a  nemzet  egysége.
Egymással  szemben  állnak  emberek,  családok,  egyházak,  nem-
zetek  s  Isten  ellen  lázadozva  forrong  az  emberiség  élete.  Állan-
dóan  fenyeget  a  háború  réme.  Isten  rátekint  az  emberekre,  az
egyházakra,  a  népekre  és  megkérdezi  tőlük:  az  enyémek  vagy-
tok?  Óh  jaj,  milyen  megrázó  karácsonyi  tragédia:  a  megkér-
dezettek arcán nem csurog le a karácsonyi bűnbánat könnye!

Teremts  rendet  a  karácsonyi  könnyek  között.  Ébreszd  fel
az  elfelejtett  könnyeket:  a  hála  könnyeit.  Engedd,  hogy  a
karácsonyi kegyelem letörölhesse az elfogyhatatlan könnyeket.



16

Azután  sírd  el  a  bűnbánat  könnyeit,  hogy  azé  légy,  aki  érted
Megtartót küldött e világra.

Karácsony  új  elindulás  és  új  fogadalomtétel.  Kezdődjék
hát  el  ezen  a  napon  a  te  új  életed.  Kezdete  az  Úr  szava:  meg-
váltottalak!  Kialakulása  az  Úr  gondviselő  szeretete:  neveden
szólítlak!  Boldog  befejezése  Isten  tulajdonba  vevő  szava:  az
enyém vagy!
És mi a te válaszod?

Krisztus  bölcsőjétől  lépj  az  élet  kapujába  ezzel  a  vallo-
mással: a tied vagyok!



Három karácsony.
Karácsony.

Titus  2,  11—15.  Megjelent  az  Isten  idvezítő  kegyelme
minden  embernek,  amely  arra  tanít  minket,  hogy  megtagadván
a  hitetlenséget  és  a  világi  kívánságokat,  mértékletesen,  igazán
és  szentül  éljünk  a  jelenvaló  világon:  Várván  ama  boldog
reménységet  és  a  nagy  Istennek  és  megtartó  Jézus  Krisztu-
sunknak  dicsőséges  megjelenését;  aki  önmagát  adta  miéret-
tünk,  hogy  megváltson  minket  minden  hamisságtól,  és  tisztít-
son  önmagának  kiváltképpen  való  népet,  jócselekedetekre  igye-
kezőt.  Ezeket  szóljad,  és  ints  és  feddj  teljes  méltósággal;  senki
téged meg ne vessen.

Három  karácsonyt  ad  számunkra  az  Isten.  Az  elsőn  földre-
hajol  az  ég  s  a  bűnös  halandók  törődött  lelkére  ráhull  a  kegye-
lem.  Ez  az  Isten  karácsonya.  A  másodikon  a  vergődő  ember
a  szenvedések  korbácsütései  között  elérkezik  a  bűnbánat  útján
a  Krisztus  bölcsőjéhez  és  boldogan  hozsannázza:  Megszületett
az  én  Megtartóm!  Ez  az  ember  karácsonya.  A  harmadikon  Jézus
eljön  hatalommal.  Királyi  palást  borul  vállára,  kezében  uralkodói
jogarát  s  az  ítélet  pallosát  tartja.  Körülötte  cherubok  állnak
őrséget  s  angyalok  éneklik  a  karácsonyi  éneket.  Trónusa  előtt
a világ térdelő népe várja az ítéletet. Ez Krisztus karácsonya.

Az  első  karácsonyon  Júdea  fölött  gyulladtak  ki  a  kará-
csonyfa-gyertyák.  A  másodikon  sok  millió  ember  karácsonyi
tűzben  égő  lélekkel  vonul  a  kegyelem  országútján,  mint  egy
megmozdult,  hatalmas  karácsonyfa-erdő.  A  harmadikon  lángba-
borul  az  egész  ég,  vakító  tűzoszlopok  emelkednek  magasba
s  a  rettenetes  robajjal  beomló  föld  helyén  sisteregve  hullámzó
tűztenger  gomolyog.  Micsoda  szédítő  út  a  betlehemi  csillagtól
az utolsó karácsonyi tűztengerig.

Mindegyik  karácsony  éjszakából  születik:  az  első  karácsony
Isten  apai  fájdalmának,  a  második  az  ember  bűnbánatának,
a harmadik az utolsó ítéletnek az éjszakájából.
Karácsonyt  csak  akkor  értjük  meg  igazán,  ha  meglátjuk

 



18

a  három  karácsony  belső  összefüggését  és  ha  megértjük  a  böl-
csőjüket képező éjszakát,  amelyből mindegyik elindul felénk.

1.  A  karácsonyi  Ige  boldogító  bejelentéssel  kezdődik:  „Meg-
jelent  az  Isten  idvezítő  kegyelme  minden  embernek.”  Isten  kará-
csonya  tehát  abban  áll,  hogy  a  krisztusnélküliség  sötét  éjszaká-
ján megjelenti az Ő kegyelmét.

Az  első  karácsony  előtti  éjszaka  krisztusnélküliséget  jelent.
Filozófiai  elmélyedésben,  tudományban,  művészetben  gazdag
volt  ez  a  korszak.  Technikai  életberendezkedése  miatt  sem  kei-
lett  szégyenkeznie,  erkölcsi  felfogásában  is  volt  tisztaság  és
emelkedettség. Tehát nem ebben állt a korszak sötétsége.

A  karácsony  előtti  emberiség  sötétsége  abban  áll,  hogy  nem
ismeri  az  Istent.  A  parancsoló,  a  számonvevő,  az  ítélkező  Istent
ismeri  csupán,  de  nem  ismeri  az  irgalmas  Istent,  ki  kegyelmesen
lehajol  az emberhez.  Pedig erre  az  Istenre  van szüksége.  Az ember
ugyanis  szembekerült  az  Istennel.  Isten  saját  képére  teremtette,
de  ez  a  hasonlatosság  üres  álarccá  vált.  Isten  adott  neki  tehet-
séget,  de  azt  ellene  használta  fel,  királlyá  tette  a  világ  felett/
ő  meg  rabja  lett  a  világnak.  Szenvedélyeket  rejtett  lelkébe,  hogy
a  bérci  sas  biztonságával  magasságok  felé  repüljön,  ő  meg
szenvedélyei  rabjává  vált  s  korcs  vakondok-lábaival  kúszott
a földön.

Isten  nézi  ezt  az  elfordult,  eltorzult  embert.  Vájjon  kicsoda
segíthet  rajta?  Hiába  fordul  a  természethez,  a  tudományhoz
és  a  művészethez.  Hiába  keres  oltalmat  önmagánál  vagy  ember-
társainál.  Isten  arca  elfordul  tőle.  Hasztalan  minden,  rajta  nem
segíthet  más,  hanem  csak  egyedül  maga  az  Isten.  Szentséges
orcáján  elsötétedik  a  dicsfény,  elhalóan  mondja:  Odaadom,  oda-
adom! És odaadja az Ő Fiát!
Ez az Isten karácsonya.

Mikor  Mária  fáradtan  vonszolja  magát  s  minden  ajtó  be-
csukódik  előtte  és  minden  hang  visszautasítón  kiált  feléje:
nincsen  számodra  hely,  a  magasból  csodálatos  szózat  zendül:
Én  odaadtam  Őt!  Mikor  angyalkar  ujjongó  karácsonyi  himnuszt
énekel,  trónusterméből  boldog  mosolygással  tekint  alá  Isten
s  csendesen  azt  mondja:  Én  odaadtam  Őt!  Mikor  Jézust  fari-
zeusok  gyűlölete  veri,  elveszítésére  a  halál  kötelét  fonják,  ellene
követ  ragadnak,  emberek  feje  felett  végigszáll  egy  hang:  Én
odaadtam  Őt!  Mikor  gúnyolódok  kacagása  és  hatalmasságok
káröröme  között  szenved  és  meghal  a  keresztfán,  akkor  a  le-

 



19

szakadó  délutáni  sötétségben  megrázó  kiáltás  zúg  végig  az
éjszaka  gyászruhájában  magára  döbbent  világon:  én  oda-
adtam Őt!

Karácsonykor  most  is  ez  a  zúgó  kiáltás  hallatszik.  Mert  mi
vagyunk  azok  a  bűnbe  merült,  elvetett,  tehetetlen  emberek,  kik
önmagunkon  segíteni  nem  tudunk,  kiken  mások  szeretete  és
jósága  sem  tud  segíteni.  Rajtunk  egyedül  Isten  segíthet  és  pedig
azzal  hogy  ítélkező  Istenből  mennyei  Atyánkká  lesz.  Érthetetlen
a  mi  karácsonyunk,  ha  mindezt  nem  látjuk.  Látnunk  kell  Krisztus
földre  küldetésének  okát,  emberré  levésének  értelmét,  szenve-
déseinek  borzalmát,  halálának  rettenetességet.  Érthetetlen  a  mi
karácsonyunk,  ha  nem  halljuk  ma  is  Isten  szavát:  én  oda-
adtam Őt!
Ez az Isten karácsonya.

2.  „Isten  üdvözítő  kegyelme  arra  tanít  minket,  hogy  meg-
tagadván  a  hitetlenséget  és  a  világi  kívánságokat,  mértékletesen,
igazán és szentül éljünk a jelenvaló világon.”

Az  ember  karácsonya  nincsen  befejezve  a  karácsonyi  kegye-
lem  tényével.  A  kényelmesség  keresztyénéit  fel  kell  ráznunk
hazug  álmaikból.  A  karácsonyi  kegyelem  követel,  tanít,  útba-
igazít, irányt szab.

Karácsony  megvilágosítja  életünk  első  alaptörvényét:  Isten
gyermekei  vagyunk.  Nem  az  Ő  teremtő  erejének  mindenható-
sága,  avagy  bírói  hatalmának  félelmessége  tesz  gyermekeivé,
hanem  végtelen  atyai  szeretete.  Ezt  az  atyai  szeretetet  a  jászol-
ban  fekvő  gyermek-Jézus  bizonyítja  legszebben.  Szenvedésre
és  halálra  küldi  'el  őt  az  Isten,  hogy  mi  élhessünk  és  boldogok
lehessünk.  Isten  eme  szeretete  megváltoztatja  hozzá  való  viszo-
nyunkat.  Ha  Ő  ennyire  szeret  minket,  akkor  nekünk  is  szeret-
nünk kell Őt.

Vallási  fogalmaink  tartalommal  telnek  meg.  Isten  nem
dogma  számunkra,  hanem  személyes  lény,  kit  cselekedeteiből
ismerünk  meg.  Megismerjük  értünk  folytatott  harcát,  lelkünk
üdvösségéért  való  viaskodását  és  megérezzük,  hogy  ma  is
ugyanezen szeretet vezeti.

Nem  értjük  szenvedéseinket,  megaláztatásunkat,  de  tudjuk
azt,  hogy  az  a  szeretet,  mely  egykor  Krisztust  elküldte  értünk
a földre, ma is boldogságunkon munkálkodik.

Isten  szeretete  átalakítja  a  világhoz  való  viszonyunkat.
Felszabadulunk   a   világi   kívánságok   alól.   Szenvedélyeinknél

 



20

nagyobb  és  ellenállóbb  erők  érvényesülnek  bennünk.  A  földi
élettel  szemben  mértékletesek  és  becsületesek  leszünk.  Nem
akarjuk  az  érzéki  örömöket.  Engedjük,  hogy  Isten  irányítsa
életünket.

Meglátjuk  a  jelenvaló  világ  hívságos  voltát.  Balgaság  lenne
mulandó  értékekért  feláldozni  erőnket,  becsületünket,  erkölcsi
értékeinket.  Tanuljunk  meg  szentül  és  igazán  élni!  Ez  az  Ige
válaszol  azoknak,  kik  életük  értelmét  kizárólag  annak  külső
értékeihez  kötik  és  akik  a  kifosztott  koldus  örök  elégedetlen-
ségét  képviselik.  Pedig  nem  beszélhetünk  addig  életcsődről,
válságról,  összeomlásról,  míg  meg  nem  próbáljuk  a  karácsony
által  számunkra  lehetővé  tett  életet.  Az  igazság  azonban  az,
hogy  eddigi  életünket  nem  hatotta  át  a  karácsonyi\kegyelem.
Vizsgáljuk  meg  magunkat,  egészítsük  ki  hiányainkat  s  téveteg
útról  lépjünk  a  helyes  ösvényre.  Bennünk  erők,  tehetségek,
lehetőségek  vannak  elrejtve!  Tőlünk  függ,  hogy  megkeressük
a mi új emberünket.

A  karácsonyi  bölcsőtől  elindult  életnek  határozott  állomásai
vannak.  Az  első  szakasz  életvizsgálattal  kezdődik,  próbálkozás-
sal  folytatódik  és  nagy  életürességgel  végződik.  A  második
szakasz  égő  szomjúsággal  kezdődik,  istenkereséssel  és  az
irgalmas  Isten  megtalálásával  folytatódik  s  tehetetlenségünk
érzeténél  végződik.  A  harmadik  szakasz  a  lélek  nehéz  próba-
tételével  kezdődik,  az  újjászületés  iskolájával  folytatódik  s  az
új  élet  boldogságával  végződik.  A  célhoz  érkezéskor  új  kará-
csonyi  kérdés  zendül  az  ember  ajakán:  mit  adok  én  annak,
ki nékem Krisztust adta?

Ez az ember karácsonya.
A  kialakuló  karácsonyi  élet  összes  érzésünket,  képességün-

ket,  erőnket  igényli,  mégis  karácsonyi  ajándék  marad.  Emberi
elhatározásból,  belátásból,  akaratból,  cselekvésből  összegeződik,
mégis  a  kegyelem  ajándéka.  Minél  inkább  átérezzük  az  Isten
karácsonyát,  minél  jobban  megértjük  Isten  szavát:  „én  oda-
adtam  Őt”,  annál  inkább  megértjük  az  ember  karácsonyának
követelését  és  annak  jelentőségét.  Állandóan  erősödő  hang  zeng
lelkünkben:  Mit  adok  én  Istennek?  Én  a  Krisztust  kaptam
tőle, mit adok én néki?

Nagy  Konstantin  anyja,  Heléna,  templomot  építtetett  Beth-
lehem  azon  helyén,  ahol  Jézus  bölcsője  állt.  Hieronymus  egy-
házi  atya  ebben  a  templomban  prédikált  s  a  templom  mellett

 



21

lakott.  Sokszor  hívták  máshova.  Csalogatták  szelíd  szóval,  ígé-
rettel,  szeretettel.  Mindig  azt  válaszolta:  hagyjatok  engem
Krisztus bölcsőjénél, ott akarok meghalni, ahol Ő született.

Öreg  korában  papírra  jegyezte  ezeket  a  mondatokat:  Vala-
hányszor  Jézus  születése  helyét  látom,  lelkem  mindig  beszélget
vele.  Mondom  néki:  —  Milyen  kemény  fekvő  helyed  van  én
miattam! Hogyan háláljam meg?

Jézus  így  felel:  Semmit  sem  kívánok  magamnak,  csakhogy
dicsőség legyen Istennek!

Mondom  én:  Jézusom,  valamit  kell  neked  adnom,  odaadom
hát minden vagyonomat!

Jézus  így  felel:  Enyém  ég  és  föld,  ezüst  és  arany,  nem  kell
nékem semmi sem, adj mindent a szegényeknek!

Mondom  én:  —  Mégis  szeretnék  Néked  valamit  adni,  Krisz-
tusom, különben belepusztulok!

Jézus  így  felel:  —  Megmondom,  hogy  mit  adhatsz  nekem!
Add nékem bűneidet, rossz lelkiismeretedet és kárhozatodat.

Mondom én: — Mit akarsz velük csinálni, Uram?
Felel  a  Krisztus:  —  Vállamra  veszem  azokat,  azok  az  én

dicsőségem!
Sírva  szóltam  én:  —  Óh,  én  édes  Jézusom,  nem  a  jót,  ha-

nem  a  rosszat  kéred  tőlem.  Vedd  el  belőlem  az  enyémet,  azután
add  nékem  a  tiédet,  akkor  megszabadulok  bűnömtől  s  enyém
lesz az üdvösség.

így  beszélgetett  Hieronymus  Jézussal  azon  a  darabka  föl-
dön, melyen valamikor a Megváltó megszületett.

Tőlünk  is  megkérdezi  karácsony,  hogy  mi  mit  adunk
Jézusnak?  Add  oda  üres,  elbizakodott  szívedet,  bűneidet,  rejtett
szenvedélyeidet,  önzésedet  és  haragodat,  azután  vedd  át  tőle
új,  megszentelt  karácsonyi  életedet,  mert  Isten  állandó  kegyelme
abban áll, hogy nekünk Jézusban új élet lehetőségeit adja.

Ez  a  második  karácsony,  az  ember  karácsonya!  De  ez  csak
akkor lesz a tiéd, ha tiéd volt Isten karácsonya is.

3.  Az  apostol  folytatja  tanítását.  „Várjuk  ama  boldog
reménységet  és  a  nagy  Istennek  és  megtartó  Jézus  Krisztusnak
dicsőséges  megjelenését,  aki  önmagát  adta  mi  érettünk,  hogy
megváltson  minket  minden  hamisságtól  és  tisztítson  önmagának
kiváltképen való népet, jócselekedetekre igyekezőt!”

Az  ember  karácsonyi  élete  nagy  előkészülés  Krisztus  utolsó
nagy  karácsonyára.  Minden  ember  életének  meg  kell  tisztulnia

 



22

a  kegyelemben.  És  minden  népnek  le  kell  vetnie  hamisságát
és  Jézus  népévé  kell  lennie.  Ha  a  megváltás  öröme  az  egész
világé,  akkor  a  megtérés  kötelessége  is  az  egész  világra  vonat-
kozik.  Azért  tedd  meg  a  magadét  bűnbánattal,  a  bűnnel  való
szakítással,  karácsonyi  életed  kidolgozásával,  a  többit  bízd  az
Istenre.  Egyéb  feladatod  ezek  után  nincs,  hanem  hogy  várd
Krisztus  karácsonyának  diadalmas  ünnepét.  Ez  a  várakozás
a reménység.

Isten  újjáteremtő  munkájáról  van  szó,  az  igazi  új  emberről,
új  népről  és  új  emberiségről.  Isten  örök  teremtő  munkájáról
van  szó,  a  szeretetről,  a  békességről,  az  igazságról.  Új  életről
van szó: az Istenben megtérő ember új életéről.

Nem  tudjuk  sem  az  időt,  sem  a  hogyant  meghatározni.
De  tudjuk  azt,  hogy  Isten  nem  adta  hiába  áldozatul  az  Ő  egy-
szülött  fiát.  Nem  engedi,  hogy  a  földre  küldött  igazság  az  embe-
rek  gonoszsága  miatt  meghaljon,  hogy  a  szeretet  megcsúfol-
tassék,  hogy  a  Krisztusnak  megváltó  halála  kigúnyoltassék.
A  bizonytalanságról  a  bizonyosságra  irányítjuk  tekintetünket
s  hiszünk  Krisztus  karácsonyának  diadalában.  Várjuk  megváltó
munkájának boldogító befejezését.

Krisztus  karácsonyának  bizonyossága  komoly  intelem  min-
denki  számára.  Adjuk  oda  magunkat  értéktelen  agyagként,
hogy  formáljon  belőlünk  Krisztus  új  teremtményt  s  tegyen
minket új emberré és új néppé!

Három  karácsony:  az  Isten,  az  ember  és  a  Krisztus  kará-
csonya.  Mindegyik  sötétségből  támad  és  világosságra  érkezik.
Egymásba  kapcsolódnak  és  egymásból  származnak.  Isten  kará-
csonya  nélkül  nem  lehet  az  embernek  karácsonya.  Az  ember
karácsonya  viszont  szükségképen  elvezet  Krisztus  karácsonyá-
hoz.  Ez  az  utolsó  karácsony  azután  elkerülhetetlenül  eléd  áll.
Megteheted,  hogy  Isten  karácsonyáról  nem  veszel  tudomást
s  az  ember  karácsonyát  elutasítod  magadtól.  Az  utolsó  kará-
csonyt azonban nem kerülheted el: Krisztus eljön ítéletre!

Azért  lásd  meg  Isten  fájdalmát,  melyből  az  Ő  karácsonya
megszületett.  Ébreszd  fel  bűnbánatodat,  melyből  a  te  karácso-
nyod  megszülethetik.  Akkor  azután  az  ítélet  éjszakájából  eléd-
lép  a  diadalmas  Krisztus,  ki  kezében  a  te  örök  karácsonyodat
hozza.

 



A karácsonyi öröm forrása.
Karácsony.

Luk.  2,  10—11.:  Monda  az  angyal  nékik:  Ne  féljetek,  mert
íme,  hirdetek  néktek  nagy  örömet,  mely  az  egész  népnek
öröme  lészen,  mert  született  néktek  ma  a  Megtartó,  ki  az  Úr
Krisztus, a Dávid városában.

Karácsony  sajátságos  tragikuma,  hogy  örömei  megfojtják
igazi örömét.

Ebben  az  időben  valóságos  örömszerzési  láz  fogja  el  az
embereket.  Hónapokon,  heteken  át  készülődnek.  Átvirrasztott
éjszakák,  átdolgozott  napok  beszélhetnek  arról  a  sok  milliárd
öltésről,  mellyel  női  kezek  készítgetik  a  meglepetést.  Keservesen
megtakarított  pénzek  eltűnnek  a  fiókos  szekrény  rejtett  sarká-
ból.  Új  terhek  rakodnak  a  régiekhez.  A  takarékossági  ösztön
megsemmisül  a  karácsonyi  könnyelműségben.  Ez  az  öröm-
szerzési láz.

Az  örömszerzési  láz  mögött  szeretet  húzódik  meg.  Talán
sohasem  lobog  olyan  erős  lánggal  a  szívek  szeretete,  mint
karácsony  ünnepén.  Az  emberek  közelebb  kerülnek  egymáshoz.
A  kihűlt  oltárok  hamvadó  tüze  újra  lángralobban.  Közömbös
idegenek  ismerősnek  érzik  egymást  s  a  gyűlölködők  szemében
felragyog a megbocsátás szivárványa.

Az  örömszerzési  láz  mögött  a  jobbulás  vágyódása  dolgozik.
Az  emberek  lelkén  megreped  az  önzés  kemény  kérge.  Gyűlöl-
ködésük  elalszik,  közömbösségüket  felváltja  az  egymásért  való
érdeklődés  meghitt  melegsége.  Szeretnének  jobbak  lenni.  Szeret-
nének  életükbe  több  szívet,  melegebb  lelket,  tisztább  jóságot
vinni.

Ezek  az  egyetemes  emberi  vonások  karácsonyt  a  szeretet,
a  jóság,  az  örökember  ünnepévé  teszik.  így  lesz  azután  sokak
számára  karácsony  tiszta  emberi  ünneppé,  melyből  azonban
hiányzik  a  Megváltó  Krisztus.  Keresztyén  jellege  megkopik.
Immár  nemcsak  a  hívő  keresztyéneké,  hanem  a  hitetleneké  is,

 



24

nemcsak  a  keresztyéneké,  hanem  a  zsidóké  is.  Nem  örülünk
ennek  az  átalakulásnak,  mert  karácsony  általánosítása  megöli
annak  lényegét  s  tulajdonképpeni  tartalma  elvész  külső  meg-
jelenésének  ünnepi  köntösében.  A  karácsonyi  örömök  meg-
semmisítik  karácsony  igazi  örömét.  Ez  karácsony  sajátságos
tragikuma.

Ezt  a  kiüresített  karácsonyt  a  régi  tartalommal  kell  meg-
töltenünk.  Ehhez  pedig  az  szükséges,  hogy  megismerjük  kará-
csony igazi örömét.

Miben áll karácsony örömforrása?
Három mondattal válaszolunk:
1. Isten teljes kijelentésében.
2. Megoldhatatlanságok megoldásában.
3. Életlehetőségek biztosításában.
1.  A  karácsonyi  öröm  forrása  Isten  teljes  kijelentésében

van.
Istent kijelentéseiből ismerjük meg.
A  természet  megszámlálhatatlan  szépsége,  célszerűsége  és

gazdagsága  az  Ő  teremtő  erejéről,  bölcseségéről  és  hatalmáról
beszél.  A  bennünk  szunnyadó  lelkiismeret  az  erkölcsi  törvény
fenségét  védelmező  és  ítélkező  Istenről  szól.  A  történelem  rej-
tett  mélysége  felett  láthatatlanul  megjelenik  örökkévaló  kor-
mányzó keze.

Kérdés  azonban,  hogy  az  emberek  ezekből  a  kijelentésekből
megismerik-e  az  Istent?  Meglátják-e  Isten  nagyságát  a  virág-
ban,  a  búzakalászban,  a  természeti  világ  törvényszerűségében?
Felismerik-e  Isten  szavát  a  lelkiismeretben?  Észreveszik*-e  kezé-
nek  munkáját  a  történelem  évszázadaiban?  Isten  ezen  kijelen-
tései  nagymértékben  függnek  az  ember  lelkiségétől,  belátásától,
műveltségétől,  úgyhogy  sok  embernek  semmit,  vagy  csak  keve-
set  mondanak  az  Istenről.  A  kijelentés  határozottsága,  érthető-
sége  és  közvetlensége  szempontjából  egyedüli  fontosságú
a  kijelentés  könyve:  a  Biblia.  Isten  az  igében  félreérthetetlen
szavakban  mondja:  ez  vagyok  én,  ezt  akarom,  ezt  követelem
tőled, ezt teszem érted, ezt ígérem néked!

Van  azután  ennél  is  tökéletesebb  kijelentés:  Jézus.  Jézus  el-
jön  a  földre,  él,  szenved,  tanít,  meghal,  feltámad,  azután  felmegy
a  mennyekbe.  Mindez  történeti  tény,  bizonyítható  valóság.
Ez  Istennek  legtökéletesebb  kijelentése.  Nem  szóban,  termé-
szeti  törvényben,  történelmi  kormányzásban  nyilatkozik  meg,

 



25

hanem  Jézus  életében.  Megjelenik  egy  személyben,  akinek  egész
élete  a  megváltás  gondolata  körül  alakul  ki.  Ezt  a  kijelentést
nem  lehet  félreérteni,  nem  lehet  mellőzni,  ezt  mindenkinek  tudo-
másul kell vennie! Ez a kijelentés mindenkinek szól.
Isten teljes kijelentése tehát Jézus.

Karácsony  öröme  abban  áll,  hogy  Isten  Jézusban  az  Ő  teljes
kijelentését  adja.  Az  evangéliomi  történet  ezt  Jézus  messiási
munkájának  megjelölésével  fejezi  ki:  ma  született  a  Megtartó!
Az  a  mi  karácsonyi  örömünk  forrása,  hogy  Jézus  földrejövetele
pecsét  Isten  összes  kijelentésén.  Bizonyságtétel  arról,  hogy  Isten
szeretete,  kegyelme,  ígérete  nem  üres  szó,  nem  emberi  képze-
lődés,  hanem  valóság.  Jézus  az  isteni  kijelentések  ígéreteinek
örök ámenje.

Azt  mondja  az  örömöt  hirdető  karácsony:  Isten  Krisztus
által  atyád  lesz!  Ne  félj,  örvendezzél,  mert  Ő  szeret,  végtelenül
szeret  téged!  Elküldené-e  szenvedésre  és  halálra  egyszülöttjét,
ha atyai szerelme nem volna végtelen?

Azt  mondja  az  örömszerző  karácsonyi  ige:  ma  született
néktek.  Mindenkihez  eljön.  Nem  nézi  az  ember  származását,
vagyoni  helyzetét,  életének  értékét  vagy  értéktelenségét,  jósá-
gát,  vagy  hitványságát.  Karácsonykor  mindenki  előtt  nyilván-
valóvá teszi az ő teljes és tökéletes kijelentését.

Azt  mondja  az  Ige:  ma  született.  Senkinek  sem  kell  már
várakoznia.  Nem  rejti  igéretét  jövendők  ködébe.  Megoldja
vergődésünket  és  bizonytalanságunkat  még  ma,  azonnal.  És
pedig  nem  új  ígérettel,  hanem  Összes  ígéretének  betöltésével,
nem szóval, hanem Krisztus elküldésével.

Ez  a  kijelentés  azt  mondja:  boldog  örömnap  derült  ránk,
mert  van  Krisztusban  Megtartónk  és  Krisztus  által  van  irgalmas
mennyei Atyánk.

2.  A  karácsonyi  öröm  forrása  a  megoldhatatlanságok  meg-
oldásában áll.

Megoldhatatlan  kérdésként  áll  előttünk  az  Isten  igazságá-
nak  és  az  ember  bűnösségének  egymást  kizáró  ellentéte.
Az  ember  bűnösségével  megsérti  Isten  akaratát.  Ha  Isten  napi-
rendre  tér  bűne  felett,  akkor  leszállítja  sérthetetlen  akaratának
értékét.  Ha  viszont  levonja  az  ember  bűnösségének  végső  követ-
kezményeit,  akkor  az  embernek  el  kell  pusztulnia!  Vagy  Isten
szentsége  homályosodik  el,  vagy  megsemmisül  az  embernek
az élethez való joga.

 



26

Az  ember  mindig  érezte  a  megoldás  nehézségét  s  kiegyen-
lítésre  törekedett.  Áldozatokkal  engesztelgette  az  örökkévaló
Istent.  Sanyargatásnak  vetette  alá  testét.  Bűneiért  önmagát
büntette.  Külső  fegyelmezéssel,  kegyetlen  önkínzással  igyekezett
Istent  kiengesztelni.  Vagy  pedig  nem  törődött  bűneivel  s  daco-
san  élt  Isten  nélkül,  Isten  ellen.  Bizonyos  azonban,  hogy  a  bűnös
embernek  a  haragvó  Istennel  való  ellentétét  emberi  cselekedet-
tel, avagy bűnt növelő tagadással nem lehet megoldani.

A másik megoldhatatlan kérdés az élet és halál ellentéte.
A  természeti  törvény  végzete  ránehezedik  az  egész  világra.

Az  embernek  is  meg  kell  semmisülnie.  Teste  egykor  összeomlik,
érzékszerveinek  munkája  megszűnik.  Eltűnik  arcának  szépsége.
Szemének  hűséges  tekintete  megtörik  s  ajkán  elhal  a  gyengéd
emberi  szó.  A  világhódító  hős  is  elbukik  egyszer  s  tehetetlenebb
lesz  a  bölcsőben  fekvő  kicsi  gyermeknél.  A  halállal  szemben
való  elbukás  szomorú  sorsunk  s  a  búcsúzás  felhője  örök  végzet-
ként lebeg mindnyájunk felett: soha többé!

Isten  karácsonykor  kezdi  megoldani  a  két  megoldhatatlan
kérdést.  A  legenda  szerint  Krisztus  bölcsője  és  keresztfája
ugyanazon  fából,  az  Édenkert  kidőlt  életfájából  készült.  Mikor
Isten  bölcsőbe  helyezte  őt,  már  akkor  eljegyezte  a  keresztfával.
A  bűnös  ember  és  a  haragvó  Isten  ellentétét  egyedül  Isten  tudja
megoldani a Krisztus megváltó halálával.

Karácsonykor  ujjongania  kell  a  keresztyén  világnak,  mert
Jézus  kiengeszteli  a  haragvó  Istent  s  biztosítja  számunkra  atyai
szívének  bocsánatát.  Mivel  pedig  minden  ember  bűnös,  kará-
csony  öröme  minden  emberé.  A  karácsonyi  ajándékok  helyett
annak  örüljünk,  hogy  Jézus  leveszi  rólunk  bűneinket'.  Van  Meg-
tartónk!

Jézus  a  második  megoldhatatlan  kérdést  is  megoldja:  a  halál
kérdését.  Legyőzi  a  bűnt  s  vele  együtt  legyőzi  a  halált.  A  jászol-
ban  fekvő  gyermek  Jézus  az  ember  életének  igéretét  tartja
kezében.  Ez  pedig  nem  a  földi  élet  meghosszabbítását  jelenti,
hanem  az  örökkévalóság  és  üdvösség  igéretét.  Nem  azt  jelenti,
hogy  életünk  arasznyi  idővel  tovább  tart,  hanem  hogy  aki  benne
hiszen,  az  soha  halált  nem  lát.  Ha  ezt  igazán  értékelni  tudjuk,
akkor  csodálatos  vigasztalás  tölti  el  lelkünket.  Rátekintünk
Krisztus  bölcsőjére  s  kezében  meglátjuk  szeretteink  és  a  magunk
életét.  Nem  marad  a  halál  martaléka  az  az  áldott  lélek,  ki  kará-
csony  ünnepén  a  magasságból  sápadt  orcával  felénk  tekint  s

 



27

kinek  elvesző  alakját  állandóan  magunk  mellett  érezzük.  Életünk
befejezésekor mi sem semmisülünk meg, mert van Megtartónk!

Ez az igazi karácsonyi öröm forrása.
3. Karácsony öröme az életlehetőségek biztosításában áll.
Krisztus  magával  hozza  az  élet  igazi  célját.  Karácsonykor

feltárja  előttünk  az  élet  teljességét.  Nem  önmagáért  jön  a  földre,
hanem  üdvösségünk  biztosításáért.  Nem  saját  dicsőségét  keresi,
hanem  Istenét.  Angyalok  jelentik  jövetelét,  de  nem  Őt  dicsőítik.
Karácsonyi  himnusz  róla  szól,  de  Istent  magasztalja.  Éppen  így
Jézus további élete is Isten dicsőítése.

Karácsony  ünnepén  meglátjuk,  hogy  nem  önmagunkért
élünk.  Isten  kezének  eszközei  vagyunk.  Parányi  porszem,  földre
hullatott  kődarab,  melyet  Isten  egy  nagy  templom  falába  akar
beilleszteni.  Csavar  egy  nagy  gépezetben.  Hangszer  egy  nagy
orchestrumban.  Milliók  együttesében  egyetlen  hang.  Mindez  azt
mutatja,  hogy  Isten  mindegyikünkre  bízott  valamit.  Tehát  Isten-
től  kapjuk  életcélunkat.  Örökkévaló  terve  szerint  kell  élnünk.
Isten  izenetét  kell  továbbadnunk.  Életünknek  Isten  dicsőítésévé
kell  válnia.  Mindez  pedig  csak  úgy  lehetséges,  ha  engedelmesen,
hűségesen, szeretettel szolgáljuk Őt.

Karácsonykor  Isten  mindnyájunkat  láthatatlan  karácsonyfa
alá  állít  s  égi  fénnyel  világítja  meg  életünket.  Azt  keresi,  hogy
önmagunkért  élünk-e,  vagy  az  Istenért?  Mert  az  a  karácsonyi
örömben  megszülető  élet,  mikor  a  barázda  munkása,  a  tudós,
a  foltozó  csizmadia,  az  előkelő  hivatalnok,  a  gyárimunkás,
a  mosónő,  a  betegágy  mellett  virrasztó  édesanya  úgy  élik  éle-
tüket, hogy abból Istent dicsőítő karácsonyi ének lesz.

Karácsony  megmutatja  életerőnket  is.  Krisztus  minket  Isten
gyermekeivé  akar  tenni.  Ezt  azonban  nem  a  mi  erőnkkel,  hanem
saját  erejével  végzi  el  és  pedig  olyképpen,  hogy  ártatlan  vérével,
szenvedésével  és  halálával  az  ő  tulajdonává  tesz.  Közösségre  lép
velünk.  Igéjével  táplál.  Szentlelkével  támogat.  Közli  velünk  Isten
akaratát és erejét.

Örüljünk  hát,  közöttünk  van  és  közöttünk  marad  életerőnk:
a Krisztus.

Krisztus  megmutatja  karácsony  ünnepén  az  élet  kiáltó
ellentéteinek  kiegyenlítését  is.  Ember  és  ember  között  kará-
csonykor  legélesebb  az  ellentét.  A  gazdagok  meleg  fészkéből
mennyezetig  érő  karácsonyfa  világít  az  ablakon  át,  máshova
kicsi  fenyőág  sem  kerül.  Sok  helyen  gazdag  ajándékok  alatt

 



28

roskadozik  az  asztal,  hideg,  penészes  szobában  pedig  zúgolódva
kiált az éhség.

Karácsony  két  megoldást  kínál:  az  egyik  az  egyenlősítés,
a  másik  a  kiegyenlítés.  Karácsony  az  emberi  egyenlőség  ünnepe
és  pedig  az  Isten  előtt  való  emberi  egyenlőség  ünnepe.  A  társa-
dalmi,  vagyoni,  műveltségi  különbségek  Isten  előtt  eltűnnek.
Mindenkit  egyformán  szeret,  mindenkit  szíve  és  élete  szerint
bírál  el,  mindenkivel  atyai  kegyelme  szerint  cselekszik.  Azt  ke-
resi,  hogy  a  karácsonyfa  alatt  és  a  templomokban  vannak-e
a  Megtartó  után  sóhajtozó,  alázatos,  bűnös  emberek  és  hogy
közöttük vagyunk-e mi is?

Karácsony  azután  a  kiegyenlítés  ünnepe.  Szeretetre,  segí-
tésre  kötelez  mindnyájunkat.  Isten  nem  elégszik  meg  azzal,
hogy  karácsony  elvégzi  bennünk  a  maga  munkáját,  hanem
minket  is  munkába  akar  állítani.  Adjuk  tehát  tovább  karácsony
legszentebb  ajándékát:  Isten  feltárult  atyai  szívét.  Nyissuk  meg
szívünket  az  emberek  előtt.  Istenen  keresztül  lássuk  meg  a  sze-
gényt,  a  beteget,  az  árvát,  a  szenvedőt,  a  munkanélkülit,  az  el-
hagyottat.  Mondjuk  el  nékik  ezt  a  karácsonyi  szót:  Testvérem!
Gondoljunk  azokra,  kiktől  elválaszt  szeretetlen  szó  vagy  csele-
kedet,  félreértés  vagy  ellentét  s  ajándékozzuk  nekik  a  meg-
bocsátás karácsonyi ajándékát.

Van  tehát  karácsonynak  örök  örömforrása  és  ez  maga
a  Megtartó  Jézus.  Meglátjuk  benne  Isten  legtökéletesebb  ki-
jelentését,  a  megoldhatatlanságok  megoldását,  az  életlehetősé-
gek  biztosítását.  Karácsony  ezen  örömét  senki,  semmi  el  nem
veheti  tőlünk.  Lehet  koldusszegény,  halottsirató,  fájdalmas,
betegágy  mellett  virrasztó  szomorú  karácsonyunk:  karácsonyi
örömünk  akkor  is  biztosítva  van  Krisztusban,  a  mi  Meg-
tartónkban.  Sőt,  minél  sötétebb  a  mi  karácsonyunk,  a  Meg-
tartóban  nekünk  ajándékozott  karácsonyi  öröm  annál  erősebb
fénnyel  ragyog.  Csak  ne  engedjük,  hogy  hivalkodó  örömök  el-
vegyék  karácsony  igazi  örömét  és  hogy  karácsony  örömtelen-
sége  megfosszon  minket  az  igazi  karácsonyi  örömtől.  Kará-
csonyi  örömünk  örök  forrása  Jézus,  karácsonyi  megajándéko-
zottságunk  pedig  ez  a  boldog  vallomás:  ma  született  nékem
a Megtartó!

 



A szabadító.
Nagypéntek.

Róm.  7,  24—25.:  Óh,  én  nyomorult  ember:  Kicsoda  sza-
badít  meg  engem  e  halálnak  testéből?  Hálát  adok  Istennek
a mi Urunk Jézus Krisztus által.

Nagypéntek  megértéséhez  kétféleképen  juthatunk  el,  vagy
Jézuson, vagy az emberen keresztül.

Ha  Jézuson  keresztül  nézzük  nagypéntek  történetét,  akkor
azt  mondjuk:  Ecce  homo,  íme,  az  ember!  Nézd  azt  a  halvány-
arcú,  korbácsolt  embert,  kit  válogatott  gyötréseken  hajszolnak
keresztül.  Tanítványával  elárultatják,  testi  bántalmakkal  sanyar-
gatják,  lelki  megalázásokkal  sorvasztják,  hogy  azután  kimond-
hatatlan  kínok  között,  latrokkal  együtt  keresztfára  feszítsék!
Nézd, ez a te Megváltód!

Ilyenkor  megtelik  szívünk  részvéttel.  Elmerengünk  Jézus
szenvedésén  s  az  emlékezés  könnyes  fátyolába  takargatjuk  lel-
künket.  Valami  csendes  megnyugvásféle  azt  mondatja  velünk:
elvégeztetett!  Vihar  utáni  csendességgel  tekintünk  magunk  elé
s  úgy  érezzük,  hogy  minden  rendben  van,  valóban  minden  el-
végeztetett.

Ha  az  emberen  keresztül  nézzük  a  nagypéntek  történetét,
akkor  kezdetben  nem  látunk  egyebet,  hanem  csak  önmagun-
kat,  a  nyomorult,  bűneiben  vergődő,  kárhozatra  ítélt  embert.
Szívünkben  nem  a  Krisztus  iránti  kegyelet  ravatalgyertyái  lob-
bannak  fel,  hanem  a  bűntudat  pokoltüzei.  Megirtózunk  magunk-
tól.  Kétségbeesés  fog  rabságba.  Lelkiismeretünk  véresre  korbá-
csol.  Lemérjük  bűneinket,  erőnket,  lehetőségünket  s  kétségbe-
esve  állapítjuk  meg,  hogy  nincs  számunkra  szabadulás.  Bűnös
életünk  végzete  dübörögve  robog  felénk  és  mi  egészen  bizo-
nyosan  tudjuk,  hogy  kárhozat  és  halál  vár  reánk.  így  jutunk
el Jézushoz.

Nagypéntek  kétféle  szemlélete  ugyanazon  célhoz  vezet,  de
más  az  útjuk  és  más  a  módszerük.  Az  egyik  Jézusból  indul  el

 



30

és  az  emberhez  érkezik.  A  másik  az  emberből  indul  el  és  meg-
érkezik  Jézushoz.  Az  egyik  a  részvét  és  kegyelet  érzéseinek
karján  viszi  lelkünket,  a  másik  az  önvizsgálat  lesújtó  íté-
letének  s  az  emberi  tehetetlenség  kétségbeesésének  a  karján.
Az  egyik  kívülálló  szemlélővé  teszi  az  embert,  a  másik  bele-
állítja  a  véres  tragédia  sodrába.  Az  egyik  befejezést  nyer  a
keresztnél,  a  másik  olyképpen  érkezik  hozzá,  hogy  útját  a  ke-
reszten túl is folytatnia kell.

Az  embernek  kényelmesebb  az  első  út.  Jézusnak  kedvesebb
a második. Induljunk el ezen a másodikon.

Az  apostol  felkiáltása  igazi  nagypénteki  megnyilatkozás:
Óh,  én  nyomorult  ember,  kicsoda  szabadít  meg  engem  a  halál
testéből? Ez az ige:

1. egy megállapítás: nyomorult ember vagy!
2. egy előre tudott ítélet: a halál vár rám!
3. egy esengő könyörgés: kicsoda szabadít meg?

1.  Az  ige  mögött  lemérhetetlen  lelki  gyötrelem  és  egy
megfontoltan  elvégezett  önvizsgálat  záróítélete  sötétedik.  Pál
apostol  ajkát  hagyja  el  ez  a  felkiáltás.  Ő  igazán  rejtett  mély-
ségéig  ismeri  az  emberi  természetet.  Ismeri  a  test  és  lélek
egybekapcsoltságát  s  azok  különálló  törvényeit.  Ismeri  az
ember  elhelyezkedését  a  világban.  Ismeri  erőviszonyait,  hely-
zetét  és  lehetőségeit.  De  Pál  apostol  nagy  életbölcselő  is.  Egybe-
veti  Isten  követelését  és  az  ember  erejét,  a  kívánalmakat  és  a
lehetőséget.  Mint  tapasztalt  órásmester,  tenyerére  helyezi  az
ember  rejtelmes  életgépezetét,  melyben  kerekek,  rugók,  tenge-
lyek  és  acélkarocskák  megbomolva  rendetlenkednek  és  meg-
döbbent  lélekkel  megállapítja,  hogy  ezt  az  óraművet  emberi
erővel helyrehozni nem lehet.

Pál  apostol  nemcsak  általános  elgondolással,  hanem  egyes
esetekre  támaszkodva  állapítja  meg  saját  nyomorult  voltát.
Leméri  cselekedeteit  és  pedig  nemcsak  külső  megjelenési  alak-
jukban,  hanem  azok  rugóit  és  indítóokait  illetőleg  is.  Nézi  a
törvényhez  való  viszonyát  s  megállapítja,  hogy  a  törvényt  nem
tudja  az  ember  megtartani.  Kutatja  Istenhez  való  viszonyát  s
megrendülve  látja,  hogy  a  törvény  betartása  elégtelen.  Lassú
ítélkezéssel  végigmegy  a  bűn  vonalán  s  megérkezik  a  halálhoz.
Szívéből  felsikolt  a  kiáltás:  Óh,  én  nyomorult  ember!  Ez  Pál
apostol önvizsgálatának zárótétele.

 



31

Nagypéntek  rákényszerít  erre  az  önvizsgálatra.  Leleplezi
az  embert  s  megmutatja,  hogy  milyen  a  maga  igaz  valóságá-
ban.  Természeténél  fogva  az  ember  mindig  szépítgeti  önmagát.
Hozzátartozói  előtt  elrejti  igazi  arcát.  Az  emberek  társaságá-
ban  úgy  jár-kel,  mozog,  szórakozik  és  munkálkodik,  hogy  igazi
benső  lényét  elrejti.  Némelyek  annyira  viszik  ezt  az  ügyességet,
hogy  még  önmaguk  elől  is  elrejtik  igazi  arcukat.  Növeli  ezt  a
veszedelmet,  hogy  a  világ  külsőleg  megszépített  embereket  akar
látni,  külső  előnyökhöz  köti  a  maga  kedvezéseit  s  hajlandó  a
belső  értékek  rovására  külső  értékekkel  megelégedni.  így  az-
után  kialakul  az  az  ember,  kinek  élete  a  boldogság,  a  kötelesség-
teljesítés,  a  becsületesség,  a  jóság  álarcában  jelenik  meg.  Ön-
magát szépnek, jónak, igaznak tartja.

Nagypénteken  lehull  az  álarc  s  az  ember  ráeszmél  arra  a
megdöbbentő  valóságra,  hogy  ő  nyomorult  ember.  Elveszett,
nyomorult  emberré  teszi  a  bűn,  mely  homlokára  a  halál  bélye-
gét üti.

Ennél  a  megrázó  megállapításnál  a  bűnt  Isten  mértékével
kell  mérnünk.  Pál  apostol  nem  fegyenceknek,  tolvajoknak  és
gyilkosoknak  prédikálja  ezt  az  igét,  hanem  minden  embernek,
a  becsületes,  tisztaéletű,  erkölcsös,  munkás,  tisztességes  embe-
reknek.  Elsősorban  mindenesetre  önmagára  gondol!  Jóllehet
tiszta,  erkölcsös,  munkás,  önfeláldozó  életet  él,  s  minden  erejé-
vel  Krisztust  szolgálja,  mégis  kétségbeesve  így  kiált  fel:  Óh,
én nyomorult ember!

Ez  az  egyetemes  bűnösség  keményszavú  kihirdetése.  Az
eredendő  bűn  következtében  elveszítettük  jóra  való  képessé-
günket.  Isten  minket  saját  képére  teremtett,  de  hozzávaló  ha-
sonlatosságunk  letörlődött.  Szabad  emberekké  tett,  mi  pedig
a  bűn  rabságába  szegődtünk.  Gazdag  örökségben  részeltetett
és  mi  azt  eltékozoltuk.  Mindez  egyetemes  emberi  bűnösség.
Egyetlen  egy  sincsen  közöttünk,  ki  ezekben  az  általános  téte-
lekben ne lenne bűnös.

A  megállapítás  részletezése  még  közelebb  vezet  a  keserű
igazsághoz.  Isten  azt  mondotta  néked:  engedelmeskedj  paran-
csolatomnak,  légy  gyermekem,  embertársaidnak  légy  testvére,
önmagadnak  légy  gondoskodó  barátja,  becsüld  meg  testedet
és  lelkedet.  Te  pedig  Istent  a  harmadik,  vagy  tizedik  helyre
szorítottad.  Önmagadat  állítottad  az  első  sorba,  de  nem a  lelkedet,
hanem  csak  a  testedet.  Lelki  életedet  elhanyagoltad.  Ha  táplá-

 



32

lására  gondoltál,  emberi  bölcseséggel,  vagy  kétesértékű  szel-
lemi  eleséggel  táplálgattad,  nem  pedig  Isten  igéjével.  A  belső
életed  építésére  rendelt  anyaszentegyházat  rajtad  kívülálló  szer-
vezetté  tetted,  melyhez  lelkednek  alig  van  köze.  Rajta  kívül
állsz  és  nem  benne.  Külső  értékeit  elfogadod,  belső  értékeire
nem  tartasz  igényt.  Vele  szemben  külső  kötelességeidet  telje-
síted,  de  lelkedet  és  életedet  nem  adod  oda  néki.  Embertársaid-
hoz  való  viszonyodat  emberi,  társadalmi  és  erkölcsi  mértékkel
méred.  Ellenben  elfelejted  Isten  követelését,  ki  embertársadnak
a  lelkét  is  rád  bízta  s  ki  törvényül  kimondotta,  hogy  ami  nem
hitből származik, mindaz bűn.

Íme,  az  ember  természetének  bűnössége,  elkövetett  csele-
kedetben  bűnei  és  mulasztásai  ugyanazon  gyökérről  szökken-
nek  szárba,  a  hitetlenség  gyökeréről.  Álarcos  életet  élsz  mind-
addig,  amíg  Istenedet  élőnek  el  nem  ismered  és  bizonyos  igaz-
ságnak,  igennek  és  ámennek  el  nem  ismered  ígéretét  tartalmazó
igéjét.

Mit  tehetsz?  Micsoda  lehetőség  áll  előtted?  Add  át  maga-
dat  nagypéntek  megrázó  eseményének.  Krisztus  keresztfai  szen-
vedése  és  halála  rázza  fel  lelkiismeretedet  halálos  álmából.
Ébredj  gyászos  emberi  állapotod  tudatára:  bűnös  vagy!  Azután
állj  a  riadtan  sikoltozok  közé  s  kiáltsd  te  is  ezt  a  megrázó
beismerést: Óh, én nyomorult ember!

2.  Az  ige  kifejezi  azt  az  előre  tudott  ítéletet,  hogy  a  nyo-
morult emberre a halál vár.

Az  a  tétel,  hogy  a  bűnös  emberre  kárhozat  és  halál  vár,
nem  tudományos  kérdés.  Nem  lehet  azt  bizonyítani,  avagy  ér-
vekkel  megvilágítani.  Nem  geográfiai  kérdés.  Független  attól,
hogy  képesek  vagyunk-e  a  kárhozat  helyét  megjelölni.  Nem  az
emberi  fantázia  kérdése  és  nem  felnőtt  gyermekek  riasztására
kitalált  rémmese.  A  kárhozat  Isten  erkölcsi  világrendjének  el-
utasíthatatlan  követelése  és  mint  ilyen,  kétségbevonhatatlan
valóságkérdés.  Krisztus  tanításának  teljességét  tagadnánk  meg,
ha a kárhozat valóságát kikapcsolnánk.

A  kárhozat  és  halál  értelmét  az  élet  fogalma  magyarázza
meg.  Az  élet  Krisztus  tanítása  szerint  az  embernek  vele  való
közösségében  áll.  Ez  a  közösség  nem  teremthető  meg  külső
kapcsolatokkal.  Belső  kapcsolatokra,  lelki  egyesülésre  és  élet-
közösségre  van  szüksége,  ami  egyedül  az  Ő  szent  Igéje  által

 



33

teremthető  meg.  Azt  mondja  Jézus:  a  ki  az  én  beszédemet  hallja
és  hisz  annak,  a  ki  engem  elbocsájtott,  örökélete  van  és  nem
megy  a  kárhozatra,  hanem  általment  a  halálból  az  életre.  (Ján.
5,  24.)  Az  igazi  élet  az  ige  megállapítása  szerint  nem  más,  mint
Krisztussal  való  állandó  közösség.  A  kárhozat  sem  lehet  más,
mint  a  Krisztus  közösségéből  való  kiszakadás  és  a  halál  a
Krisztustól való elszakadás következménye.

A  bűnös  ember  nyomorultsága  abban  áll,  hogy  saját  ere-
jéből  képtelen  a  bűnből  kiemelkedni.  Emberi  természetének
romlottsága  hatalmasabb,  semmint  új  élet  után  való  vágyódása
és  ehhez  szükséges  ereje.  Életútja  beletorkollik  a  lehetetlenség
és  a  halál  kettős  veszedelmébe.  Egyik  oldalon  magas  sziklafal
mered  előtte,  nem  tud  azon  átjutni.  Körmei  letöredeznek,  izmai
megpattannak,  testét  véres  sebek  borítják.  Megpróbálja  újra  és
újra  a  meddő  kísérletet,  de  összetörve,  véresen,  erejefogyottan
zuhan  vissza.  A  másik  oldalon  pedig  a  kárhozat  szakadéka  tá-
tong,  errefelé  sem  tud  átjutni  az  élet  mezőségére.  Egyik  olda-
lon  bűnös  természetéből  származó  tehetetlensége  és  bűnös  élete
akadályozzák, a másik oldalon a kárhozat szakadéka.
Az ember eljut előre-tudott ítéletéhez: a halál vár rám!

A  nagypénteki  ítélet  felébreszti  bennünk  a  felelősséget
önmagukért.  Isten  azért  adta  nekünk  az  Ő  lelkét,  hogy  azzal
megtöltsük  életünket.  Hivatásunkban,  magánéletünkben,  csa-
ládi  körünkben,  társadalmi  tevékenységünkben  mindig  az  az
alapkérdés:  mennyi  lelket  érvényesítettünk?  Lelkünkben  meny-
nyi  volt  Isten  Lelke?  Lehetséges,  hogy  földi  életünkben  kikerül-
jük  a  lelkünkre  vonatkozó  számadást  és  csak  testi,  földi  dol-
gainkról  tartunk  elszámolást.  Az  utolsó  ítéletkor  azonban  Isten
elsősorban a lelkünket fogja tőlünk számonkérni.

Míg  az  ige  kemény  vádolása  alatt  megrendülök,  lelkem
beszállja  életem  eddigi  útját  s  gondolatban  sokakat  megáldok.
Megáldom  szüleimet,  tanítóimat,  lelkipásztoraimat,  kik  Isten
igéjének  kezével  megfogták  lelkemet,  nyomorult  voltom  tuda-
tára  ébresztgettek  s  rámutattak  a  halál  és  kárhozat  bűntől
származó  bizonyosságára.  Visszatekintek  ködbevesző  alakjukra
s  magam  előtt  látom  őket  felfelé  mutató  kézzel:  tudod-e,  hogy
te  csak  egy  nyomorult,  bűnös  ember  vagy?  Kicsoda  szabadít
meg téged a halál testéből?

Kérdezem tőled: megáld-e téged is valaki?
Kérdezem magamtól: megáld-e engem is valaki?

 



34

        3. Az apostol szava csengő könyörgés: ki szabadít meg?
Erre  a  kétségbeesett  kiáltásra  —  kicsoda  szabadít  meg

engem  a  halál  testéből?  —  bénító  némaság  fekszik  a  világra.
Hallgatva  vár  az  önmaga  sorsát  kereső  ember.  Tehetetlenül
hallgatnak  a  közelálló  szívek.  Lehajtott  fejjel  hallgat  az  emberi
élet  minden  szépsége,  jósága,  nagysága.  Halotti  némaságban
minden  hallgat.  Egyszerre  csak  a  nagypénteki  keresztről  elindul
a válasz-sóhaj: Én!

Krisztus  szenvedése  és  halála  ad  ennek  a  válasznak  tartal-
mat.  Szenvedése  és  halála  elégséges  áldozat  Isten  előtt.  Magára
veszi  bűneinket,  kiengeszteli  az  Istent  s  visszaállítja  a  mennyei
Atyával gyermeki viszonyunkat.

Bűntudattól,  tehetetlenségtől  és  halálfélelemtől  felkorbá-
csolt  lelkünk  egyedül  Krisztus  keresztjén  tud  megpihenni.  Utolsó
sóhajával  izeni,  hogy  miattunk  halt  meg,  mert  a  mi  bűneink
büntetését  hordozta.  Helyettünk  halt  meg,  szenvedésével  és  ha-
lálával  helyettünk  fizette  le  a  bűn  véres  árát.  Értünk  halt  meg!
Keresztfai  halálával  legyőzte  a  bűnt  és  halált,  hogy  új  erővel
új életre indítson.

Az  emberi  bűntudat  megsemmisítő  tehetetlensége,  a  kár-
hozattól  és  haláltól  való  félelem  feloldódik  tehát  Krisztus  ke-
resztjében.  Tőle  minden  kérdésünkre  választ  kapunk.  Általa  min-
den  szükségletünk  megoldást  nyer.  Minden  terhünk  az  Ő  kezébe
kerül. Minden bűnösségünk megtisztul az Ő vérében.

Nagypéntek  elindulása  ez:  megismered  elvettetett  bűnös
voltodat  s  gyötrelmes  úton  megérkezel  Krisztus  keresztjéhez.
Nagypéntek  befejezése  pedig  ez:  meglátod  a  keresztre  feszített
Krisztust s váltsághalálában megtalálod önmagadat.

 



A keresztfán elrejtett élet.
Nagypéntek.

János,  19,  16—30.:  Akkor  azért  nékik  adá  őt,  hogy  meg-
feszíttessék.  Átvevék  azért  Jézust  és  elvivék.  És  emelvén  az  ő
keresztjét,  méné  az  úgynevezett  Koponya  helyére,  amelyet
héberül  Golgothának  hívnak.  Ahol  megfeszítek  őt  és  ő  vele
más  kettőt,  egyfelől  és  másfelől,  középen  pedig  Jézust.  Pilátus
pedig  címet  is  ira,  és  feltévé  a  keresztfára.  Ez  vala  pedig
az  írás:  A  NÁZÁRETI  JÉZUS,  A  ZSIDÓK  KIRÁLYA.  Sokan
olvassák  ezért  a  címet  a  zsidók  közül;  mivelhogy  közel  vala
a  városhoz  az  a  hely,  ahol  Jézus  megfeszíttetett  vala:  és  hébe-
rül,  görögül  és  latinul  vala  az  írva.  Mondának  azért  Pilátusnak
a  zsidók  papifejedelmei:  Ne  írd:  A  zsidók  királya;  hanem  hogy
ő  mondotta:  A  zsidók  királya  vagyok.  Felele  Pilátus:  Amit
megírtam,  megírtam.  A  vitézek  azért,  mikor  megfeszítettek
Jézust,  vevék  az  ő  ruháit,  és  négy  részre  oszták,  egy  részt
mindenik  vitéznek,  és  a  köntösét.  A  köntös  pedig  varrástalan
vala,  felülről  mindvégig  szövött.  Mondának  azért  egymásnak:
Ezt  ne  hasogassuk  el,  hanem  vessünk  sorsot  reá,  kié  legyen.
Hogy  beteljesedjék  az  írás,  amely  ezt  mondja:  Megosztoztak
ruháimon,  és  a  köntösömre  sorsot  vetettek.  A  vitézek  tehát
ezeket  művelék.  A  Jézus  keresztje  alatt  pedig  ott  állott  vala
az  ő  anyja,  és  az  ő  anyjának  nőtestvére;  Mária,  a  Kleopás
felesége,  és  Mária  Magdaléna.  Jézus  azért,  mikor  látja  vala,
hogy  ott  áll  az  ő  anyja  és  az  a  tanítványa,  akit  szeret  vala,
monda  az  ő  anyjának:  Asszony,  ímhol  a  te  fiad!  Azután  monda
a  tanítványnak:  ímhol  a  te  anyád!  És  ettől  az  órától  magához
fogadá  azt  a  tanítvány.  Ezután  tudván  Jézus,  hogy  immár  min-
den  elvégeztetett,  hogy  beteljesedjék  az  írás,  mondja:  Szomjú-
hozom.  Vala  pedig  ott  egy  ecettel  teli  edény.  Azok  ezért  sziva-
csot  töltvén  meg  ecettel,  és  izsópra  tévén  azt,  oda  vivék  az  ő
szájához.  Mikor  azért  elvette  Jézus  az  ecetet,  monda:  Elvégez-
tetett! És lehajtván fejét, kibocsátá lelkét.

Nagypéntek  a  kegyelet  ünnepe.  Vérző  szívvel  állunk  a  gol-
gothai  keresztfához  és  megdöbbent  lélekkel  nézzük  Isten  fiának
szenvedését és halálát.

Nagypéntek  az  ember  szabadulásának  ünnepe.  Az  üdvösség-
történet  nagy  színjátékából  ezen  a  napon  fenséges  biztonsággal
kibontakozik  az  ember  sorsa.  Életútja  elkanyarodik  a  kereszt
tövénél:  vagy  az  üdvösség  magasságába  visz,  vagy  a  kárhozat
szakadékába.

Nagypéntek  az  isteni  kegyelem  ünnepe.  Lényege  az,  amit
Isten  cselekszik,  nem  pedig,  amit  az  ember  cselekszik.  Jelentő-

 



36

sége  még  sem  merül  ki  a  keresztfára  szegezett  Krisztus  meg-
siratásában,  hanem  keresztfai  halála  ajándékának  elfogadásá-
ban áll.

Így  azután  eljutunk  ahhoz  a  nagypénteki  tanításhoz,  hogy
a  keresztfán  az  embernek  kétféle  élete  van  elrejtve:  a  bűnből
megváltott élete és a Krisztus kegyelméből kialakuló élete.
        1. Krisztus kezében tartja bűnből megváltott életünket.

Nagypéntek  megértéséhez  önmagunkon  keresztül  jutunk  el.
Elindulunk  abból  az  ismeretes,  de  elég  sokszor  nem  hangoztat-
ható  igazságból,  hogy  az  ember  természete  és  élete  szerint
bűnös.  Nincsen  igaz  ember  egyetlenegy  sem.  Isten  kijelentése
egészen  világosan  beszél  erről  a  kérdésről.  Egynek  bűnesete
által  minden  ember  bűnössé  lett.  Egynek  engedetlensége  által
mindenki  lázadóvá  lett.  Mindnyájan  vétkeztek  és  szűkölködtek
Isten dicsősége nélkül.

Ehhez  a  természetbeni  megromláshoz  járul  mulasztásaink
és  vétkeink  sokasága.  Hiába  gyönyörködünk  a  belső  ember
szerint  Isten  törvényében,  egy  másik  törvényt  hordozunk  tag-
jainkban  és  az  rabulejt  minket.  Bűneink  tudatára  kell  ébrednünk!
Számolnunk  kell  gondolat-bűneinkkel.  Nem  tudjuk  megmondani,
hogy  hányszor  vétkezünk  lelkünk  gondolataival.  Gyors  fellob-
banású  és  hirtelen  múlású  lángocska  csupán,  vagy  állandóan
izgató  gondolat,  mely  végigkísér  életútunkon.  Hangtalan  gondo-
lat,  nem  lesz  belőle  szó,  nem  válik  cselekedetté,  mégis  vétkezés
Isten,  embertársaink  és  önmagunk  ellen.  Vannak  érzés-bűncink.
Némelyik  csendesen,  látszólag  tétlenül  pihen  szívünk  koporsó-
jában.  Tényleg  azonban  egész  érzelmi  világunkat  megmérgezi.
Némelyik  feltör  ajkunkra,  égő  vallomás,  pusztító  káromlás,
vagy  cselekedet  lesz  belőle.  Vannak  cselekedet-bűneink,  Istennel,
emberrel,  lelkiismerettel  szembeforduló  tetteink.  Vannak  mulasz-
tásaink,  melyek  vádolása  végigkísér  utunkon.  Eltékozolt  időnk,
parlagon  hagyott  lelkünk,  porosan  heverő  bibliánk,  elfelejtett
templomunk,  némaságra  kényszerített  lelkiismeretünk.  Vannak
bűneink  embertársainkkal  szemben.  Letöröletlen  könnyeik
sebesfolyású  patakká  válnak,  elnémítatlan  sóhajuk  pusztító
orkánná.  Vannak  bűneink  Istennel  szemben,  mert  állandóan
háládatlanok,  engedetlenek,  önzők  és  árulók  vagyunk,  nem
hallgatunk szavára, szembefordulunk vele.

Megdöbbenve  ráeszmélünk  bűneinkkel  járó  tehetetlensé-
günkre.  Ha  emberekkel  szemben  vétkeznénk,  ha  cselekedeteink

 



37

elbírálásánál  csak  a  mi  látszólagos  érdekünk  döntene,  akkor
lehetséges  lenne  bűnünk  jóvátevése.  Mi  azonban  mindig  Isten
ellen  vétkezünk.  Emberek  felé  dobott  durva  szavunk  beszennyezi
Isten  nevét.  Aljas  érzéseink  Isten  szentségét  sértik.  Magunk,
embertársunk  elleni  vétkezésünk  mindig  Istenen  keresztül  zúg,
mintha  száz,  ezer  és  millió  mérgezett  nyíl  átszúrná  atyai  szívét.
Hiába van minden, bűneink jóvátehetetlenek.

A  bűn  következményével  is  számolnunk  kell.  Egynek  bűn-
esete  által  minden  emberre  elhat  a  kárhozat.  Mulasztásaink  és
vétkeink  elszakítanak  Istentől,  ez  pedig  részleges  halál.  Mulasz-
tásaink  és  vétkeink  megmaradása  végleges  szakadás  Istentől,
ez pedig kárhozat és halál.

A  mai  ember  nem  szívesen  megy  végig  az  igazság  kemény
köveiből  kirakott  úton.  Szeretné  elnémítani  Istennek  a  bűnről
szóló  tanítását.  Biztatná  magát  azzal  is,  hogy  önmaga  megtar-
tására  saját  jósága,  erkölcse,  becsülete,  kötelességteljesítése  ele-
gendő.  Nagypéntek  összezúzza  ezt  a  hazug,  önámító  értékelést.
Krisztus  keresztfája  hirdeti  az  egész  világnak,  hogy  az  emberen
Isten  csak  a  legnagyobb  áldozattal  tudott  segíteni:  keresztfai
halálra  adta  szent  fiát.  Mit  gondoltok,  ha  az  emberen  keresztül
megmenthette  volna  az  embert,  nem  kímélte  volna  az  Ő
egyszülöttjét?

Jézus  szenvedésének  és  halálának  megrendítő  magyarázata
tehát  mi  vagyunk!  Bűneink  miatt  viszi  a  keresztet,  szegeztetik
keresztre,  szenved  megaláztatást,  lelki  gyötrelmet,  szívbeli  fáj-
dalmat és rettenetes kínokat.

Mind  ennek  oka  a  bűnös  ember,  értelme  pedig  Isten  örökké-
való  kegyelme.  Erről  a  kegyelemről  mondja  az  írás,  hogy  amint
egynek  bűnesete  által  minden  emberre  elhat  a  kárhozat,  azon-
képen  egynek  igazsága  által  minden  emberre  elhat  az  életnek
megigazulása.  Isten  kegyelme  abban  van,  hogy  a  megváltó
Krisztus vére által megigazít minket.

Az  ember  bűnből  megváltott  életéről  prédikál  a  golgothai
kereszt.  Lássuk  be  bűnösségünket,  elveszett,  elkárhozott  voltun-
kat,  erőtlen  tehetetlenségünket.  Lássuk  meg,  hogy  egyedül  Jézus
váltsághalála  segít  rajtunk.  Ragadjuk  meg  hittel  Isten  igéretét.
Hitünk  a  bűntudat  útján,  a  bűn  megtagadásán  át  vezessen  Isten-
hez.  Legyén  bizodalmunk  abban,  ki  atyai  szeretetből  értünk
Szent  Fiát  halálra  adta.  Higyjünk  abban,  ki  Jézus  szenvedését
és  halálát  nekünk  igazságul  betudja.  Engedelmeskedjünk  annak,

 



38

ki  a  keresztfán  megváltott  életünket  tartja  átlyuggatott  kezében.
Tudjuk  és  akarjuk  tudni,  hogy  óemberünknek  meg  kell  feszít-
tetni,  hogy  megerőtlenüljön  a  bűn  teste,  meg  kell  halnunk  vele,
hogy vele együtt feltámadhassunk.

Valóban a kereszten van elrejtve az ember megváltott élete!
2.  A  keresztfán  van  elrejtve  a  kereszt  kegyelméből  kialakuló

új  életünk.  Krisztus  szenvedésében  és  halálában  példát  adott
nékünk  arra,  hogy  kötelességeinket  miképen  teljesítsük.  Nagy-
péntek  Krisztus  példájával  nagypénteki  embereket  nevel  s  meg-
mutatja kegyelemből kialakuló életünk alapvonalait.

A  kegyelemből  kialakuló  nagypénteki  élet  engedelmességgel
kezdődik.

„Emelvén  az  ő  keresztjét,  méné  az  úgynevezett  Koponya
helyére.”  Ez  a  szó:  emelvén  és  méné,  azt  jelenti,  hogy  Krisztus
szenvedésében  és  halálában  Isten  akarata  egyesül  az  ő  önkéntes
engedelmességével.  A  megváltás  útján  megy,  de  kényszerítés
nélkül.  Nem  hárítja  el,  nem  kerüli  ki  Isten  parancsát,  nem  keres
önmagát  megkímélő  megoldási  formát,  hanem  önként  vállalja
az üdvösség-munkát.

Életünkben  szintén  Isten  akaratának  kell  érvényesülnie.
Vonatkozik  ez  életünk  általános  vonalvezetésére,  melynek  követ-
kezetesen,  állandóan,  minden  változások  között  Isten  akaratát
kell  követnie.  Azután  vonatkozik  életünk  egyes  eseményeire,
tervekre  és  reménységekre,  törekvésre  és  valóságra,  dolgokhoz
és  emberekhez  való  viszonyunkra.  Vájjon  látjuk-e  ezt  az  élet-
vonalat?  Magunk  felett  érezzük-e  Istent  és  tudunk-e  engedelme-
sek  lenni?  Engedelmesség  nélkül  nincsen  belső  emelkedésünk
és  külső  erősségünk.  Engedelmesség  által  lelkünk  megtisztul,
szívünk megedződik és jellemünk gerincet kap.

Az  engedelmesség  kereszthordozással  jár.  „Emelvén  az  ó*
keresztjét,  méné  a  Koponya  helyére.”  Keresztet  kellett  vinnie.
Hordoznia  kellett  a  világ  bűneit.  Ment  szenvedésről  szenvedésre,
megaláztatásról kínoztatásra, gyötrelemről halálra.

Istennek  csak  keresztvállalással  lehet  engedelmeskednünk.
Kereszt  által  leszünk  gyermekeivé.  De  vigyáznunk  kell  a  kereszt
fogalmának  meghatározásánál.  Nemcsak  a  fájdalom,  a  betegség,
a  megaláztatás,  a  gond,  hanem  az  igazság  és  a  lélek  keresztjét  is
vállalnunk  kell.  Szenvednünk  kell  a  megtagadott  igazságért.  Nem
a  saját  érdekigazságunkról,  hanem  Isten  igazságáról  van  szó.
Tudnunk kell, hogy lelkünk csak szenvedés árán tisztulhat meg.

 



39

Állandó  önmegtagadással,  iskolázással,  fegyelmezéssel,  össze-
töressél  emelkedhetünk  Istenhez.  Hordoznunk  kell  saját  bűneink
keresztjét.  Életünk  képzelt  és  valóságos  keresztjeit  a  bűn
keresztjével  kell  kapcsolatba  hoznunk,  azt  pedig  Krisztus
keresztjéhez kell vinnünk.

A  kegyelemből  kialakult  élet  szeretteinkért  való  felelősségre
tanít.

Mikor  Jézus  meglátja  keresztfája  alatt  anyját  és  Jánost,
monda  az  ő  anyjának:  Asszony,  ímhol  a  te  fiad!  Azután  monda
a  tanítványnak:  ímhol  a  te  anyád!  Ettől  az  órától  magához
fogadá azt a tanítvány.

Felelősséggel  tartozunk  hozzánktartozóinkért.  Gondolunk
azokra,  kiknek  életével  életünk  egybefonódott.  Rátekintünk
szüléinkre,  kik  kor  és  gond  alatt  meghajolva  állnak  előttünk.
Látjuk  élettársunkat,  kivel  sírigtartó  szövetségre  léptünk.  Sze-
münk  előtt  elvonultatjuk  gyermekeinket,  kicsinyeket  és  nagyo-
kat,  itthonlevőket  és  eltávozottakat.  Krisztus  keresztfai  taní-
tása  parancsolja,  hogy  erezzünk  felelősséget  érettük.  Ne  csak
a  szív,  hanem  a  lelkiismeret  kérdését  lássuk  a  róluk  való  gondos-
kodásban.  Ez  a  kötelességünk  végigkísér  életútunkon  s  csak
a  halál  kapujában  ér  végtt.  Addig  kell  kötelességünket  teljesí-
tenünk,  míg  élünk,  míg  van  karunkban  erő,  míg  dolgozhatunk
és gondoskodó szeretetünket cselekedetté változtathatjuk.

De  ez  a  gondoskodás  nemcsak  kenyér-  és  hajlék-biztosítás,
hanem  kiterjed  a  lélekre  is.  Gondoskodnunk  kell  lelkünk  belső
megerősítéséről,  hitbeli  felfegyverzéséről,  megmaradó  táma-
szokról.  Olyan  szellemmel  kell  tartalmassá  tenni  életünket  és
olyan  életirányt  kell  szabnunk  szeretteinknek,  hogy  Krisztusban
mindenkor  támaszt  találjanak  s  Krisztus  által  egymásnak  táma-
szai legyenek. Jóvátehetetlen mulasztás, ha erről elfelejtkezünk.

Utolsó  óránk  nehéz  harca  békésen  elcsendesedik,  ha  búcsúz-
kodó  utolsó  tekintetünk  azt  mondja  szeretteinknek:  van  édes-
anyád,  az  anyaszentegyház  és  van  támaszod  a  melletted  állók
hű szívében!

Mikor  Jézus  elvette  az  ecetet,  monda:  Elvégeztetett,  és  le-
hajtván fejét, kibocsátá lelkét.

Elvégeztetett  Jézus  szenvedése.  Elvégeztetett  a  küldetés
munkája.  Elvégeztetett  Isten  akaratának  betöltése.  Elvégeztetett
az  élet  diadalmas  harca.  Egy  szó  csupán:  elvégeztetett,  de  benne

 



40

csodálatos  gazdagság  sugárzik:  megpihenés,  áldozat,  engedel-
messég, diadal.

Jézus  megmutatja  azt  az  életet,  melyet  az  elvégeztetett  szó-
val  lehet  és  kell  lezárnunk.  Halála  óráján  mindenkinek  el  kell
mondania,  hogy  elvégeztetett.  Lezáródik  földi  életünk.  Véget  ér
szenvedésünk.  Megszabadulunk  gyötrelmeinktől,  gondjainktól,
megaláztatásainktól.  Elbúcsúzunk  kedves  arcoktól,  örömöktől,
reménységektől  s  könnyes  szemmel  intünk  feléjük:  Elvégezte-
tett!  De  vájjon  benne  lesz-e  ebben  a  szóban  annak  isteni  vonat-
kozása?  Elmondhatjuk-e,  hogy  elvégeztetett  a  mi  üdvösségünk?
Isten  megváltottjaivá  lettünk-e?  Elvégeztetett-e  bennünk  a
Szentlélek  munkája?  Elvégeztetett-e  Krisztus  váltsághalálával
a  mi  új  életünk?  Elvégeztetett-e  Isten  ama  akarata,  hogy  kegye-
lemből élünk és Krisztus igazságából várjuk megtartásunkat?

Nagypéntek  ünnepén  a  keresztre  szegezett  Krisztus  arra
tanít,  hogy  egykor  tudjuk  majd  utolsó  sóhajunkkal  elrebegni
ezt a szót: Elvégeztetett!

íme,  a  keresztre  feszített  Krisztus  két  életet  tart  kezében:
bűnből  megváltott  életünket  és  a  kereszt  kegyelméből  kialakuló
életünket.  A  megváltott  életből  származik  a  mi  nagypénteki
életünk.  Mindkettő  Krisztus  keresztjéből  virágozik,  mert  meg-
váltott  és  újjáteremtett  életünk  egyedül  Krisztus  váltsághalála
által van.

 



Krisztus vére.
Nagypéntek.

Máté  27,  24—25.:  Pilátus  pedig  látván,  hogy  semmi  sem
használ,  hanem  még  nagyobb  háborúság  támad,  vizet  vévén,
megmosá  kezeit  a  sokaság  előtt,  mondván:  Ártatlan  vagyok
ez  igaz  ember  vérétől;  ti  lássátok!  És  felelvén  az  egész  nép,
monda: Az ő vére mi rajtunk és a mi magzatainkon.

A  vér  az  élet  jelképe.  Éltető  patakként  száguld  az  emberi
testben  s  lüktető  erőt  visz  midenhova.  De  a  vér  a  halál  jel-
képe  is.  Ha  habzó  pirosan  megjelenik  az  ajak  szélén,  vagy
ha  erőszakosan  kiömlesztik  az  ember  testéből,  a  halál  hírnöke.
Az  erőszakkal  kicsordított  vér  az  égre  kiált.  Ezért  a  vér  követ-
kezménye  a  halál.  De  az  oltárra  hintett  vér  engesztelő  áldozat.
Ezért a vér következménye a kegyelem.

A  vér  jelentése  magasabb  értelmezést  nyer  a  Krisztus  véré-
ben.  Krisztus  életének  tartalmát  és  lényegét  legvilágosabban
az  ő  vérében  foglalhatjuk  össze.  A  keresztyén  egyház  tanítá-
sának  velejét  legteljesebben  a  Krisztus  vére  fejezi  ki.  Evangé-
likus  egyházunk  gyakorlati  vallásos  követelményeit  is  leg-
áttetszőbben  Krisztus  vérében  szemlélhetjük.  Nagypéntek  azért
képezi  evangélikus  keresztyén  egyházunknak  és  áz  evangélikus
keresztyén  embernek  a  legnagyobb  ünnepét,  mert  Krisztus
vérének  egyedülvaló  világtörténelmi  és  üdvösségtörténeti  érté-
kéről beszél.

Mit jelent tehát Krisztus vére nekünk?
Krisztus vére számunkra: 1. ítélet; 2. kegyelem; 3. élet.
1. Krisztus vére ítélet.
Megtörténik  a  második  bíráskodás.  A  főpap  előtti  ki-

hallgatás  után  Pilátus  elé  kerül  Jézus.  Az  ítélőszék  körül  elő-
kelő  rómaiak  csoportosulnak.  A  főpapok  súsárolva  körül-
tolongják.  Az  írástudók  megvesztegető  érvéléssel  magyarázzák
bűnösségét.  Pilátus  unottan  hallgatja  vádaskodásukat.  De  íme,
feleségének  küldötte  figyelmeztető  izénettel  settenkedik  háta
mögé: ne avatkozzál ennek az igaz embernek a dolgába!  



42

Pilátus  óvatosságra  ébred.  Kérdezi:  mit  cselekedjem  vele?
A  felelet  egyhangú:  Feszítsétek  meg!  Az  önmagát  védelmező
bíró  újból  kérdez:  Mi  rosszat  cselekedett?  A  vádlók  nem  felel-
nek  a  kérdésre,  hanem  kiáltozva  zúgják:  feszítsétek  meg!
Pilátus  vállát  vonja.  A  sokaság  előtt  eljátssza  a  kézmosás  szá-
nalmas  színjátékát,  azután  így  szól:  ártatlan  vagyok  ez  igaz
embernek  vérétől,  ti  lássátok!  A  bíró  szavára  felzúg  a  tömeg:
az Ő vére rajtunk és a mi magzatainkon!

Ez  a  könnyelműen  odadobott  szó  örök  igazság  kifejezője.
Krisztus  vére  van  rajtunk  és  a  mi  magzatainkon!  Krisztus  vére
az ítélet vére.

Az  egész  kérdés  kettőn  fordul  meg.  Először  azon,  hogy
Isten  mit  követel  tőlünk,  másodszor  azon,  hogy  ennek  a  köve-
telésnek megfelelünk-e?

Isten  követelését  Krisztus  parancsa  állapítja  meg:  jer  és
kövess  engem!  Isten  ennek  a  parancsnak  engedelmes  megtartá-
sát  követeli  tőlünk  s  azt  kívánja,  hogy  ezt  életünkkel  meg-
pecsételjük.  Isten  előtt  való  értékünk  tehát  nem  emberi,  vagy
társadalmi,  nem  erkölcsi,  avagy  szellemi  mértéktől,  hanem
Krisztushoz  való  viszonyunktól  függ.  Ez  számunkra  a  döntő.
Isten  nem  elégszik  meg  azzal,  hogy  jó,  becsületes,  munkás,
erkölcsös  emberek  vagyunk,  azt  akarja,  hogy  hívő  emberek
legyünk.  Hívő  emberek  pedig  csak  akkor  lehetünk,  ha  Jézussal
személyes  életviszonyban  állunk.  Ez  Isten  kivételese  velünk
szemben.

A  második  döntő  kérdés  az,  hogy  eleget  teszünk-e  Isten
követelésének?  A  felelet  lesújtó.  Az  eredendő  bűn  által  meg-
rontott  emberi  természetünk  szerint  képtelenek  vagyunk  a  jóra
és  hajlandók  vagyunk  a  rosszra.  Már  születésünkkor  Isten  íté-
lete  alá  tartozunk.  Ezenkívül  életünk  elemzésekor  olyan  bűnökre
találunk,  melyek  elválaszthatatlanok  saját  ténykedéseinktől.
Nyelvünknek,  szívünknek,  értelmünknek  és  akaratunknak  külön-
féle  bűnei  vannak.  Vannak  elkövetett  cselekedet-bűneink,
melyekkel Istent megtagadtuk.

A  valóság  az,  hogy  nem  tudjuk  teljesíteni  Isten  követelését,
Krisztus  vére  tehát  felettünk  ítélet.  Mi  azonban  nem  elégedhe-
tünk  meg  bűneink  általános  meglátásával.  Rá  kell  jönnünk  arra,
hogy  minden  bűn  Krisztus  megtagadása.  Miben  állott  Krisztus
hóhérainak  a  bűne?  Miért  szegezték  keresztre  az  ártatlant?
Miért  mondott  Pilátus  felette  halálos  ítéletet?  Mert  nem  voltak

 



43

hajlandók  elismerni,  hogy  Ő  az  élő  Isten  fia.  Elfogadták  Őt
mesternek,  szociális  reformátornak,  nemzeti  vezérnek,  nemes
jellemnek, csak Isten fiának nem ismerték el!

Íme,  feltárul  előttünk  nagy  számlakönyvünk,  melyben  bún
mellett  bűn  emel  vádat  ellenünk.  Jusson  eszünkbe  bűneink
sokasága!  Mérgező,  rosszindulatú  szavak,  káromlások,  trágár
tréfák,  gonosz  cselekedetek,  gyűlölet,  hűtlenség,  önzés.  Hullja-
nak  lelkünkre  a  botorul  eltékozolt  órák,  alkalmak  és  lehető-
ségek,  melyek  közelebb  vihettek  volna  Istenhez,  de  amelyeket
balgán  elutasítottunk  magunktól.  Tovább  megyünk  egy  lépéssel:
feltárul  előttünk  bűneink  gyökere  is.  Krisztust  ma  is  a  mi  hitet-
lenségünk  szegezi  keresztre.  Hitetlenségünkből  származik  min-
den  bűnünk.  Elszakadunk  Istentől,  elhomályosodik  rajtunk  Isten
arca,  közénk  ékelődik  a  bűnös  világ  sokféle  kísértése  és  rombo-
lása,  mert  nem  hiszünk  Krisztusban,  az  Isten  Fiában.  Látjuk
a  bűnt  és  a  halált.  Tudjuk,  hogy  két  tényleges  hatalommal
állunk  szemben.  De  bízunk  saját  erőnkben,  jóságunkban,  életünk
tisztaságában  s  hisszük,  hogy  nekünk  magunkon  kívül  senkire
sincs  szükségünk.  Nincs  Megváltóra  szükségünk.  Már  pedig
valahányszor  az  ember  önmagát  Krisztussá  teszi,  halálra  itOi
magát a Krisztust.

Ezért  ítélet  rajtunk  a  Krisztus  vére.  Végigkísér  egész  éle-
tünkön.  Küzdelmünkben,  szenvedésünkben  és  örömünkben  reánk
tekint  a  keresztről  vértelen,  sápadt  arca.  Ha  rövidke  órára  ki-
szakadunk  a  bűnös,  hiú,  hízelgő  világ  karjaiból  s  Isten  elé  állva
komoly  önvizsgálatot  gyakorlunk,  akkor  lelkiismeretünk  tenger-
mélységében  az  ítélet  elvarázsolt  harangja  kondul:  Krisztus  vére
van  rajtunk!  A  tények  elől  nem  menekülhetünk,  önmagunkat
és  az  élet  valóságait  nem  tagadhatjuk  meg.  Az  az  igazság,  hogy
halálra  ítélt  bűnösök  vagyunk,  kik  miatt  Krisztus  keresztre
feszíttetett  és  kinek  váltságvérét  nem  becsüljük  meg.  Krisztus
vére  tehát  kettős  ítélet  felettünk.  ítélet,  mert  vére  miattunk
hullott és ítélet, mert azt nem becsüljük meg.

A  szentige  ezt  a  megállapítást  is  tartalmazza:  Krisztus  vére
van  rajtad  és  a  te  magzataidon!  '·  Nemcsak  rólam  van  szó.
Krisztus  vére  van  gyermekeimen,  akiket  nekem  kellene  Krisztus
keresztjéhez  elvezetnem.  Krisztus  vére  van  élettársamon,  kit
Krisztus  által  lelkitársammá  kellene  tennem.  Krisztus  vére  van
édesanyámon   és  édesapámon.  Ha  magamon  nem   értem  meg

 



44

ennek  az  igének  rettenetes  súlyát,  nem  üt-e  szíven,  mikor  ezt
kénytelen vagyok szeretteimre vonatkoztatni?
Krisztus vére ítélet!

2.  Krisztus  vére  kegyelem.  A  halálra  ítélt  embert  és  emberi-
séget  Istennek  meg  kellett  volna  semmisítenie.  De  szívében  ki-
gyúlt  az  örökkévaló  atyai  szerelem.  Ügy  szerette  ezt  a  bűnös
világot,  hogy  elküldötte  egyszülött  Fiát.  Krisztus  vére  kegye-
lemmé lett s kiengesztelte a haragvó Istent.

Krisztus  tiszta  életével,  ártatlan  szenvedésével  és  halálával
a  mi  elrontott  életünkbe  belép  az  örökkévaló  kegyelem.  Isten
az  Ő  szenvedését  és  halálát  elfogadja  a  mi  igazságunknak.  Úgy
veszi,  mintha  mi  szenvedtünk  és  haltunk  volna  meg  a  mi
bűneinkért.  De  még  ez  a  nagy  kegyelmi  aktus  sem  változtat
életünk  nagy  hiányosságain.  Sötét  foltok  árnyékolják  utunkat.
Szennyes  bűnök,  hálátlanságok,  engedetlenségek  és  hűtlenségek
járnak  nyomunkba.  Isten  azonban  mindezt  feloldja  Krisztus
szenvedésében  és  halálában.  Bűneinket  elfedezi  Krisztus  meg-
váltó  érdemével.  Mikor  rólunk  ítélkezik,  reánk  tekint,  minket
vizsgál ugyan, de a keresztre feszített Krisztuson keresztül.

Azt  mondja  Luther,  hogy  Krisztus  vére  számunkra  a  kegye-
lem  aranyruhája.  Magunkra  vesszük  s  belénk  sugárzott  bátor-
ságával  elindulunk  az  ítélőszék  elé.  Ha  saját  bűnös  életünk  ruhá-
jában  járulnánk  Isten  elé,  haraggal  elutasítana.  De  ha  a  kegye-
lem  vérruhájába  öltözködünk,  akkor  kegyelmesen  ránk  tekint.
Magunkra  hagyatva  hiába  kiáltanánk  Isten  nevét.  De  ha  Krisz-
tus  kiáltja:  kegyelem,  bocsáss  meg  nékik,  Atyám!  akkor  meg-
történik  Krisztus  vérének  a  csudája.  Isten  není  minket  lát,  ha-
nem  a  keresztre  szegezett  Krisztust.  Nem  a  mi  szennyes
és  sebesre  mart  életünket  szemléli,  hanem  Krisztus  vérét,
mely  fehérre  mossa  minden  vétkünket.  Megbocsát,  kiengeszte-
lődik, kegyelmébe fogad a Krisztus véréért.
Krisztus vére kegyelem!

Bűnös  emberek,  tisztátalan  lelkek,  hazugok,  paráznák,
gyűlölködők,  embert  háborgatok,  hűtlenek,  lelketekkel  nem
törődök,  halljátok  meg  a  nagypénteki  vigasztalást:  Krisztus
vére  van  rajtatok,  de  ez  a  vér  kegyelem.  Térjetek  háta  kereszt-
hez!  Engedjétek,  hogy  a  megváltás  áldott,  piros  harmatja  rátok
hulljon s elfedezzen titeket!

Az  imént  rettentő  képről  téptem  le  a  fátyolt,  mikor  alá-
húztam  az  igét:  Krisztus  vére  ítélet  rajtatok  és  a  ti  magzatai-

 



45

tokon.  Elcsendesítem  szívetek  remegését  s  folytatom  az  igét:
Krisztus  vére  rajtatok  és  a  ti  magzataitokon  kegyelem.  Gondol-
jon  mindegyitek  önmagára.  Kell,  hogy  önmagatokra  gondolja-
tok,  hiszen  lelketekről,  üdvösségtekről  van  szó.  Legyen  számo-
tokra  Krisztus  vére  kegyelem.  Azután  gondoljatok  szeretteitekre.
Kell,  hogy  rájuk  gondoljatok,  hiszen  lelkűkről  és  életükről  van
szó.  Fordítsátok  hát  gyermekeitek  szemét  a  kereszt  felé:  Fiam,
leányom  ez  a  kegyelem  vére!  Élettársatokat  kézenfogva,  imád-
kozva,  könyörögve  vezessétek  a  kereszthez:  ez  a  kegyelem  vére!
A  rátok  bízott  lelkek  könyvébe  írjátok  bele  ezt  az  életfordító
izenetet: Krisztus vére kegyelem!

3. Krisztus vére élet.
A  megváltás  helyreállítja  Istennel  való  viszonyunkat.  Az  ítél-

kező  bíró  csodálatos  átalakuláson  megy  át.  Amint  Krisztus  meg-
érkezik  a  Golgota  halmára  s  végigharcolja  a  szenvedés  és  halál
végső  harcát,  ellágyulnak  kemény  arcvonásai  s  a  bíró  arca
helyett  a  mennyei  atya  arca  tekint  reátok.  Atyánk  Ő,  mi  pedig
Krisztus vére által megváltott gyermekeivé lettünk.

Krisztus  vére  azért  élet,  mert  az  új  élet  egyedüli  lehető-
ségét  rejti  magában.  Eddig  a  legyőzhetlen  bűn  hatalmában  áll-
tunk.  Most  felszabadulunk  s  Istennel  való  gyermeki  viszonyunk
által  új  erőt  nyerünk.  Krisztus  vére  új  emberré  tesz  minket.
Megváltoztatja  életünk  egyedül  irányadó  alapviszonyát:  Istenhez
való  viszonyunkat.  Nem  a  teremtett  lény  áll  szemben  a  terem-
tővel,  nem  a  rabszolga  az  ő  urával,  nem  a  halálraítélt  a  bíróval,
hanem  a  gyermek  az  atyával.  Ha  gyermekeivé  leszünk,  akkor
egymás  testvérei  vagyunk.  Krisztus  vére  tehát  megváltoztatja
embertársainkhoz  való  viszonyunkat  is.  Mások  leszünk  csalá-
dunkban,  hivatalunkban,  műhelyünkben,  gazdaságunkban,  gyü-
lekezetünkben,  községünkben,  a  közéletben.  Krisztus  vére  élet-
erőként  dolgozik  bennünk  s  megváltottságunk  megszentelt  új
élet forrásává válik.

Látjuk  tehát,  hogy  az  élő  Istent  Krisztus  vérében  találjuk
meg.  Az  igazságtevő  Isten  benne  átalakul  mennyei  Atyává.
Az  egymás  közötti  testvériséget  is  csak  Krisztus  vére  biztosít-
hatja.  Benne  átalakul  az  önző,  önmagának  élő,  elzárkózó  ember
és  egymás  testvérévé  válik.  Sehol  sem  találunk  annyi  testvér-
szeretetet,  mint  Krisztus  keresztje  alatt,  ahol  szegény,  gazdag,
boldog  és  szenvedő  a  bűnösség  ugyanazon  nyomorúságában,

 



46

ugyanazon  hittel  nyújtja  két  kolduskezét  ugyanazon  isteni  aján-
dék felé: a Krisztus vérében biztosított élet felé.

Krisztus  vére  ítélet,  kegyelem  és  élet.  ítélet,  mert  a  mi
bűnünk  miatt  halt  meg.  Kegyelem,  mert.  vérével  Istent  kiengesz-
telte  s  minket  megváltott.  Élet,  mert  megváltása  árán  új  élet-
lehetőséget  ajándékoz.  Ez  a  három  együtt  egy  egész.  Bármelyi-
ket  hagyjuk  el,  megrontjuk  áldását,  összetételének  sorrendjén
sem  változtathatunk.  Krisztus  vére  először  ítélet,  csak  azután
lesz  kegyelem,  kegyelemmé  kell  lennie,  hogy  élet  lehessen  szá-
munkra.  Az  első  nélkül  tehát  nincsen  a  második,  az  első  és
második  nélkül  nincsen  a  harmadik.  Kegyelmet,  életet  pedig
csak  annak  jelent,  aki  ítéletét  is  átszenvedte.  Boruljunk  hát
keresztje  alá  s  hulljon  reánk  áldásul  és  megtartásul  Krisztus
vére.

 



Napkeltétől napnyugtáig.
Húsvét.

Lukács  24,  13—15.:  És  ímé  azok  közül  ketten  mennek
vala  ugyanazon  a  napon  egy  faluba,  mely  Jeruzsálemtől  hatvan
futamatnyira  vala,  melynek  neve  vala  Emmaus.  És  beszélgetének
magok  közt  mindazokról,  amik  történtek.  És  lőn,  hogy  amint
beszélgetének  és  egymástól  kérdezősködének,  maga  Jézus  hoz-
zájuk  menvén,  velők  együtt  megy  vala  az  úton.  De  az  ő  sze-
meik  visszatartóztatának,  hogy  Őt  meg  ne  ismerjék.  Monda
pedig  nékik:  Micsoda  szavak  ezek,  amelyeket  egymással  válto-
tok  jártotokban?  És  miért  vagytok  szomorú  ábrázattal?  Felel-
vén  pedig  az  egyik,  kinek  neve  Kleofás,  monda  néki:  Csak  te
vagy-é  jövevény  Jeruzsálemben  és  nem  tudod,  minemű  dolgok
lettek  abban  e  napokban?  És  monda  nékik:  Micsoda  dolgok?
Azok  pedig  mondának  néki:  Amelyek  esének  a  Názáretbeli
Jézuson,  ki  próféta  vala,  cselekedetben  és  beszédben  hatalmas
Isten  előtt  és  az  egész  nép  előtt:  És  mi  módon  adták  öt  a  fő-
papok  és  a  mi  főembereink  halálos  ítéletre,  és  megfeszítek  öt.
Pedig  mi  azt  reméltük,  hogy  ö  az,  aki  meg  fogja  váltani  az
Izraelt.  De  mindezek  mellett  ma  van  harmadnapja,  hogy  ezek
lettek.  Hanem  valami  közülünk  való  asszonyok  is  megdöbben-
tettek  minket,  kik  jó  reggel  a  sírnál  valának;  és  mikor  nem
találták  az  Ő  testét,  hazajöttek,  mondván,  hogy  angyalok
jelenését  is  látták,  kik  azt  mondják,  hogy  Ő  él.  És  azok  közül
némelyek,  kik  velünk  valának,  elmenének  a  sírhoz,  és  úgy
találták,  amint  az  asszonyok  is  mondták;  öt  pedig  nem  látták.
És  Ő  monda  nékik:  Óh,  balgatagok  és  restszívűek  mindazok-
nak  elhivésére,  amiket  a  próféták  szóltak!  Avagy  nem  ezeket
kellett-é  szenvedni  a  Krisztusnak,  és  úgy  menni  be  az  Ő  dicső-
ségébe?  És  elkezdvén  Mózestől  és  minden  prófétáktól  fogva,
magyarázza  vala  nékik  minden  írásokban,  amik  öfelőle  meg-
írattak.  Elközelítenek  pedig  a  faluhoz,  amelybe  mennek  vala;
és  Ő  úgy  tőn,  mintha  tovább  menne.  De  kényszeríték  öt,  mond-
ván:  Maradj  velünk,  mert  immár  beestvéledik,  és  a  nap  le-
hanyatlott!  Beméne  azért,  hogy  velők  maradjon.  És  lőn,  mikor
leült  velők,  a  kenyeret  vévén,  megáldá,  és  megszegvén,  nékik
adá.  És  megnyilatkozának  az  ő  szemeik  és  megismerek  Őt,  de
Ő  eltűnt  előlük.  És  mondának  egymásnak:  Avagy  nem  gerjede-
zett-é  a  mi  szívünk  mibennünk,  mikor  nékünk  szóla  az  úton,
és  mikor  magyarázá  nékünk  az  írásokat?  És  felkelvén  azon
órában,  visszatérének  Jeruzsálembe  és  egybegyűlve  találák  a
tizenegyet  és  azokat,  akik  velők  valának,  kik  ezt  mondják
vala:  Feltámadott  az  Úr  bizonnyal,  és  megjelent  Simonnak!
És  ezek  is  elbeszélek,  mi  történt  az  úton,  és  miképpen  ismerték
meg ők a kenyér megszegéséről.

Két  ember  napkeltétől-napnyugtáig  tartó  egynapi  életét
mondja el. a húsvéti történet.

A  történet  kerete  egyszerű,  alig  van  eseménye.  Két  ember
valahol  álmatlanul   átvirrasztja  az  éjszakát,  sóhajtozik,   nyög,

 



48

vitatkozik,  magába  mélyedve,  lehorgasztott  fejjel  százszor  végig-
méri  a  szobát,  mint  ahogy  az  óra  ingája  megállás  nélkül  mozog
jobbról-balra,  balról-jobbra.  Azután  valamikor  délután  napsüté-
ses,  szikrázó  úton  elindulnak  Jeruzsálem  felé.  Egyszerre  csak
ismeretlen  ember  csatlakozik  hozzájuk.  Immár  hárman  mennek.
Beszélgetnek,  kérdezgetnek,  felelgetnek.  Napszálltakor  együtt
célhoz  érkeznek  s  egy  kis  szóváltás  után  együtt  átlépik  ottho-
nuk küszöbét. Ennyi az egész.

A  történet  belső  tartalma  azonban  gazdagabb  a  külső  keret-
nél.  Benne  lelki  tragédiák  dübörögnek,  mint  magasságból  alá-
zúgó  hegyipatak,  mely  saját  ágyát  szabdalja  sebesre.  Benne
szemek  sírnak,  szívek  sajognak,  lelkek  viaskodnak  valami  nagy,
szent,  örökkévaló  kincsért.  Végül  azután  a  völgy  mélyére  érke-
zik  a  patak.  Fodros  hullámai  elsimulnak,  ölén  elpihen  fájdalom,
kétség,  öröm  és  reménykedés.  Tükrében,  mint  Isten  szeme
a kéklő égről, visszamosolyog a tündöklő nap.

Három  szereplő  közül  kettőt  névvel  jelöl  meg  a  történet.
Az  egyik  Jézus,  a  másik  Kleofás.  A  harmadiknak  nevét  nem
említi  az  evangélista.  A  harmadik  te  vagy.  Ez  pedig  azt  jelenti,
hogy  a  húsvéti  történet  nemcsak  neked  szól,  hanem  egyszer-
smind rólad beszél.

Ennek  a  belső  történetnek  is  ugyanaz  a  címe,  mint  a  külső
történeté:  Napkeltétől  napnyugtáig.  A  lelki  átalakulásnak  három
szakasza  van:  1.  Kétségek  közt  egyedül;  2.  Jézussal  egy  úton;
3. Vele együtt örökké.

1.  A  tanítványok  kétségek  közt  egyedül  szenvednek.  Újra
átélik  az  utolsó  hetek  eseményeit.  Maguk  előtt  látják  a  búcsúzó
Krisztust  s  szívük  mélyéig  hatol  utolsó  tanítása.  Elszoruló  szív-
vel  nézik  különböző  árnyalatú  szenvedését  és  megcsodálják
hősies  magatartását.  Tágranyílt  szemmel  rámerednek  az  ítélke-
zőkre,  azután  gondolatban  végigmennek  Krisztus  szenvedés-
útján.  Megállnak  keresztfája  alatt.  Nézik  erőfeletti  kínjait  s
holttestét csendes némasággal elhelyezik a sziklasírban.

Emlékezésüket  megzavarja  a  bizonytalanság.  Kleofás  ize-
netet  kapott  a  feleségétől,  ki  ott  volt  a  húsvéti  sír  látogatói
között.  Küldötte  ziháló  lélekzettel  állt  meg  a  tanítványok  háza
küszöbén:  feltámadott  a  Mester!  Hallgatják  az  izenetet,  kérdez-
getnek,  kutatgatnak,  próbálnak  valami  bizonyosat  megtudni,
de  hiába.  Igaz,  nem  igaz?  Lehetséges,  lehetetlen?  A  bizonyosat

 



49

könnyebben  elviselnék,  de  ez  a  teljes  bizonytalanság  elviselhe-
tetlen  sziklaként  nehezedik  lelkükre.  Nem  bírják  az  emmausi
hajlék  csendességét.  Lelkük  korbácsolt  tengerként  háborog.
Szívük  rettegés  és  reménység  között  vergődik.  Szemük  nyugta-
lanul  tekintget  jobbra-balra.  Orcájukra  piros  lázrózsát  rajzol
az izgalom. így szenvednek kétségek közt — egyedül.

Sok  ember  lelkéből  ma  is  hiányzik  a  feltámadás  hite.
A  tanítványokat  csak  egy  nap  választotta  el  húsvéttól.  Meg-
érthető  tehát,  ha  az  első  híradásnak  nem  adtak  hitelt.  De  azóta
közel  kétezer  esztendő  múlt  el.  Évezredek  és  évszázadok  beszél-
nek  Krisztus  feltámadásának  bizonyosságáról.  Az  emberiség,
az  egyház,  az  egyes  ember  élete  húsvéti  apológiává  vált.
És mégis, nem élsz-ε te is kétségek között?

A  húsvéti  hittől  függ  az  ember  életiránya.  Csak  akkor  lehet
krisztusi  életirányunk,  ha  hiszünk  Krisztus  feltámadásában.  A  fel-
támadás  hite  nélkül  csak  pogány  életirányt  követhetünk.  Mert
csak  kétféle  élet  van:  keresztyén  és  pogány.  Azonban  tisztában
kell  lennünk  azzal,  hogy  a  krisztusi  életirány  nem  a  keresztyén
erkölcsön,  hanem  a  keresztyén  hiten  nyugszik.  A  keresztyén
hit  szüli  a  keresztyén  erkölcsöt.  Ha  hiányzik  a  hit,  akkor  az
erkölcs  is  csak  látszólagos  érték.  A  keresztyén  hitnek  pedig
legelső  feltétele  a  feltámadáshit.  Ha  kételkedünk  Krisztus  fel-
támadásában,  akkor  rátévedünk  a  pogány  élet  sínpárjára.  Külső
harmóniát,  élvezetet,  belső  nyugalmat,  kötelességet,  polgári
becsületet,  erkölcsöt,  tisztességet  keresünk,  de  mindezt  függet-
lenítjük  az  Istentől.  Nem  ismerünk  személyes,  örökkévaló  Istent,
ezért  kikapcsoljuk  életünkből  a  felelősség,  az  ítélet  és  az  örökké-
valóság  gondolatát.  Az  ilyenfajta  berendezkedés  sokféle  leszá-
molást  lehetővé  tesz.  Teremthet  számunkra  elfogadható,  tűr-
hető,  sőt  kellemesnek  és  értékesnek  látszó  életet  is.  De  két
kemény  valósággal  semmiképpen  sem  tudunk  leszámolni:  a
bűnnel és a halállal.

Elalkusszuk  a  bűn  komolyságát  s  elrejtjük  annak  kitöröl-
hetetlen  hatásait.  Elaltatjuk  lelkiismeretünket.  Megnöveljük  érté-
künket.  Emberekhez  mérjük  önmagunkat.  Életünket  kimerítve
látjuk  a  földi  tartózkodásban.  Legfeljebb  az  emberi  ítélettel
vetünk számot, de nem törődünk Isten ítéletével.

Éppen  így  komolytalanul  nézzük  a  halál  valóságát.  Húsvét
napján  megállunk  kedveseink  sírja  mellett,  vagy  legalább  gon-
dolatunkat  küldjük  távoli  sírhalmukhoz.  Végiggondoljuk  törté-

 



50

netüket.  Halljuk  ziháló  lélekzetüket,  suttogva  kiejtett  szavukat.
Könnyfátyolos  szemmel  újra  látjuk  megtörő  utolsó  tekintetüket,
Próbáljuk  emlékezetünkbe  vésni  arcát,  hangját,  nézését.  Azután
már  csak  az  utolsó  szomorú  feladat  következik.  Átadtuk  a  föld-
nek  drága  testüket,  mely  valamikor  ránk  hajolt  és  megcsókolt.
Kezüket,  melyek  megsimogatták  homlokunkat.  Hűségben  elégett
szívüket,  mely  elrejtve  hordozta  arcunkat.  Elfojtott  sírással  kér-
deztük:  mi  lesz  eltemetett  drága  kedveseinkkel?  Minő  sors  vára-
kozik  reájuk?  Mi  lesz  koporsóba  fektetett  testükkel  és  m,i  lesz
a  lelkükkel?  Mi  lesz  saját  életünk  befejezése?  Hova  érkezünk
a  halál  sötét  alagútján  át?  Halott  birodalomba,  avagy  napfényes
életmezőre?

Kétségek  közt  vagy  egyedül.  Ez  az  egyedüllét  a  lélek  kínzó-
kamrája.  Tüzes  vassal  égeti  szívét,  véresre  szabdalja  testét,
darabokra  tépi  idegszálait  és  malomkövek  közt  megőrli  erejét.
A  magárahagyatottság  halál.  Ne  maradj  egyedül!  Ne  maradj
egyedül  kétségeiddel,  önmagát  marcangoló  lelkeddel  és  lelket
sorvasztó  fájdalmaiddal.  Menj,  siess,  menekülj  életed  tartó-
oszlop  nélküli  hajlékából,  mielőtt  az  összeomlik.  Ne  maradj
egyedül!

2.  Délután  van.  A  tanítványok  felkészülnek,  elbúcsúznak,
azután  elindulnak.  Mennek,  vándorolnak  lehorgasztott  fejjel,
elsötétült  orcával.  Egyszerre  egy  idegen  csatlakozik  hozzájuk.
Nehéz  fájdalmukban  tehernek  érzik  ennek  az  embernek  a  jöve-
telét.  Fáj  az  ismeretlen  arc,  a  szokatlan  hang,  a  rájuk  kénysze-
rített  együttlét.  Külön  is  fáj  az  idegen  tájékozatlansága.  Meg-
botránkoznak  kérdésein.  De  mikor  Jézus  Isten  örökkévaló  igé-
jével  magyarázza  saját  szenvedését  és  halálát  és  megérteti,  hogy
„ennek  így  kellett  történnie”,  akkor  meggyötört  lelkükben  cso-
dálatos  átalakulás  megy  végbe.  Keblükben  új  szív  dobog,  lelkük-
ben világosság ragyog. így mennek Jézussal egy úton.

Jézusnak  hozzánk  csatlakozása  olyan  természetes  és  magá-
tól  értetődő,  mint  a  hajnalébredés,  a  harmathullás  és  a  felhőn
átfénylő  napsugárzás.  Szíve  vágyódása  szerint  állandóan  talál-
kozni  akar  velünk.  Megáll  előttünk,  mikor  kétségbeesve  egyedül
keringünk  szobánkban  s  halkan  szól  hozzánk,  mikor  sem  mi
magunk,  sem  senki  más  nehéz  életkérdéseinkre  válaszolni  nem
tud.  Állandóan  mellettünk  megy,  legfeljebb  nem  vesszük  észre.
Szól  hozzánk,   de  nem  hallgatjuk  meg.  Lerázzuk  magunkról,

 



51

mint  kellemetlen  idegent.  Kényelmetlennek  érezzük,  mert  meg-
mondja véleményét.

Pedig  Jézus  minden  életváltozásunkban  megszólal.  Kísér-
téseink  között,  elhatározásaink  előtt  megnyilatkozik.  Bele-
szól  dolgainkba.  Véleményt  mond  magatartásunkról.  Irányít,
visszatart,  biztat,  dorgál  és  bátorít.  Mindennap  teljesen  bele-
kapcsolódik  életünkbe.  Ismeri  szenvedésünket,  mégis  meg-
kérdezi,  hogy  mi  fáj?  Mikor  ajkunkról  túláradóan  zuhog  a
követelés,  az  elégedetlenség,  a  zúgolódás,  a  szomorúság  és
igazságtalannak  mondjuk,  hogy  gondok  közt  élünk,  míg  sok-
százan  jólétben  sütkéreznek,  hogy  szenvednünk  kell,  míg  mások
boldogok,  hogy  nem  tudunk  érvényesülni,  pedig  becsületes,  jó
emberek  vagyunk,  hogy  éppen  a  mi  házunkba  tér  be  a  halál
és  a  szerencsétlenség,  pedig  sok  istentelennek  százszor  több
boldogság  jut,  akkor  megmutatja  az  életalakulások  mögött
elrejtett  isteni  akaratot  és  megmagyarázza,  hogy  „mind  ennek
így  kellett  történnie”.  Jézus  dorgálással  kezdi  a  tanítványokhoz
intézett  válaszát.  „Balgatagoknak  és  restszívűeknek”  nevezi
őket,  pedig  csak  három  napra  rendült  meg  bennük  a  hit.  Vájjon
mit  szól  nekünk,  kik  évek,  évtizedek  óta,  talán  egy  hosszú  éle-
ten át, nem törődtünk vele?

Jogosan  dorgál  meg  azért  is,  mert  saját  kicsinyes  szenve-
désünk,  vágyaink,  gondjaink  miatt  elfelejtkezünk  arról  a  minde-
nek  fölé  emelkedő  nagy  boldogságról,  hogy  van  feltámadott
Krisztusunk!  Feltámadott!  Legyőzte  a  bűnt  és  halált  és  diadalt
szerzett számunkra is!

Nézzünk örvendező lélekkel a feltámadott Krisztus felé!
A  dorgálás  után  magyarázatra  nyílik  Krisztus  ajka.  Az  ige

fényébe  állítja  életünket.  Megmagyarázza,  hogy  mind  ennek
így  kell  történnie!  Az  Isten  így  akarja.  Hogy  miért  jó  ez  így
és  miért  van  ez  javunkra,  miért  jelent  több  megmaradó  boldog-
ságot  a  könny,  mint  a  mosoly,  a  szenvedés,  mint  a  boldogság,
nem  tudjuk.  Jézus  nem  is  ezt  magyarázza  meg.  Kizárólag  erre
az  egy  mondatra  vonatkozik  magyarázata:  „ennek  így  kell
történnie!”  Minden  kétséget  megold  az  az  egy  valóság,  hogy
Isten  nekünk  mennyei  atyánk,  szeret  minket,  javunkat  akarja.
Behunytszemű  emberek  vagyunk,  tapogatózva  járunk.  De  ha
hitünk  szeme  megnyílik  és  megvilágosodik  előttünk  Isten  aka-
ratának  értelme,  akkor  meglátjuk,  hogy  nem  üres  szó,  hanem

 



52

boldogító,  megnyugtató  igazság  az  ének  szava:  Mind  jó,  amit
Isten tészen, szent az Ő akaratja!

Ennek  az  igének  intése  így  hangzik:  ne  maradj  egyedül
kétségeid  és  bizonytalanságaid  magánosságában,  hanem  lásd
meg  a  melletted  haladó  Jézust,  közöld  vele  kérdéseidet  és  hall-
gasd meg válaszát.

3.  Este  van.  Az  útszéli  olajfák  árnyéka  megnyúlik  s  a  hegyek
oldaláról alkonyati ködfátyol ereszkedik alá.

A  tanítványok  hazaérkeznek.  Jézus  ajka  már-már  búcsú-
zásra nyílik, de elnémítja a tanítványok könyörgése.

Húsvét  megmaradó  boldogsága  azt  jelenti,  hogy  állandóan
a  feltámadott  Krisztussal  élhetünk.  Nem  távozik  tőlünk.  Velünk
van,  velünk  él  áldott,  boldog  közösségben.  De  amint  az  első
húsvétkor  ez  a  tanítványok  hozzájárulásával  történt,  úgy
reánk  is  feladatok  várnak.  Kérjük  őt,  hogy  maradjon  velünk.
Tárjuk  fel  előtte  házunk  ajtaját.  Engedjük,  hogy  Ő  legyen
a  családfő,  Ő  szegje  meg  a  kenyeret,  Ő  mondja  az  áldást.
Vezesse  egymáshoz  a  széthúzó  szíveket.  Közölje  velünk  köve-
teléseit.  Adjon  új  lelkületet.  Teremtsen  önmagával  állandó
együttlétet.

Az  állandó  együttlétnek  feltételei  vannak.  Sokszor  beszé-
lünk  róla,  de  hiányzik  annak  komoly  tartalma.  Nélkülözzük
a  vele  való  együttlét  hatásait.  Felejtjük,  hogy  életünk  tele  van
ugyan  vallási  szólamokkal,  de  hiányzik  azok  hitelesítő  tartalma.
Krisztussal  való  együttlétünk  komoly  imaéletünk  által  válik
valósággá.  Imaéletünk  pedig  elválaszthatatlan  a  komoly  ige-
élettől.  Imádkozás  és  bibliaolvasás  elválaszthatlanok  egymástól.
Bibliaolvasás  nélkül  elvész  imádkozásunk  bensősége,  megszűnik
annak  Istenből  táplálkozása  és  Istenben  való  megnyugvása.
Emberbeszéddé  válik  isteni  válaszolás  nélkül.  Az  igében  közli
Jézus  felőlünk  való  akaratát,  útbaigazít,  irányt  mutat.  Igéjében
ad  erőt.  Megvilágítja  életünk  eseményeit  s  megrajzolja  új  éle-
tünk  alapvonalait.  Ennek  az  igeéletnek  egyik  áldott  forrása
a  templomi  élet,  mely  Istennel  beszélgetésünk  drága  alkalmait
és  indításait  nyújtja.  így  válik  az  imaélet,  az  igeélet,  a  templomi-
élet által erőssé Krisztussal való közösségünk.

Krisztussal  való  együttlétünk  az  egész  életre  kiterjed.  Át-
hatja  testi  és  lelki  életünket.  Tartalmassá  teszi  hivatásunkat  és
kötelességteljesítésünket.  A  mindennapi  kenyérért  folytatott
harcban  megerősít.  Megáldja  a  verejtékező  ember  szorgalma-

 



53

tosságát.  Meghallja  a  munkanélküliek  kiáltását,  az  éhes  szájak,
a  könyörgő  kezek  imádságát:  Uram,  maradj  velünk!  Valósággá
válik  Jézus  mindennap  megismétlődő  mozdulata,  mellyel  aszta-
lunkra  hajol  és  megszegi  kenyerünket.  Megáll  a  kereszthordozók
előtt  s  erőfeletti  küzdelmükhöz  erőt  ad  nekik.  Ráteszi  kezét
a  halálos  ágyon  vergődő  homlokára  s  leszegezett  koporsó-
fedélen  át  is  meghallja  az  elmondott  és  elmondatlan  imádságot:
Uram,  maradj  velünk!  Jézus  feltámadása  azt  jelenti  tehát,  hogy
Vele élünk örökké.

Húsvét  második  ünnepe  két  tanítványnak  napkeltétől  nap-
nyugtáig  terjedő  történetét  mondja  el.  Számunkra  áldást  azon-
ban  csak  akkor  jelent,  ha  felismerjük  benne  belsőéletünk  fejlő-
dését  s  megtanuljuk,  hogy  napkeltétől  napnyugtáig  meg  kell
találnunk  Jézust  és  vele  együtt  kell  érkeznünk  a  szülőház  alko-
nyati homályban feltáruló kapujához.



A halál arca.
Húsvét.

Márk  16,  1—8.:  Mikor  pedig  elmúlt  a  szombat,  Mária
Magdaléna  és  Mária,  a  Jakab  anyja,  és  Salomé,  drága  kenete-
ket  vásárolának,  hogy  elmenvén,  megkenjék  öt.  És  korán  reg-
gel,  a  hétnek  első  napján  a  sírbolthoz  ménének  napfelköltekor.
És  mondják  vala  maguk  között:  Kicsoda  hengeríti  el  nekünk
a  követ  a  sírbolt  szájáról?  És  odatekintvén,  láták,  hogy  a  kő
el  van  hengerítve;  mert  felette  nagy  vala.  És  bemenvén  a  sír-
boltba,  látának  egy  ifjút  ülni  jobbfelől,  fehér  ruhába  öltözve;
és  megfélemlének.  Az  pedig  monda  nékik:  Né  féljetek.  A  Názá-
reti  Jézust  keresitek,  aki  megfeszíttetett;  föltámadott,,  nincsen
itt;  ímé  a  hely,  ahová  Őt  helyezek.  De  menjetek  el,  mond-
játok  meg  az  Ő  tanítványainak  és  Péternek,  hogy  előttetek
megyén  Galileába;  ott  meglátjátok  Őt,  amint  megmondotta
néktek.  És  nagy  hamar  kijővén,  elfutának  a  sírboltból,  mert
félelem  és  álmélkodás  fogta  vala  el  őket;  és  senkinek  semmit
sem szólának, mert félnek vala.

        Húsvétkor világraszóló csuda történt: meghalt a halál!
Mikor  Jézus  holttestét  lopva  elhelyezték  az  arimathiai  Jó-

zsef  sírboltjában,  a  halál  győzelmes,  hatalomittas,  eltorzult  ör-
dögi  arca  ráhajolt  Krisztus  testére  s  ezt  az  egy  szót  kiáltotta:
Győztem!

Húsvétkor  megváltozott  a  helyzet.  Mikor  elgördült  a  sir
szájáról  a  sziklakő  s  Jézus  testéről  aláhullottak  a  gyolcslepedők,
lábai  előtt  riadt  rémülettel  összecsuklott  a  kaszás  halál  csontváz-
alakja.  Jézus  kiegyenesítette  meggémberedett  testét  és  így  szólt:
Győztem!

Fehérruhás  ifjú  ajkáról  elindult  világgá  a  húsvéti  ének:  Jézus
él  és  feltámadott!  Melódiájába  pedig  párhuzamos  énekként  bele-
szövődött az élet diadalmas éneke: Meghalt a halál!

Pedig  tulajdonképpen  nem  halt  meg  a  halál,  hanem  Jézus
feltámadása  következtében  átalakult  annak  arca.  Nézzük  meg
hát,  hogy  milyen  a  halál  arca  Jézus  feltámadása  előtt  és  milyen
az Jézus feltámadása után?

1.  A  Jézus  sírjához  menő  húsvéti  vándorok  a  megfeszített
Jézuson  keresztül  meglátják  a  halál  arcát.  Csontos,  kemény„
kegyetlen arc.   Szemüregében   eltemetkeznek   az   életpatakok.

 



55

Csontkezében  virágok  és  szálfák  élettelenül  összeomlanak.  Le-
helletére  szederjes  foltok  hullanak  az  izmos  férfitestre  és   a
gyermek  harmatgyenge  testére.  Volt,  nincs,  nem  lesz  többé!  —
mondja a kaszás diadaléneke.

A  húsvéti  csapat  viszi  a  gyolcslepedőket,  a  pólyáló  szalagot,
a  drága  kenetet.  De  mit  ér  ez?  Magán  a  tényen  nem  tudnak  vál-
toztatni.  A  halott  Jézus  halott  marad.  A  halál  ellen  erőtlen
minden emberi próbálkozás.

A  halál  a  természeti  törvény  kemény  vonásait  hordozza
magán.  Minden  születettnek  meg  kell  halnia.  A  születéssel  kez-
dődő  életvonalnak  szükségképpen  a  halál  éjszakájába  kell  bele-
torkolnia.  A  tavaszi  éneket  zengő  pacsirta  valamikor  örökre
elnémul.  Az  óceán  mélységében  élő,  soha  nem  látott  hüllő-
szörnyeteg  valamikor  eltűnik  a  nagy  ismeretlenségben.  A  reg-
geli  napsütésben  libegő  tiszavirág  alkonyatkor  halottként  rá-
pereg  a  Tisza  vízére.  Meghal  a  mező  virága  s  az  erdő  rejtett
zugában  kidől  a  büszke  cser.  A  természeti  törvény  kérlelhetetlen-
sége rendelkezik minden élő felett.

Az  a  halál,  mely  megállítja  a  növényvilág  nedvkeringését
és  megszünteti  az  állatok  szerveinek  munkáját,  ráteszi  kezét  az
emberre  is  s  megállítja  szívének,  tüdejének,  idegrendszerének,
agyának  munkáját.  Elválasztja  lelkét  a  testétől  s  megszünteti
az életet. Ez a természet kérlelhetetlen törvényszerűsége.

A  természeti  törvény  a  maga  kegyetlenségében  következe-
tes.  Mindenkire  kimondja  halálos  ítéletét.  Nincsen  tekintettel
életkorra  és  körülményekre,  nem  hallgat  emberi  könyörgésre
és  érvelésre.  Hiába  esdekel  gyermekeiért  az  édesanya.  Magával-
viszi  a  mirtuskoszorus  menyasszonyt.  Kiüti  a  munkaeszközt  a
sokgyermekes  családapa  kezéből,  de  ugyanakkor  tolószékében
élni  hagyja  a  gutaütöttet,  kinek  üveges  szemében  már  régen
kialudt a lélek tüze.

Erkölcsi  mértéket  sem  ismer.  Viszi  magával  a  becsületes,
a  jó,  a  hasznos  munkát  végző  embert  és  élni  hagyja  a  hitvány
becstelent.

A  halál  törvényében  azonban  van  egy  nagy  erkölcsi  moz-
zanat.  Ez  pedig  az,  hogy  mindig  a  bűn  következményeképpen
jelentkezik.  Benne  tehát  Istennek  az  emberre  vonatkozó  egye-
temes  bírói  ítélete  szólal  meg.  Mindenkinek  meg  kell  halnia,
mert mindenki bűnös. A halál a bűn zsoldja.

Mit  látunk  tehát?  A  halál  a  bűn  következtében  lépett  fel

 



56

az  ember  világában.  Nem  az  Isten,  hanem  a  bűn  teremtette  meg”
a  halált!  A  halál  nem  tartozik  Isten  eredeti  világrendjéhez,  mert
az  Isten  halhatatlanságra  teremtette  az  embert.  Mivel  azonban
az  ember  bűnösségével  megsértette  az  Ő  örökkévaló  isteni  fen-
ségét, az életvalóságok közé belépett a halál.

Látjuk  tehát,  hogy  a  halál  a  bűn  következtében  jött  létre
s  uralma  mindaddig  fennáll,  míg  töretlenül  érvényesül  annak
romboló  hatalma.  Ezért  Krisztus  nélkül  a  halál  arcából  a  meg-
semmisülés, a pusztulás, az örök elválás tekint reánk.

Sírjunk  a  húsvéti  asszonyokkal,  mert  a  halál  ellen  nincs
védelem és nincsen vigasztalás.

2. A halál arca Jézus feltámadásával megváltozik.
A  húsvéti  csapat  megérkezik  az  arimathiabeli  József  kert-

jébe.  Üres  sírt  látnak  maguk  előtt.  Szájáról  elgördült  a  hatalmas
sziklakő.  A  sírban  szanaszét  hevernek  a  halotti  lepedők.  Fehér-
ruhás  ifjú  köszöntése  száll  feléjük:  Ne  keressétek  holtak  között
az élőt! Jézus él, feltámadott!

Mi  történt  tulajdonképpen  húsvét  reggelén?  A  halott  Jé-
zusba  visszatért  a  lélek.  Leoldotta  kötelékeit  és  kiegyenesítette
termetét.  Elindult,  ment,  látott,  hallott  és  beszélt.  Életképessé-
gének  teljes  visszatérése  a  halál  feletti  győzelmét  jelentette.
Valóban elmondhatjuk tehát, hogy húsvétkor meghalt a halál.

Isten  visszaállította  eredeti  teremtési  rendjét  és  pedig  oly-
képpen,  hogy  Krisztusnak  a  bűn  felett  szerzett  győzelmét  bele-
állította  a  megváltás  által  teremtett  új  életrendbe.  Jézus  váltság-
halála  megszünteti  a  halál  okát,  megváltozik  tehát  a  halál  arca
is.  Isten  igéje  ezt  az  igazságot  így  fejezi  ki:  „Krisztus  eltörölte
a  halált,  világosságra  hozta  az  életet  és  halhatatlanságot  az
evangéliom,  vagyis  a  váltság  által.”  (II.  Tim.  1,  10.)  Egy  más
helyen  azt  mondja  az  ige,  hogy  Krisztus  a  halál  felett  uralomra
emeli  az  életet.  „Én  örökéletet  adok  nékik  és  soha  örökké  el
nem  vesznek  és  senki  ki  nem  ragadja  őket  az  én  kezemből.”
(Ján.  10,  28.)  Tehát  a  halál  felett  diadalmaskodik  az  élet,  de
csak akkor, ha az ember életében diadalmaskodik Jézus.

A  mi  teremtési  rendünkbe  is  bevonul  a  halálgyőző  vitéz,
a  feltámadott  Krisztus.  Ne  reszkessetek  a  haláltól!  Krisztus  a
mors  imperátori  detronizálta  s  diadalmasan  elfoglalta  az  élet
trónusán  királyi  helyét.  Lábai  alatt  görnyedve  hever  az  ördög
és  halál.  Magasra  emelt  kezében  győzedelmesen  lobog  az  élet
fáklyája.

 



57

A  halálban  immár  nem  semmisülnek  meg  kedveseink.  A
drága  arc,  melyen  boldogan  pihent  tekintetünk,  a  hű  szemek,
melyekből  sugárzó  lélek  szállt  felénk,  az  áldott  kéz,  mely  simo-
gatott,  vezetett,  értünk  munkálkodott,  nem  vész  el  örökre.  Ha-
lottaink  számára  is  lesz  halálfeletti  győzelem.  Mi  magunk  is
bátran  tekinthetünk  életünk  végére.  Sírhoz  érkezünk  ugyan,
de abban nem a halál, hanem a feltámadott Krisztus vár minket.

Elmondhatjuk  tehát,  hogy  a  halál  arcát  Jézus  gyökeresen
megváltoztatja.  Ez  pedig  abban  áll,  hogy  belehúzza  abba  a
diadalmas  élet  vonását  és  feltámadásával,  a  halál  ellenére  is,  le-
hetővé  teszi  az  életet.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy  jóllehet  a  halál,
mint  természeti  szükségképpeniség  megmarad,  Krisztus  halála
és  feltámadása  által  mégis  az  élet  diadalmaskodik.  Az  ember
életének  ez  a  megmaradása  azzal  válik  lehetővé,  hogy  Isten
Krisztus  váltsághaláláért  kibékül  az  emberrel  s  vele  megmaradó
életközösséget  teremt.  A  halál  kinyújtja  ugyan  kezét  az  ember
felé,  de  annak  Istennel  való  életközösségét  nem  tudja  meg-
semmisíteni.

Álljunk meg ennél a gondolatnál egy pillanatra.
Az  embernek  ezen  a  földön  több  életköre  van.  Érzékszervei-

vel  belekapcsolódik  a  természet  világába,  ez  a  természeti  élet-
kör.  Szemeivel  látja  a  természet  szépségeit,  a  körülötte  levő
tárgyakat,  a  vele  együtt  élő  embereket.  Hallószervével  hallja
a  hangot,  a  beszédet,  a  zenét.  Beszélőképességével  kifejezi  gon-
dolatát.  Mikor  azután  jön  a  halál  s  kezének  érintésével  meg-
semmisíti  az  érzékszerveket,  széttépi  az  embernek  a  természeti
életkörrel való kapcsolatait.

Az  embernek  van  lelki-életköre,  melybe  értelmi  képességei-
vel  kapcsolódik.  Van  értelmünk,  tudunk  gondolkodni,  követ-
keztetni,  emlékezni.  Vannak  érzelmeink,  melyek  '  hangulatot,
mélységet  és  tartalmat  visznek  életünkbe.  Van  akaratunk,  mely
erőnket  és  elhatározásunkat  kormányozza.  Óh,  milyen  végtelen
gazdag  világ  a  lélek  világa!  Lelki  képességeink  belekapcsolnak
minket  a  tudomány,  a  művészet,  a  kultúra  világába  s  kimond-
hatatlan boldogság és gazdagság részesévé tesznek.

Mikor  azután  jön  a  halál  s  kemény  kezének  érintésére  ki-
alszik  a  lélek  tüze,  a  ragyogó  elme  csodálatos  képességei  meg-
semmisülnek.  Az  alkotó  művész  lánglelke  sötét  mécsessé  válik.
Az  ember  szellemének  felvevő  készüléke  felmondja  a  szolgála-
tot.  A  halál  elszakítja  az  ember  és  a  lélek  világa  között  fenn-

 



58

álló  kapcsolatot.  Óh,  milyen  fájdalmas  elgondolni,  hogy  a  halál
lehelletére  az  emberi  értelem  aranyékítésű,  márványoszlopos,
büszke  palotái  összeomlanak  s  nem  marad  belőlük  egyéb,  mint
két kialudt, üres szemüreg.

De  van  az  embernek  egy  harmadik  életköre:  a  szellemi  élet-
kör.  Ez  az  Istenben  elrejtett  élete  az  embernek.  Az  ember  igazi
élete.  A  természeti  világba  érzékszervei  kapcsolják  az  embert,
a  lelkivilágba  értelmi  és  lelki  képességei.  A  szellemi  életkörben
hitünk  kapcsol  minket.  Istennel  és  Istenben  élésünk  által  meg-
találjuk  benne  örök  hivatásunkat  és  rendeltetésünket.  Vaksá-
gában  megtisztulunk  és  újjászületünk.  Függetlenül  az  élet  külső
körülményeitől,  naponként  megújulunk  és  erőt  nyerünk.  Ezt  az
erőt  Isten  az  Ő  szentigéjében  és  a  szentségekben  biztosítja
nekünk.

Jön  a  halál,  de  nem  tudja  megsemmisíteni  a  szellemi  élet-
kört.  Nem  tud  felette  diadalmaskodni,  mert  ez  az  élet  Istenben
gyökerezik.

Figyeljük  meg  a  halál  arcának  átalakulását.  Kiszakítja  az
embert  a  természeti  világból,  úgyhogy  az  ember  halott  a  világra
és  a  világ  halott  az  emberre  nézve.  Kiszakít  az  értelem  és  lélek
világából,  úgyhogy  az  ember  halott  erre  a  világra  nézve  és  ez  a
világ  is  halott  az  emberre  nézve.  A  halál  mindegyik  vonatkozás-
ban  halottá  teszi  az  embert.  De  a  tehetetlenség  vonása  torzítja
a halál arcát, mihelyt a Krisztus éltető erejével kerül szembe.

Mindez  pedig  nem  elvont  filozófia,  avagy  az  okoskodó  ér-
telem játéka, hanem a húsvéti feltámadás életevangéliuma.

Krisztus  tanításából  állandóan  felénk  ragyog  ez  az  igazság.
János  evangéliumának  5.  fejezetének  24.  versében  ezeket  az
igéket  találjuk:  „Aki  az  én  beszédemet  hallja  és  hisz  annak,  aki
engem  elbocsátott,  örök  élete  van  és  nem  megy  a  kárhozatra,
hanem  általmegy  a  halálból  az  életre.”  János  evangéliumának
6.  fejezetének  5.  versében  pedig  így  szól  Jézus:  „Én  vagyok  ama
élő  kenyér,  amely  a  mennyből  szállott  alá.  Ha  valaki  eszik  e
kenyérből,  él  örökké.  Az  a  kenyér  pedig,  amelyet  én  adok,  az
én testem, amelyet én adok a világ életéért.”

Az  elmondottakból  levonunk  néhány  fontos  következtetést.
Megállapítjuk  mindenekelőtt,  hogy  Jézus  feltámadása  következ-
tében  a  halál  milyensége  és  hatalma  Jézushoz  való  viszonyunk-
tól  függ.  Krisztus  nélkül  a  halál  megsemmisülés  és  kárhozat,
Krisztussal  való  közösségünkben  tűnő  álom  csupán,  mely  érin-

 



59

tetlenül  hagyja  megmaradó  életünket.  Ily  módon  az  élet  füg-
getlenedik  a  haláltól.  Van  halál  nélküli  halál,  amint  hogy  van
életnélküli  élet.  Van  ember,  aki  meghal  és  mégis  él,  van  ember,
aki  él,  pedig  halott.  A  halálon  mindenképpen  átragyog  a  feltá-
madott Krisztus arca.

Minden  embernek  tisztáznia  kell  Jézushoz  való  viszonyát
s  meg  kell  állapítania,  hogy  mit  jelent  néki  a  halál?  Vájjon  nem
halott-e  már  életében,  avagy  Krisztus  által  halálában  is  élő
marad-e?

A  feltámadott  Krisztus  megtöri  a  halál  királyi  hatalmát.
Immár  nem  uralkodó  kényúr  az,  hanem  engedelmes  szolga.  Isten
gondviselő  akarata  parancsol  neki,  ő  pedig  leigázottan  enge-
delmeskedik.  Mikor  nevünket  kiejti  s  kezével  megérinti  vállun-
kat, Isten küldötteként jelentkezik.

Krisztus  a  halál  hatalmának  megtörésével  megszüntette  a
halottak  és  élők  közötti  nagy  közbevetést.  Csak  egy  kapu  vá-
lasztja  el  a  halottak  és  élők  birodalmát  s  a  halott  és  élő  között
csupán az öntudatlan álomban van a különbség.

Krisztus  feltámadása  feloldja  a  halálfélelmet  és  a  halál  ar-
cára  rájegyzi  a  boldog  vágyakozás  reménységét.  Benne  célhoz
érkezik  hányatott  életünk  s  megtisztultan  felismerjük  annak
legnagyobb  boldogságát:  teljesen  egyesülünk  Jézussal.  Szoron-
gattatunk  a  halál  és  élet  egymással  viaskodó  vágyódásában,  de
földi  boldogságunkon  átvilágít  a  Krisztussal  levés  sejtelmes
öröme. Ez a halál arcán a békesség vonása.

Ezért énekli a hívő énekköltő:

Óh jöjj halál, jöjj nyugalom!
Békesség, fogadj öledbe.
Vándorlásom fejezem be!
Térj be, várom jöttödet.
Vezess, fogjad kezemet.
Fogd be  megtörő  szemem,
Jöjj szelíden!

Óh jöjj halál, jöjj nyugalom!
Uramat, Jézust meglássam,
Angyali karok  honában.
Immár elvégeztetett,
Világ,  hát Isten  veled!
Fogd be  megtörő  szemem,
Jöjj szelíden!

 



60

A  halálnak  békessége  megtisztult  boldogságot  biztosít.  Le-
zárja  földi  életünk  könyvét.  Megszünteti  gyötrelmünket,  fel-
oldja  kétségeinket  és  megdicsőít  a  Krisztussal  való  teljes  egye-
sülésben.  Mi  a  halál?  Ajtóbezárulás  a  földi  hajlékban,  kapu-
feltárulás  az  örökkévalóságban.  Látszólag  mindennek  elmúlása
és  befejezése,  valójában  mindennek  örök  kezdete,  mely  csak  az
emberi  elgondolás  szerint  kezdet,  Isten  gondviseléséből  örök
állandóság.

A  halál  megbékélt  arca  rátekint  az  emberre  s  utolsó  küz-
delmében megnyugtatja.

A sír éjétől  nem  félek,
Mert,   Uram,   benned   hiszek.
A síron túl újra élek
S örökre nálad leszek
Szent  nevedet  dicsőítve,
Atyám,  a te kezeidbe
Ajánlom én lelkemet,
Végy  magadhoz  engemet.

A  halálnak  tehát  kettős  arca  van.  Jézus  feltámadása  előtt
kemény,  kegyetlen,  kárhoztató.  Jézus  feltámadása  után  győze-
delmes,  szelíd,  jóságos,  békéltető.  Az  első  arc  a  kárhozat  felé
tekint, a második az örökélet felé.

Kegyelem,  hogy  ez  így  van.  Kegyelem,  hogy  Isten  végtelen
szeretetéből  a  halál  arcán  diadalmasan  átvilágít  Jézus  arca.  És
kegyelem,  hogy  egykor  a  mi  sárga  csontarcunk  is  ragyogó  lesz
a feltámadott Jézus arcától.



Kétféle Krisztus-hit.
Húsvét.

I.  Kor.  15,  17—20.:  Ha  pedig  a  Krisztus  fel  nem  támadott,
hiábavaló  a  ti  hitetek;  még  bűneitekben  vagytok.  Akik  a  Krisz-
tusban  elaludtak,  azok  is  elvesztek  tehát.  Ha  csak  ebben  az
életben  reménykedünk  a  Krisztusban,  minden  embernél  nyomo-
rultabbak  vagyunk.  Ámde  Krisztus  feltámadott  a  halottak
közül, zsengéjük lőn azoknak, kik elaludtak.

Pál  apostol  kétféle  hitű  emberről  beszél  Krisztus  feltámadá-
sával  kapcsolatosan.  Szól  azokról,  „kik  csak  ebben  az  életben
reménykednek  a  Krisztusban”,  és  azokról,  kik  az  örökéletben
is  reménykednek  benne.  Az  első  hit  virágot  hullat  a  halott
Krisztus  lábaihoz,  a  második  meglátja  az  élet  fáklyáját  magasra
emelő,  élő  Krisztust  s  elindul  vele  az  új  élet  mezősége  felé.  Az
első  hit  egy  ragyogó  emlék-kép  halovány  felújítása,  a  második
állandó egymásbakapcsoltság, egybeolvadás és életvalóság.
        1. Sok ember csak ebben az életben reménykedik Krisztusban.

Ezek  az  emberek  nem  hisznek  Krisztus  feltámadásában.  Ez
a  hitetlenség,  vagy  bizonytalankodó  kishitűség  nem  ismeretlen
dolog.  Az  első  húsvéti  gyülekezet  sem  hívőkből  állt,  hanem  né-
hány  rémültarcú  asszonyból  és  szétrebbenő  tanítványból.  Nem
tudták  és  nem  merték  elhinni  Jézus  feltámadását.  Pál  apostol  a
korinthusiakhoz  írott  első  levelének  15.  fejezetében  58  versen
át  magyarázza  a  feltámadás  tényét  és  jelentőségét.  Azért  cse-
lekszi  ezt,  mert  közvetlen  Krisztus  korában  is  szükségesnek
látta  ennek  a  kérdésnek  tisztázását  s  annak  megmutatását,  hogy
Jézus  feltámadása  a  keresztyén  vallás  alapigazsága,  melytől  függ
tanításának és életének értelme.

A  mai  ember  számára  is  ütközőpont  a  feltámadás  kér-
dése.  Jézus  történeti  személyét  elismeri,  feltámadását  azonban
a  legendák  körébe  utalja.  Értékeli  bölcseségét,  megbecsüli  élet-
példáját,  de  ennél  tovább  nem  megy!  Vagyis  „csak  a  földi  élet-
ben reménykedik a Krisztusban.”

Mi  a  magyarázata  annak,  hogy  sokan  a  földi  életre  korlá-
tozzák Jézusba vetett hitüket?  



62

Sokan  egyáltalában  nem  foglalkoznak  a  feltámadás  problé-
májával.  Nem  tekintik  azt  fontosnak  s  nem  látnak  őbenne  élet-
kérdést.  Fontosnak  tartják  az  életre  való  felkészülést,  tanulmá-
nyaik  elvégzését,  nyelvismeretek  szerzését,  kedvező  összekötte-
tések  biztosítását,  az  anyagi  élet  kiépítését,  gyermekeiknek  el-
helyezését, de nem törődnek a feltámadás kérdésével.

Ha  pedig  foglalkoznak  ezzel  a  kérdéssel,  akkor  az  értelem
eszközével  próbálják  azt  megoldani.  Csak  az  észszerű  és  bizo-
nyítható  dolgokat  fogadják  el,  az  értelmet  meghaladó  kérdé-
seket  egyszerűen  kikapcsolják  érdeklődésük  köréből.  Emberi
mértéket  alkalmaznak  Isten  munkájára  s  a  természeti  rend  meg-
szokott kereteibe szorítják Isten cselekedeteit.

Jézus  feltámadásának  kérdését  rendesen  önmagában  tekin-
tik.  Azt  látják  csupán,  hogy  a  szeretet  szolgálatában  elégő
Krisztus  meghal  a  keresztfán  s  ezzel  a  megrázó  és  fönségesen
hatalmas  zárójelenettel  befejeződik  áldott  élete.  De  nem  vizs-
gálják  a  kérdést  Isten  oldaláról.  Jézus  feltámadását  nem  illesztik
bele  Isten  üdvösségmunkájába.  Nem  ismerik  fel,  hogy  a  halálon
való  győzelem  elválaszthatatlan  Isten  személyétől  és  munkájától.
Jézus  feltámadásában  nem  hisznek,  mert  nem  ismerik  Istent  és
az ő üdvösségmunkáját.

Pedig  a  Krisztus-hitnek  csak  a  földi  reménységre  korláto-
zása  szomorú  következményekkel  jár.  Ha  csak  ebben  az  életben
reménykedünk  Krisztusban  s  hitünk  csupán  a  földi  Krisztusra
szorítkozik,  akkor  munkájának  eredményét  is  csak  földi  korlá-
tozásban  látjuk.  Ha  csak  emberi  voltában  hiszünk,  akkor  csak
emberi  értékeivel  gazdagodunk.  Ember-Krisztusunk  van,  de  nem
lehet Messiás-Krisztusunk.

A  földi  életre  korlátozott  hitnek  következményét  az  apostol
világosan  meglátja.  „Ha  csak  ebben  az  életben  reménykedünk
a  Krisztusban,  minden  embernél  nyomorultabbak  vagyunk.”
Miért  vagyunk  a  legnyomorultabbak?  Mert  Jézushoz  fűzött
reménységünk  szélhajtott,  kósza  felhőként  szétfoszlik.  Bűneink
megmaradnak.  A  halál  elrabolja  kedveseinket  és  mi  soha  többet
nem  látjuk  őket.  Kinyújtja  felénk  kezét  és  mi  leigázott  szolga-
ként  engedelmeskedünk  neki.  Mi  vagyunk  a  legnyomorultab-
bak,  mert  Jézus  ragyogó  álmot  jelentett  számunkra.  Az  élet
legszebb  tündérmeséjének  ő  volt  az  álomlovagja.  Végigment
a  földön,  szétszórta  lelkének  káprázatos  kincsét,  élt,  járt,  csele-
kedett, szeretett, megbocsátott, tanított, szenvedett és meghalt.

 



63

De  mindebben  lélek  volt.  Kézenfogta  az  embert  s  elvezette  az
ígéret  tündérvilágának  kapujához.  Feltárult  előtte  a  kapu  s  meg-
mutatta  az  élet  eddig  soha  nem  látott,  gyönyörűséges  világát.
És  most  mindennek  vége.  Mi  vagyunk  a  legnyomorultabbak,
kik  álmot  láttunk  és  ebből  felébredtünk.  Megismertük  egy
emberibb  élet  lehetőségét  és  az  most  megvalósíthatatlan  álom-
nak  bizonyul.  Megismertük  és  megutáltuk  bűnös  állapotunkat
és  most  tehetetlenek  vagyunk  magunkkal  szemben.  Fáj  a  bűnünk,
mint  a  tisztasághoz  szokott  testnek  fáj  a  szenny  és  nem  tudunk
tőle  szabadulni.  Megborzaszt  a  halál  és  nem  tudunk  vele  szembe-
szállni.

Valóban,  aki  csak  ebben  az  életben  reménykedik  a  Krisz-
tusban,  az  minden  embernél  nyomorultabb!  Ideig-óráig  eltengő-
dik  ezen  a  röghöz  kötött,  a  Messiáshoz  felemelkedni  nem  képes
Krisztus-hiten,  de  nagy  életválságaiban  csődbe  jut  és  a  kétségbe-
esés szakadékába sodródik.

2.  A  második  Krisztus-hit  az  örökéletben  is  reménykedik
. Krisztusban.

Ennek  a  hitnek  ismertető  jeleit  megtaláljuk  az  igében.
„Krisztus  feltámadott  a  holtak  közül,  zsengéjük  lőn  azoknak,
kik  elaludtak.”  Jelentőségét  megadja  Pál  apostol  kijelentésének
fordítottja.  Ha  nemcsak  ebben  az  életben  reménykedünk  a
Krisztusban,  hanem  az  örök  életben  is,  akkor  nem  lesz  hiába-
való  a  mi  hitünk,  nem  maradunk  bűneinkben,  nem  semmisülünk
meg a halálban.

A  feltámadott  Krisztusban  való  hitünk  új  élet  megindító-
jává  válik.  A  feltámadott  Krisztus  életfejedelmünkké  lesz.
Új  ragyogásban  megmutatja  életünk  célját.  Szemünk  előtt  ki-
bontakoztatja  Isten  országának  szépségét  és  gazdagságát.
Magasabb  életet  látunk  magunk  előtt.  Súlyos  kötelességek
parancsszavai  zúgnak  felénk.  Jézus  azonban  nemcsak  életpélda,
örök  tanító-képsorozat,  jellem,  nemes  egyéniség  és  hős,  hanem
élő  személy  is.  Álló  nap  életünk  égboltozatán.  Világít,  melegít,
erőt  közöl.  Nemcsak  a  szeretet,  rajongás  és  kegyelet  kapcsolnak
hozzá, hanem a hit. Hiszem, hogy Ő feltámadott és él.

Ez  a  hit  biztosíték  arról,  hogy  nem  maradunk  meg  bűneink-
ben.  Jézus  legyőzte  a  bűnt.  Isten  örök  irgalommal  elfogadta
ártatlan  szenvedését  és  halálát  váltságunkul  s  minket  újra
gyermekeivé fogadott.

 



64

Ez  a  hit  húsvétkor  hívogató  szóval  toborozza  a  bűnösök
gyülekezetét.  Keresi  és  hívja  a  tékozló  fiúkat,  a  vétkező  leá-
nyokat,  a  becsületüket  prédáló  férfiakat,  a  szennyeslelkű  embe-
reket,  a  lelki  bélpoklosokat  és  csonka-bonkákat,  az  önáltató
igazakat  és  az  erkölcsi  dénárokat  követelő  vámszedőket.  Mind-
nyájunknak  a  bűnösök  gyülekezetében  van  helyünk,  mert
bűneinktől egyedül a feltámadott Krisztus szabadíthat meg.

Jézus  feltámadásába  vetett  hitünk  megerősíti  azt  a  remény-
ségünket,  hogy  a  halottak  nem  vesznek  el.  Krisztus  feltámadott
a  halottak  közül,  zsengéjük  lőn  azoknak,  kik  elaludtak.  Ő  az  első
feltámadott,  aki  feltámadást  biztosít  a  benne  hívőknek.  A  halál
az  élet  lényegét  semmisítette  meg,  Jézus  azonban  épen  az  élet
lényegét  adta  vissza.  Az  Ő  diadala  óta  a  halál  nem  megsemmi-
sülés,  hanem  elalvás.  Igazi  húsvéti  ige  az  apostol  tanításának
ez  a  szava:  elaludtak.  Ez  a  hit  azonban  Jézusban  nemcsak  a
személyében  feltámadottat  látja,  hanem  a  feltámadás  biztosító-
ját  is.  Hisz  abban  a  Krisztusban,  aki  saját  feltámadásával  meg-
nyitja  az  ember  előtt  a  feltámadás  kapuját  s  megpecsételi
boldogító  igéretét:  Én  vagyok  a  feltámadás  és  az  élet,  aki  én
bennem hisz, ha meghal is él!

Ez  a  hit  ezüstharsonával  hívja  a  feltámadásban  hívők  hús-
véti  gyülekezetét.  Hívja  és  várja  a  ravatal  mellett  állókat,  a
koporsóra  borulókat,  a  sírhalom  mellett  imádkozókat,  az  enyé-
szettel  viaskodókat,  a  halál  arcába  tekintőket.  Nézzetek  a  fel-
támadott Krisztusra s higyjetek az örökéletben!

Az  apostol  kétféle  hitű  emberről  beszél  Krisztus  feltáma-
dásával  kapcsolatosan.  Te  melyikhez  tartozol?  Azokhoz,  kik
csak  ebben  az  életben  reménykednek  a  Krisztusban,  vagy  azok-
hoz,  kik  hiszik  a  feltámadást  s  reménykednek  benne  az  örök
életben is?

Az  első  hit  megcsal  a  földi  életben  és  megcsal  az  örök-
életben  is.  A  második  szépséggel,  gazdagsággal,  lélekkel  és  erő-
vel tölti meg a földi életet s átvezet az örökéletbe.

Kérj  hitet  Istentől,  hogy  Krisztusról  való  hited  igaz
legyen!

 



Hazaérkezés.
Áldozócsütörtök.

János  14,  1—3.:  „Ne  nyugtalankodjék  a  ti  szívetek:  higy-
jetek  Istenben  és  higyjetek  én  bennem.  Az  én  Atyám  házában
sok  lakóhely  van;  ha  pedig  nem  volna,  megmondtam  volna
néktek.  Elmegyek,  hogy  helyet  készítsek  néktek.  És  ha  majd
elmegyek  és  helyet  készítek  néktek,  ismét  eljövök  és  magam-
hoz veszlek titeket: hogy ahol én vagyok, ti is ott legyetek.”

Csodálatos  tartalma  van  ennek  a  mélyzengésű  szónak:  Haza-
érkezés.

Említésekor  fáradt  járású  embert  látunk  a  messziről  ka-
nyargó  úton,  amint  csendesen  halad  az  alkonyati  szürkeségben.
Mögötte  elmaradnak  városok,  falvak,  karcsútornyú  templomok
és  piros-zsindelyű  házak.  Virágos  mezők,  búzatáblák  és  kereszt-
tel  rakott  temetők  intenek  búcsút  feléje.  A  poros  útra  fény-
csíkot  rajzol  még  az  alkonyati  napsugár,  de  a  homályba  boruló
hegyekről  már  észrevétlenül  aláereszkedik  az  éjszaka.  Közel-tá-
volságban  lépésekként  növekedő  fénykocka  világít  eléje  s  a
homályból  családi  ház  körvonalai  válnak  láthatóvá.  Tárt  ajtón  át
világosság sugárzik. Belülről zsolozsmás ének hallatszik.

Mire  a  küszöbhöz  érkezik,  ölelésre  táruló  két  kar  magához
emeli.  Körülötte  zengnek  a  szülői  hajlék  szobái,  a  jól  ismert
régi  bútorok,  a  falakról  szeretettel  alátekintő  képek,  mosolyogva
libbennek  a  fehér  ablakfüggönyök  s  illatukkal  üdvözlést  lehel-
nek a cserépvirágok.

A  vándor  pedig  megáll,  egy  pillantást  vet  a  mögötte  levő
útra,  azután  tekintetével  átöleli  mindazt,  amit  birtokába  vesz
s boldogan sóhajtja: hazaérkeztem!

A  hazaérkezés  életszakasz  lezárulása  és  életszakasz  meg-
kezdése.  Búcsúzkodás  a  múlttól,  örvendezés  a  visszanyert  régi
otthonnak.  Eltemetése  rettenetes  valóságoknak,  fájdalmas  em-
lékeknek,  elnyerése  és  állandósulása  egy  új  életnek,  kegyelem-
nek, szeretetnek.

Valóban  csodálatos  tartalma  van  ennek  a  mélyzengésű  szó-
nak: Hazaérkezés.  



66

Jézus  mennybemenetele  kettős  vonatkozásban  tárja  elénk
a  hazaérkezés  értelmét.  Jézus  hazaérkezik  a  mennyekbe  és  biz-
tosítja  számunkra,  hogy  egykor  mi  is  hazaérkezhetünk  a  menny-
országba.

1. Jézus  elbúcsúzik  tanítványaitól  és  megáldja  őket.  Azután
szemük  láttára  felemelkedik  s  felhő  elrejti  Őt  szemeik  elől.
Isten  angyala  pedig  így  szól  hozzájuk:  Jézus,  aki  felvitetek  tő-
letek  a  mennybe,  akkép  jön  el,  amiképpen  láttátok  Őt  felmenni
a mennybe.

Jézus  hazaérkezett.  Születésekor  elküldötte  Őt  Isten,  hogy
végigjárja  a  fájdalmak  világát.  Emberek  között  élt,  megalázta-
tás  és  szenvedés  között  betöltötte  hivatását.  Prédikált  Isten
országáról,  bizonyságot  tett  Isten  erejéről.  Elvállalta  a  világ  bű-
neit,  keresztet  hordozott  s  a  kereszten  meghalt.  És  íme,  most
hazaérkezett.  Nagypénteki,  húsvéti  és  husvétutáni  életszakasza
új  pecsétet  kap  mennybemenetelének  tényével.  Ezzel  földi  élete
és felmagasztaltatása befejezést nyert.

Jézus  mennybemenetele  megerősíti  a  tanítványok  hitét.
Megmutatja  nékik  Jézust,  ki  a  halálon  aratott  diadala  után,  a
természeti  törvényektől  eltérően,  távozik  a  földről.  Valóban
Isten fia, mert kivétetik az idő és tér törvényei alól.

Mennybemenetelével  elkészíti  a  mennyei  hajlékot.  „Az  én
Atyámnak  házában  sok  lakóhely  van,  ha  pedig  nem  volna,  meg-
mondottam  volna  néktek.  Elmegyek,  hogy  helyet  készítsek
néktek!”

Megerősíti  tanítványainak  az  örök  hazába  vetett  hitét.  Az-
után  megsejteti  annak  mibenlétét  is.  Ott  lakoznak  majd,  ahol
Ő  is  lakozik,  Istennél.  Nincsen  nyugtalankodásra  okuk,  mert  az
Atya házában van lakóhely és nékik is lesz lakóhelyük.

Tanításával  nem  lazítja  meg  tanítványainak  a  földi  élethez
való  kapcsolatát.  A  mennyország  felé  mutat,  de  meghagyja  őket
a  földi  küzdelemben,  s  bátorítja  őket  a  reájuk  bízott  szolgálat
elvégzésére.  Új  tartalommal  erősíti  hitüket,  hogy  földi  küzdel-
mük befejezése után ott lesznek majd, ahol Ő is van.
Ezt jelenti Jézus hazaérkezése.

2. Jézus  az  ember  számára  is  biztosítja  a  mennyországba
hazaérkezést.

„Ne  nyugtalankodjék  a  ti  szívetek,  higyjetek  Istenben  és
higyjetek  én  bennem!  Az  én  Atyámnak  házában  sok  lakóhely
van, ha pedig nem volna, megmondtam volna néktek!”

 



67

Tehát  van  számunkra  mennyország.  Van  olyan  hely  és
állapot,  mely  a  halálutáni  életet  jelenti.  Nem  tudjuk  hol  és  ho-
gyan  történik,  avagy  miben  áll  az,  de  magát  a  tényt  bizonyosan
tudjuk:  van  számunkra  mennyország.  Ez  a  bizonyosság  Jézus
kijelentésén  épül  fel.  Többször  megerősíti  saját  szavát.  Ne  nyug-
talankodjék  a  ti  szívetek!  Higyjetek  Istenben!  Higyjetek  én-
bennem!  Ha  nem  volna  számotokra  hely,  megmondtam  volna!
Hinnünk  kell  Istenben,  ki  az  ígéretet  tette  és  Jézusban  ki  az
ígéret  megvalósulását  saját  életében  megmutatta  és  azt  szá-
munkra  lehetővé  tette.  Az  Ő  mennybemenetele  képezi  menny-
bejutásunk feltételét és zálogát.

A  haza,  a  lakóhely  drága  kincs.  Nehéz  azoknak  sorsa,  kik
háborús  megpróbáltatások  között  hontalanokká  válnak.  Üsz-
kös  romokra  tekintenek  vissza  s  bugyorbakötött  holmijukkal
sírva  indulnak  ismeretlen  földre,  idegen  emberek  közé.  Ha  majd
valamikor  otthonról  szólnak,  emlékeznek  csupán  s  könnyes  szem-
mel  visszafelé  néznek  és  nem  előre.  Nehéz  azoknak  is  a  sorsa,
kik  hányódva  élnek  egy  hant  föld,  állandó  tűzhely  nélkül.  Sem-
mijük  sincsen,  amire  azt  mondhatnák:  ez  az  én  otthonom!  Nehéz
azoknak  a  sorsa,  kiknek  otthonát  szétszórta  az  élet  s  nem  ha-
gyott  meg  belőle  mást,  mint  egy  marok  hamut  és  kínos  emlékek
parazsát.  De  nehéz  minden  ember  sorsa!  Ha  van  hazája  és  ott-
hona,  akkor  is  csak  bujdosó  vándor  ezen  a  földi  téren.  Ottho-
nában is, tűzhelye mellett is, hazájában is bujdosó vándor csupán.

Nagy  boldogság  tudnunk  azt,  hogy  van  örök  hazánk  és
benne  biztos  lelki  hajlékunk.  Van,  aki  vár  a  küszöbön,  aki  gon-
doskodó  szeretettel  mindent  elkészít  számunkra  és  megadja  né-
künk  a  hazatérés  jogát.  Szép  az  élet,  gyönyörű  a  föld,  káprá-
zatos  változatosságban  kínál  jót,  rosszat,  örömöt,  bánatot,  si-
kert,  csalódást,  de  mennyország  nélkül  borzalmas  lenne  a  föld:
halálbirodalom, siralomház és temető.

Köszönjük  meg  Istennek,  hogy  Jézus  mennybemenetele  ál-
tal nekünk mennyországot adott!

A  mennyország  lényegét  közelebbről  meghatározza  Jézus
kijelentése:  „Magamhoz  veszlek  titeket,  hogy  ahol  én  vagyok,
ti  is  ott  legyetek.”  Az  Atyához  megy,  nála  lakozik  és  nála  ké-
szít nekünk hajlékot.

A  mennyország  földrajzi  elhelyezését  nem  ismerjük.  De
tudjuk  a  lényeget.  A  mennyország  az  Atyához  érkezés,  Jézus-
sal  egyesülés,  együttlét,  és  állandó  közösség.  Jézus  nem  helyet

 



68

jelöl  meg,  hanem  állapotot.  Nem  azt  mondja,  hogy  hol  van  a
mennyország, hanem hogy milyen életet jelent.

Jézus  ezen  kijelentése  természetes  folytatása  az  igazi  élet-
ről  szóló  tanításának.  Az  igazi  élet  Jézussal  való  közösségben  áll.
A  mennyei  élet  sem  lehet  tehát  más,  mint  Jézussal  való  teljes
közösség.

Az  ember  küzdelmek  és  csalódások  között  a  földön  is  Jé-
zussal  és  Jézusban  igyekszik  élni.  De  hiába,  benne  és  körülötte
száz  és  ezer  kísértő  oldalog  s  ideig-óráig,  hosszú  időn  át,  vagy
egészen  elszakítja  őt  a  Krisztustól.  Boldogság  tudnunk  azt,  hogy
egykor  hazaérkezünk  s  mennyei  hajlékunkban  senki  és  semmi
nem választhat el tőle.

A  mennyország  valósága  kimondhatatlan  teremtő  érték  az
ember életében.

Nagy  formáló  értéket  jelent,  mert  a  földi  és  mennyei  élet
helyes  viszonyát  megállapítja.  Ezt  a  viszonyt  Jézus  példája  szem-
lélteti.  Jézus  értékelte  a  földi  életet.  Önfeláldozással  munkálko-
dott,  örült  és  sírt,  tanította  az  embereket,  törődött  a  szegények-
kel  és  tervezgetett.  Életébe  belevitte  az  örökkévaló  Istent,  úgy-
hogy  egész  életét  Istennel  való  közösségben  élte  le.  Nem  volt
élettagadó  és  világfájdalmas,  de  nem  is  bálványozta  az  életet.
A  földi  életbe  belevitte  a  mennyei  élet  vonásait  s  a  mennyei
életben  megmutatta  a  földi  élet  nyomait.  Isten  ajándékának  te-
kintette  földi  tartózkodása  idejét,  mégis  sóvárgó  szívvel  vágya-
kozott a mennyei haza után.

Jézus  példája  szerint  nekünk  is  ki  kell  építenünk  a  földi  és
mennyei  élet  helyes  viszonyát.  Szegények  azok,  kik  csak  a  föl-
det  látják  s  úgy  élnek,  mintha  csak  földi  élet  lenne.  Megcsalja
őket  az  egyedülvaló  céllá  tett  komoly  munka,  az  élvezet,  a  gond,
a  vidámság,  a  családi  tűzhely,  a  barátság.  De  vájjon  mi  marad
számukra,  ha  ezek  elmúlnak?  Azok  is  megcsalják  magukat,
kik  aláértékelik  a  földi  életet  és  abban  sivár  börtönt  látnak
csupán.  Lekicsinylik  értékeit  s  erényt  csinálnak  abból,  hogy  az
örökélet  egyoldalú  felfogásával  eltorzítják  a  földi  életet.  Pedig
arasznyi  tartózkodásunkba  Isten  hint  virágot  és  tövist,  nap-
sugarat  és  zivatart,  jót  és  rosszat,  bús  elégiát  és  ujjongó  élet-
himnuszt.  Ő  követeli  tőlünk,  hogy  rohanó  idő  és  események  vál-
tozásai  között  álljuk  meg  helyünket  s  teljesítsük  becsületesen
tőle  vett  kötelességeinket.  A  földi  és  mennyei  élet  helyes  érté-
kelése  abban  rejlik  tehát,  hogy  ez  a  világ  alkalom  Jézussal  való

 



69

közösségünk  kiépítésére,  a  mennyei  élet  pedig  Jézussal  való  tel-
jes egyesülésünket biztosítja.

Keressük  már  ezen  a  földön  mennyei  életünk  szétszórt
darabjait!

Ezek  a  szavak  feltárják  előttünk  a  mennyei  boldogság  tit-
kát.  Földi  életünkben  sok  változáson  megyünk  át.  Számolnunk
kell  a  csalódás,  a  kifosztás,  az  esetlegesség  hátrányaival.  Olyan-
nak  látszunk,  mintha  tűnő  jelenség  lennénk  csupán  s  életünk
megsemmisülő  eseményeivel  együtt  mi  magunk  is  eltűnnénk.  De
nehéz  gondolatainkat  eloszlatja  a  mennyországba  vetett  hitünk.
Van  számunkra  igazi  boldogság:  Krisztus  bírása,  Krisztussal  való
együttélésünk,  az  örökkévalóságban  megpihenésünk.  Sok  min-
dent  elvehetnek  tőlünk,  ezt  a  legnagyobb  boldogságot  nem  ve-
hetik el!

A  mennyország  valóságában  feloldódnak  az  élet  nehéz  el-
lentétei.  Az  élet  igazságtalanságait  és  érthetetlenségeit  a  földön
nem  tudjuk  megmagyarázni,  de  ezek  az  ellentétek  feloldódnak
a  mennyei  élet  valóságába  vetett  hitünkben.  Megtanuljuk,  hogy
mindennek  van  mélyebb  értelme,  elrejtett  célja  és  titokzatos
rendeltetése.  Az  igazságtalanság  ökölütésének,  az  ártatlan  szen-
vedésének,  a  becsület  elbukásának  magyarázata  a  mennyei  élet-
ben  világosodik  meg.  A  változások  világában  ezek  rejtve  ma-
radnak előttünk, de az örökkévalóságban érthetőkké válnak.

A  mennyország  valóságába  vetett  hitünk  csendes  vigasztalást
hullat  a  bujdosó  emberre.  Ne  a  láthatókra  nézzetek,  mondja  az
apostol  szavával,  hanem  a  láthatatlanokra.  A  láthatók  ideig-
valók,  a  láthatatlanok  örökkévalók.  Meggyötörtlelkű,  vérzőszívű
emberek,  ne  dobjátok  le  vállatokról  a  megpróbáltatás  kereszt-
jét! Pillanatnyi szenvedéstek nagy, örök dicsőséget szerez.

A  mennyország  valóságába  vetett  hitünk  erős  indítást  és
nagy  vágyódást  ébreszt  szívünkben.  Föléje  emel  saját  gyarló
életünknek.  Harcba  indít  a  bűn  ellen.  Megmutatja  a  világban
Krisztus  ellen  dolgozó  Sátán  romboló  erejét  s  ellene  munkába
állít  minket  is.  Amint  Jézus  visszajött  a  földre,  hogy  tanítvá-
nyait  igazsága  mellett  hű  kitartásra  bátorítsa,  úgy  királyi  tró-
nusáról  hozzánk  is  alászáll,  hogy  örök  munkájának  munkásaivá
tegyen.  A  mennyország  felé  irányítja  tekintetünket:  küzdjetek
halálig híven, mert aki végiglen megáll,  megtartatik!

A  mennyország  valóságába  vetett  hitünk  tiszta  vágyódással
tölti  meg  szívünket.  Vágyódunk  egy  tisztább  élet  után,  melyet

 



70

nem  veszélyeztet  és  nem  szennyez  be  az  Istentől  elszakító  bűn.
Tisztább  élet  után  sóhajtozunk,  melyet  nem  tesz  halottmezővé  az
emberek  gyűlölete  és  irigysége.  Tépett  vándorként,  sokszor  ke-
serű  szívvel,  nehéz  kereszttel,  fájdalmas  sóvárgással  megyünk
utunkon.  De  vágyódásunk  nem  világfájdalmas  érzelmi  hangulat,
nem  keserűséggel  itatott  tétlenség,  avagy  kötelességeink  álcá-
zott  megtagadása,  hanem  boldog  vágyakozás  Krisztussal  való
teljes együttélés után.

Vándorútunkon a hazavágyó ember énekét énekeljük:

Hazavágyom Hazavágyom
Igaz  otthonomba, Ottan boldogságom
Ahol Atyám lakik; Szép napja felragyog;
Ott lehetek Ott van nekem
Csendbe', nyugalomba', Örökös  lakásom,
Ott csend uralkodik. Itt  csak vándor vagyok.
Sok vággyal kezdtem vándorlásom, Ősszel a költöző madárka
Most már csak egy az óhajtásom: Elszáll messze, enyhébb hazába,
Hazavágyom. Hazavágyom.

Hazavágyom.
Fut a hajó révbe,
Tengerbe  a   folyam.
A kis gyermek
Fut anyja ölébe,
Én  meg  hozzád, Uram;
örömben, búban énekeltem.
Egy  ének  az,  mit nem  feledtem:
Hazavágyom.

Áldott  a  mi  mennyei  Atyánk,  ki  hazavezette  egyszülött  Fiát
és hazavezet minket is elkészített örök hajlékunkba!

 



A Szentlélek munkája.
Pünkösd

Ezékiel  37,  1—10.:  Lőn.  énrajtam  az  Úrnak  keze,  és  kivitt
engem  az  Úr  lélek  által,  és  letőn  engem  a  völgynek  köze-
pette,  mely  csontokkal  rakva  vala.  És  átvitt  engem  azok  mel-
lett  körös-körül,  és  ímé,  felette  sok  vala  a  völgy  színén,  és
ímé,  igen  megszáradtak  vala.  És  monda  nékem:  Embernek  fia!
Vájjon  megélednek-é  ezek  a  tetemek?  És  mondék:  Uram  Isten,
Te  tudod!  És  monda  nékem:  Prófétálj  a  tetemek  felől  és
mondjad  nékik:  Ti  megszáradt  tetemek,  halljátok  meg  az  Úr
beszédét!  így  szól  az  Úr  Isten  ezekhez  a  tetemekhez:  ímé,
én  bocsátok  tibelétek  lelket,  hogy  megéledjetek.  És  adok
reátok  inakat,  és  hozok  reátok  húst,  és  bőrrel  beborítlak  tite-
ket,  és  adok  belétek  lelket,  hogy  megéledjetek,  és  megtudjá-
tok,  hogy  én  vagyok  az  Úr.  És  én  prófétálék,  amint  paran-
csolva  vala  nékem.  És  mikor  prófétálnék,  lőn  zúgás  és  ímé
zörgés,  és  egybemenének  a  tetemek,  mindenik  tetem  az  ő
teteméhez.  És  látám,  és  ímé,  inak  valának  rajtok  és  hús  neve-
kedett  és  felül  bőr  borította  be  őket;  de  lélek  nem  vala  még
bennök.  És  monda  nékem:  Prófétálj  a  léleknek,  prófétálj
embernek  fia,  és  mondjad  a  léleknek:  Ezt  mondja  az  Úr  Isten:
A  négy  szelek  felől  jöjj  elő  lélek,  és  lehelj  ezekbe  a  meg-
ölettekbe,  hogy  megéledjenek!  És  prófétálék,  amint  paran-
csolá.  És  beléjök  méné  a  lélek  s  megéledének,  és  állának
lábaikra, felette igen nagy sereg.

Az  ószövetség  pünkösdlátó  prófétája  megrázó  képben
szemlélteti a Szentlélek szükségét és titokzatos munkáját.

Látomásában  csontokkal  szétszórt  halotti  mezőt  lát.  Földjén
nem  zöldéi  puha  pázsit.  Göröngyei  között  nem  emeli  fejét  nyíló
virág.  Vánnyadt  fűcsomók  sárgálnak  élettelen  hantjai  között
s  elszórt  távolságban  száraz  kórót  lenget  az  alkonyati  szellő.
Tikkadt  vándorok  hiába  keresik  árnyas  fák  hűsítő  sátorát,  leg-
feljebb  egy-egy  aszufa  áll  a  csupasz  árokparton,  tar  ágai  közt
azon  is  halálmadár  vijjog.  A  mezőségen  száraz  csontok  hever-
nek.  A  szürke  környezetből  kivilágít  egy  lábszár,  egy  karcsont,
egy koponya. Mindegyik egy-egy összeomlott élet.

Ekkor  elindul  a  Lélek.  A  temetői  földön  titokzatos  erő
suhan  át.  Megmozdulnak  a  száraz  csontok,  élet  költözködik
azokba.  Isten  akarata  rendelkezik  velük.  Felállnak,  egymáshoz
illeszkednek,  jn,  hús,  izom  rakodik  rájuk,  végül  hatalmas  sereg
válik belőlük.

 



72

        Ez a Szentlélek munkája.
A  pünkösdlátó  próféta  álmában  megvilágosodik  előttünk,

hogy mi a Szentlélek és miben áll annak munkája.
1.  Meglátjuk  mindenekelőtt,  hogy  a  Szentlélek  nem  emberi

dolog.  Nem  egy  bizonyos  mennyiségű  teológiai  ismeret,  vagy
kicsiszolt  vallási  rendszer.  Nem  az  emberiség  fejlődésének
bonyolult,  ezerkerekű,  rejtelmes  mechanizmusát  hajtó  erő.  Nem
megújító  szellem,  mely  eltemeti  az  avultat,  új  eszmét  hoz,
állandóan  emel,  mint  a  civilizáció  és  kultúra  összetételéből
összekovácsolt  emelőkar.  Nem  az  érzéki  világ  ellentéte,  nem
a  földi  világ  tagadása.  Nem  sanyargató  korbács  a  testen  és  nem
az  örömtelen  világ  életelve.  Nem  az  emberi  kacagás,  az  élvezet
és  gyönyör  sírboltja.  Tisztában  kell  lennünk  azzal  is,  hogy  a
Lélek  nem  jelent  egyet  az  erkölcsi  világrend,  avagy  az  évezre-
des  kultúra  termékével.  Nem  jelenti  az  erkölcsi  normák  alapján
kialakult  világnézet  láthatatlan  teremtő  erejét  sem,  avagy  a
társadalom  és  egyéb  emberi  közösség  kikristályosodott  tör-
vényét.

A  Lélek  Isten  örökkévaló  lelke.  Élő  személyiség  és  örök
valóság.  Felülről  alászálló  ingyen  kegyelmi  ajándék.  A  Lélek
igazság,  de  nem  a  tudás,  hanem  az  élet  igazsága.  Nem  új
ismeretanyagot  hoz,  hanem  új  életközösséget.  Csodálatos  isteni
erő,  mely  röntgensugárként  átvilágít  rajtam  és  villamosáram-
ként átjárja lényemet.

A  Szentlélek  halott  mezőn  végigszálló  élőlény.  Krisztus,
mint  az  új  emberiség  feje,  ő  általa  alapítja  meg  uralmát,  hogy
a  száraz  csontok  újból  megelevenedjenek.  Égi  származásunk
ébrentartója.  Isteni  küldetésünk  betöltője.  Bűntudatra  ébresz-
tőnk. Átformálódásunk titokzatos eszköze.

Az  üdvösség  munkájában  tehát  úgy  helyezkedik  el  a  Szent-
lélek,  mint  az  isteni  szeretet  állandó  munkájának  biztosítója
s  a  Krisztus  teljes  tevékenységének  záloga.  A  Szentlélek  kap-
csolja  bele  életünkbe  Jézust.  Bizonyságot  tesz  róla.  Mindent
megvilágít,  mindent  felfed  és  mindent  érthetővé  tesz.  Meg-
világítja  az  embert  ezerféle  nyomorúságával,  bűnével  és  gyarló-
ságával.  Megvilágítja  Isten  mélységét  és  titokzatos  munkáját.
Örök  jelenvaló  útitársunk,  megerősít,  vigasztal,  hitet  ébreszt.
Szeretettel  simogat,  mint  a  tavaszi  szellő.  Gyökereiben  meg-
rázza  életfánkat,  mint  a  romboló  zivatar.  Lerántja  életünk  át
arcát  s  fülünkbe  kiáltja:  Istent  akarod  ámítani?  Szégyenkorbács-

 



73

csal  bűnbánatra  hajszol.  Sebeinket  az  ige  balzsamával  kene-
geti.  Jézushoz  vezet,  hozzákötöz  s  állandósítja  iránta  szívünk
szerelmét.

Ha  azt  mondjuk,  hogy  sohasem  találkoztunk  a  Szentlélek-
kel,  baj  van,  mert  Isten  őt  állandóan  küldi  hozzánk.  Ha  azt
mondjuk,  hogy  munkáját  és  hatását  sohasem  éreztük,  magunk-
ról mondunk ítéletet, mert állandóan értünk munkálkodik.

2.  A  Szentlélek  munkáját  a  próféta  látomása  három  szakasz-
ban  állítja  szemeink  elé.  Megmutatja  a  száraz  csontokat,  azután
a megmozduló csontokat és végül a megelevenedett csontokat.

A  csontokkal  szétszórt  mezőség  borzalmas  képet  mutat.
A  heverő  csontok  a  halál  hatalmáról  beszélnek.  De  a  kép  bor-
zalma  még  ennél  is  megrázóbb.  A  halotti  mezőn  ugyanis  élő-
halottak  hevernek.  A  csontoknak  van  öntudatuk.  Éreznek,  gon-
dolkodnak,  ismerik  sorsukat.  Tisztában  vannak  azzal,  hogy
miattuk  hiányzik  az  élet  a  nagy  mezőségen.  Azon  a  darab  földön
életnek  kellene  lüktetnie.  A  keményre  tapodott  földbe  ekevas-
nak  kellene  belehasítania.  Mély  barázdáiba  magnak  kellene  bele-
simulnia.  A  magvetésre  verejték-,  könny-  és  vér-esőnek  kellene
hullania,  reménység-napsugárnak  kellene  sütnie,  hogy  szárba-
szökkenjen  jövendők  életvetése.  Az  élőhalott,  öntudatos  csontok
tudatára ébrednek annak, hogy miattuk nincs élet.

A  száraz  csontok  beszélni  kezdenek.  Azt  mondja  a  lábszár-
csont:  nekem  örök  utat  kellett  volna  járnom!  A  karcsont:  nekem
mindennapi  munkámmal  oltárt  kellett  volna  építeni!  A  szem-
üregek:  nekem  magasságba  és  mélységbe  kellett  volna  tekin-
tenem,  látnom  kellett  volna  az  örökkévalóság  útját!  A  koponya:
nekem  gondolatokat  kellett  volna  kiérlelnem  Isten  terveinek
megvalósításához!  És  íme,  most  száraz  csontok  vagyunk.  Indul-
nánk,  de  nem  tudunk.  Felegyenesednénk,  de  visszaroskadunk.
Élnénk  új  életet,  de  nincs  erőnk  hozzá.  Álmodnánk  egy  tiszta
élet álmát, de már álmaink se lehetnek.

A  halott  mezőre  címül  felírom  a  harmadik  hitágazat  magya-
rázatának néhány szavát: saját erőmmel nem vagyok képes!...

Az  a  valóság,  hogy  mi  is  a  száraz  csontok  között  fekszünk.
Isteni  küldetéssel  eljöttünk  a  földre.  Ránktört  a  kísértés.  Meg-
ejtett  a  Sátán.  Körülfont  a  bűn.  Lidércálmok  zsombékos  mocsár-
világba  csalogattak.  Ezer  polipkarjával  mélységbe  vont  a  gonosz-
ság.  Hasztalan  próbálkozunk  embererővel,  jósággal,  elhatáro-
zással,   akarattal,   nem  vagyunk  képesek  megváltoztatni   azt  a

 



74

szomorú  valóságot,  hogy  az  élet  mezőségén  száraz  csontok
vagyunk csupán.

Óh  te  száraz  csont!  Csak  nem  akarsz  halott  lenni  a  halál
előtt és után, élve és élettelenül?

A  száraz  csont  öntudatébredése  a  szabadulás  kezdete.
A  magába  visszaomló  próbálkozás  halálos  sikoltás  az  élet  felé:
Istenem,  könyörülj  rajtam!  Ez  a  Szentlélek  első  munkája:  meg-
mutatja  emberi  állapotunkat.  Feltárja  bűnös  emberi  természe-
tünket  és  ebből  származó  bűneinket.  Megvilágítja  reánk  váró
sorsunkat: a kárhozatot, a halált.

A  Lélek  nélkül  sohase  juthatunk  el  önmagunk  megismeré-
sére  és  tulajdonképpeni  helyzetünk  megítélésére.  Nem  elegendő
ehhez  szigorú  lelkiismereti  vizsgálódásunk,  erkölcsi  szempontok
alkalmazása,  avagy  életünknek  magasabb  szellemi  értékekkel
megtöltése. Csak a Lélek segíthet!

A  próféta  álma  komoly  vigyázásra  int.  Mi  történik  a  halott
mezőségen?  Lőn  zúgás,  zörgés  és  egybemennek  a  tetemek.
Mindegyik  csont  megkeresi  a  hozzáillőt.  Még  több  történik!
Inak  képződnek,  hús  növekedik  és  bőr  simul  a  testre.  De  a  pró-
féta  kemény  ítélete  megállapítja:  lélek  nincs  bennük!  Élőnek
látszanak,  de  nem  élnek.  Mutatják,  mintha  lelkük  volna,  de
nincs  lelkük.  Élik  szűkkörű  életüket.  Kezük,  lábuk  mozog,  nyel-
vük  beszél,  szemük  lát,  fülük  hall,  de  ez  még  nem  élet.  Lélek
nincs bennük!

Vigyázzunk,  de  jól  vigyázzunk,  mert  nem minden  lelki  dolog
Isten  lelkének  munkája.  Nem  minden  élet  Isten  lelkéből  született
élet,  habár  benne  lélektűz  világol  is.  Istentől  elszakadt  lelki-
képességgel  is  kiépíthetjük  életünket.  Megtölthetjük  annak
kereteit  tetszetős,  csillogó  tartalommal.  Tanulhatunk,  ismeretet
gyűjthetünk,  belemerítkezhetünk  az  erkölcsi  jóság  és  a  művészi
szépség  csodálatos  világába.  Látszatra  kiépíthetjük  Istenhez
kapcsoló  viszonyunkat.  Teremthetünk  embert  és  önmagunkat
ámító  látszat-vallásosságot,  tartalomnélküli,  külső  egyháziassá-
got, hitnélküli vallási életet.

Nem  tagadhatjuk,  hogy  ezek  az  erők  is  megmozdítják  a
csontokat.  Talpraállítják,  egybeszerkesztik,  inakkal,  hússal,  bőr-
rel  ellátják,  de  igazi  életet  nem  tudnak  adni.  A  száraz  csontokból
és  megmozduló  csontokból  megelevenedett  csontok  csak  Isten
lelkének  érintésére  lesznek.  Csak  akkor  válnak  igazán  élővé,
ha  beléjük  költözik  Isten  lelke.  De  ha  beléjük  költözik  Isten

 



75

lelke,  akkor  előáll  felette  nagy  sereg,  Isten  életre  ébresztett
serege!

Isten  lelke  a  halottébresztést  az  ige  által  végzi.  Az  evan-
gélium  által  hívja,  ajándékaival  megvilágítja,  az  igaz  hitben
megszenteli  és  megtartja  az  embert.  Munkájának  örök  műhelye
az  anyaszentegyház,  mely  Krisztus  élő  teste.  Az  ige  a  Szent-
lélek  által  az  anyaszentegyházban  munkálkodik.  Tehát:  Szent-
lélek,  ige,  egyház!  Ez  a  három  számunkra  is  elválaszthatlan.
Hiába  kapaszkodunk  egyházunk  köntösébe,  ha  Isten  igéjét  nem
fogadjuk  be.  Hiába  akarunk  rátámaszkodni  az  igére,  ha  Isten
lelke  helyett  csak  saját  lelkünk  dolgozik  bennünk.  Hiába  érvé-
nyesítjük  emberi  erőnket,  mikor  rajtunk  egyedül  Isten  kegyelme
segíthet.

Lelked  boldogsága  érdekében  arra  kérlek:  add  át  magadat
az  igének.  Ne  zárd  el  előle  szívedet.  Engedd,  hogy  besorozzon
Krisztus  armádiájába,  a  lélekkel  lélekért  küzdők  seregébe,  Isten
oltárépítői  közé.  A  Szentlélek  azután  majd  megvilágosítja
emberi  hivatásodat  s  megmutatja  földi  küldetésed  értelmét.
Leleplezi  bűnös  életedet  s  megérteti  veled  Krisztus  keresztfai
halálának  egyedülvaló  jelentőségét.  Megszenteli  lelkedet  és  éle-
tedet, felébreszti hitedet s megtart Krisztus igazságában.

Ez  a  Szentlélek  titokzatos  munkája  benned,  veled  és  érted.
Ezért  várd  érkezését  bűnbánattal.  Engedd,  hogy  kiégesse  bűneid
gyökerét.  Borulj  tűzbe  lángjától,  add  át  magadat  néki  és  vilá-
gosságával világíts másoknak is.

A  próféta  könyvének  ezen  fejezete  ezt  a  címet  hordozza:
Izrael  feltámadása.  Megváltoztatom  a  címet  s  föléje  jegyzem:
az evangélikus egyház feltámadása.

Szüksége  van  egyházunknak  a  Szentlélek  által  történő  fel-
támadásra,  mert  egyedül  a  Szentlélek  világítja  meg  egyházunk
életét,  önmagunkat  ámítanánk,  ha  tagadnánk,  vagy  lepleznénk
gyarlóságunkat.  Több  bennünk  az  emberi  tényező,  mint  az
isteni.  Az  egyháznak  inkább  földi-teste  vagyunk,  mint  lelki-teste.
Ε  világ  érdekeiért  dolgozunk  és  nem  az  örökkévaló  világ  épü-
léséért.  Emberi  erővel  munkálkodunk  a  Lélek  munkája  helyett.
Emberi terveket szolgálunk és nem Isten örökkévaló tervét.

A  Szentlélek  után  kiált  az  anyaszentegyház.  Isten  evangé-
liumára  szomjúhozik  és  a  Krisztus  életígérő  segedelme  után  sír.
Megerőtlenedünk,  megízetlenedünk,  megsötétedünk  a  pünkösdi
Lélek nélkül!

 



76

Megváltoztatom  a  prófétai  álom  fejezetcímét  s  föléje  jegy-
zem: a magyar nemzet feltámadása.

Magyar  földünket  száraz  csontokkal  szétszórt  halotti  mező-
nek  látjuk.  Megrabolták,  kifosztották,  állami  és  nemzeti  címer-
pajzsát  összetörték.  Rajta  szerteszét  élettelen,  közömbös,  tétlen
embercsontok  hevernek.  Az  embereken  elhomályosodott  Isten
képe.  Meggyengül  bennünk  a  vallásosság,  a  hit,  a  tiszta  erkölcs.
Lecsökkenik  a  becsület,  a  józanság,  a  szeretet  értéke.  Hiányzik
belőlünk  az  önmegtagadás,  a  lemondás,  magunknak  nagyobb
célok  alá  rendelése,  a  békesség,  az  evangéliumi  értelemben  vett
szolgálat.

A  prófétai  álomlátás  a  nemzetnek  izenetet  hoz.  Izenetében
elmondja,  hogy  csak  emberi  erővel,  emberi  akarattal,  emberi
lélekkel  nem  tudjuk  élővé  tenni  a  nemzetet.  Egyedül  Isten  lelke
elevenítheti  meg  az  embereket.  Egyedül  Isten  parancsolhat  a
csontokként  heverő  halottaknak,  hogy  kiegyenesedjenek,  egy-
más  mellé  álljanak,  megerősödjenek.  Egyedül  Isten  lelke  állíthat
elő  felette  nagy  sereget.  Imádkozó,  hívő,  kötelességteljesítő,
hű,  erkölcsös,  munkás,  összetartó  magyar  népet  egyedül  Isten
lelke teremthet.

Embernek,  egyháznak,  nemzetnek  szüksége  van  a  Szent-
lélek  munkájára.  Könyörögjünk  a  pünkösdi  Lélekért!  Pusztító
viharként  rombolja  le  egyéni  és  közösségi  önhittségünket.
Jöjjön  tűzlángként,  borítsa  lángba  halott  szívünket.  Zúgjon
végig  lakóházakon,  templomokon,  iskolákon,  utcákon.  Halott-
mezőből  váljék  életmező.  Száraz  csontok  helyén  élő  sereg  zengje
ünnepi himnuszát: áldott pünkösdi Lélek!

 



Egy akarattal.
Pünkösd.

Ap.  csel.  2,  1.:  És  mikor  a  pünkösd  napja  eljött,  mind-
nyájan egy akarattal együtt valának.

Pünkösd  az  akarat  ünnepe.  Ezen  a  napon  befejezte  Isten
az  üdvösség  munkáját  s  az  emberiség  életébe  teremtőerőként
beiktatta a Szentlelket.

A  Szentlélek  új  isteni  kijelentés.  Új  erő,  új  életlehetőség,
új  világteremtés.  Kiárasztatásával  Isten  Krisztus  megváltásának
áldását  biztosítja.  Lehetővé  teszi,  hogy  Krisztus  megváltó
érdeme  az  ember  tulajdonává  váljék.  Számol  az  ember  gyarló-
ságával,  tehetetlenségével  és  jóra  képtelenségével,  azért  új  erőt
közöl vele. Ez az erő a Szentlélek.

Pünkösd  Isten  akaratának  az  ünnepe,  az  üdvösségre  vezetés
ünnepe, az üdvözítés akarásának az ünnepe.

A  pünkösdi  történetben  csupán  egy  vers  szól  a  Lélek  el-
küldését  megelőző  eseményekről.  Tömören,  röviden  elmondja
ez  a  mondat,  hogy  pünkösd  előtt  milyen  magatartást  tanúsí-
tottak  a  tanítványok.  Ez  az  összefoglalás  így  hangzik:  Valának
egy  akarattal  együtt.  Címül  írhatnánk  a  vers  homlokára:  a
tanítványok pünkösd-előtti akarata.

Ha  az  egész  pünkösdi  történetet  végigolvassuk,  akkor  el-
homályosodik  az  első  vers  jelentősége.  Ha  azonban  csak  az  első
verset  olvassuk  el  s  annak  tartalmát  komolyan  mérlegeljük,
akkor  a  tanítványok  előzetes  magatartásában  a  további  ese-
mények  feltételét  ismerjük  fel.  A  Szentlelket  azért  árasztotta  ki
az  Isten,  mert  a  tanítványok  magatartása  lélekhívó  pünkösdi
imádság  volt.  Megnyugtatta  felettük  erőtadó  akaratát,  mert
egy  akarattal  voltak  együtt.  Istennek  a  Szentlélek  kiárasztásában
megnyilatkozó  akarata  új  életet  teremt,  mert  a  tanítványok
egy akarata azt lehetővé teszi.

1,  A  tanítványok  pünkösdi  akaratéletének  három  mozza-
nata van: az érzelmi-, a szándék- és az erőközösség.  



78

Jézus  mennybemenetele  után  az  árvaság  érzete  s  Krisztus
parancsolata  összetereli  a  tanítványokat.  Jézust  elveszítették  s
jól  tudják,  hogy  csak  egymásra  számíthatnak.  Ez  az  egymásra-
utaltság,  a  testvéri  közösség  és  a  szeretet  érzelme.  A  múlton
kívül  egybekapcsolja  őket  a  jövendő  is.  Van  közös  álmuk.  Lel-
küket  közös  reménység  táplálja.  A  jövendő  közös  Ígérete  int
feléjük.

Behúzódnak  egy  ház  kicsi  szobájába.  De  ez  nem  lényeges.
A  lényeges  az,  hogy  egymásba  mélyed  tekintetük,  egymás  kezét
fogják, szeretetben egyekké lesznek.

Egy  akaratra  jutásukat  megerősíti  szándék-közösségük.
Mindnyájan  ugyanazt  akarják  elérni.  Részesülni  akarnak  a
Krisztus  ígérete  szerint  megígért  Szentlélek  ajándékaiban.  Ez  az
akaratuk  Jézus  akaratából  táplálkozik  s  engedelmességük  által
erősödik.

Jézus  azt  parancsolta  nékik,  hogy  ne  menjenek  el  Jeruzsá-
lemből,  hanem  várják  be  az  Atya  ígéretét.  Nem  értik  Krisztus
szavát.  Fejcsóválva  kérdezgetik,  hogy  vájjon  most  állítja-e
helyre  Isten  országát?  De  elnémítják  szívük  kétségét,  s  megelé-
gesznek  azzal,  hogy  Jézus  parancsolt  nékik.  Lehajtják  fejüket
és engedelmeskednek.

A  szándékközösség  mögött  tehát  lelkiközösség  húzódik
meg.  Saját  akaratuk  és  szándékuk  engedelmesen  meghajol
Krisztus  szándéka  és  akarata  előtt.  Szívük  érzéseit  elhallgattat-
ják,  saját  akaratukat  megtörik.  Lelkükben  elnémítják  terveiket.
Legyőzik gyávaságukat s elindulnak az engedelmesség útján.

A  tanítványok  pünkösd  előtti  életében  így  azután  kidolgo-
zódik  az  érzelmi-,  a  szándék-  és  lelkiközösségből  megépülő  egy
akarat.

A  Szentlélek  Isten  kegyelmi  ajándéka.  Jövetele  és  munkája
nem  az  embertől  függ.  A  szélhez  hasonlít,  mely  fú,  ahova  akar,
zúgását  hallod,  de  nem  tudod,  honnan  jő  és  hova  megy.  És
mégis  meg  kell  teremtenünk  azokat  az  emberi  tényezőket,  me-
lyek kiárasztásához és elfogadásához szükségesek.

Egy  akaraton  kell  lenni  Istennel,  ki  üdvösségünk  biztosítá-
sára  reánk  is  kiárasztja  a  Szentlelket.  Teljesítenünk  kell  paran-
csait,  melyekkel  minket  a  Szentlélek  befogadására  előkészít.  Egy
akaraton  kell  lennünk  egymással.  Engednünk  kell,  hogy  a  Szent-
lélek  áthassa  azokat  a  közösségeket,  melyekben  élünk,  mert  jól-

 



79

lehet  a  Szentlélek  az  egyes  emberre  száll,  mégis  a  közösségek
életét is átalakítja.
        2. A Szentlélek munkájára égető nagy szükségünk van.

Széthulló  világban  élünk.  Az  öncélúság  vette  hatalmába  az
embereket.  Mindenki  saját  programmadója  és  életbírája  akar
lenni,  saját  álmait  kergeti.  Az  emberek  önző  érdekeiket  szolgál-
ják.  Az  élettől  elvárják,  hogy  tálcán  vigye  eléjük  a  gyönyör,  az
élvezet,  az  érvényesülés  ajándékait.  Magasabb  életcélról  nem
akarnak tudni.

A  családban  sokszor  hiányzik  az  igazi  érzelmi  közösség.
Az  élet  megöli  a  nemesebb  feladatokat.  Elvész  az  erkölcsi  hiva-
tás  tudata.  A  házastársak  elfelejtik,  hogy  nekik  együtt  és  egy-
másért  kell  élniök.  A  gyermekek  akarata  elszakad  a  szülői  aka-
rattól.  Ezt  a  fájdalmas  igazságot  nem  intézhetjük  el  azzal,  hogy
vádbeszédet  tartunk  az  ifjúság  ellen.  Hibás  lehet  a  korszellem
és  az  ifjúság  is,  mely  erkölcsi  és  elhatározási  képességének  meg-
érése  előtt  önmaga  számára  elhatározási  önállóságot  igényel.
Bizonyos  azonban,  hogy  az  ifjúságnak  a  szülői  tekintély  alól  fel-
szabadulása  sohasem  történhetik  az  anya  és  apa  mulasztása  nél-
kül,  önmagunkban  keressük  a  hiba  egy  részét!  Talán  éppen  az
a  bűnünk,  hogy  csak  a  mi  lelkünk  munkálkodott  gyermekeink
nevelésénél és nem engedtük érvényesülni Isten lelkét is.

A  nemzet  életében  szintén  hiányzik  az  igazi  egység.  Az  egy-
séget  nem  azonosíthatjuk  az  egyformasággal.  A  nemzet  egé-
szének  történelmi  kialakulására  és  egységére  kell  gondolnunk,
mely  nélkül  nem  lehet  jövendője.  A  nemzeti  egység  közös  szol-
gálatra  való  összefogást  jelent.  Minden  társadalmi  osztálynak
és  egyháznak  joga  és  kötelessége  a  nemzet  építőmunkájában
résztvenni.  Mindegyiknek  lehet  különálló  hivatása  is,  mégis  talál-
kozniuk  kell  a  nemzet  szolgálatában.  Mondhatjuk-e,  hogy  vala-
mikor  is  az  iparos  céhek,  a  köznemesek,  vagy  a  főnemesek
mentették  meg  az  országot?  Mindig  mindnyájuknak  egy  aka-
rattal  kellett  együtt  lenniök!  A  világháború  halálrohamaiban,
mikor  a  lövészárkokból  szuronyszegezve  rajzott  elő  a  csapat,
megkérdezte-e  valaki  a  halálra  sebzett  vitéztől:  testvér,  evan-
gélikus,  református,  vagy  katolikus  vér  csurog-e  sebedből?  Nem
azt  kiáltotta-e  minden  pirosló  csepp:  magyar  vér  vagyok,  a  ma-
gyar  jövendőért  hullottam!  Ma  pedig  sokszor  hiányzik  a  törté-
nelmi  szolgálatból  kialakuló  nemzeti  egység.  Ez  pedig  a  nemzeti
erő  megbontását  jelenti.  Megtagadja   azt   az  igazságot,   hogy

 



80

csak  akkor  élhet,  fejlődhetik  a  nemzet,  ha  mindnyájan  tudunk
egy akarattal együtt lenni.

Egy  akaratra  van  szüksége  az  egyháznak  is.  Pártoskodás
nélkül,  békességben  kell  munkálkodnunk  gyülekezeti  életünk
kiépítéséért.  Érett  megfontolással,  okos  vitával  kell  döntenünk
a  gyülekezet  javát  szolgáló  kérdések  felett.  Egy  akaratúnak  kell
lennünk  az  áldozatkészség  és  kötelességtudásban.  Egy  aka-
ratnak  kell  megnyilatkoznia  a  gyülekezet  vallási  életében  is.
Világosan  látnunk  kell  Isten  ama  akaratát,  hogy  a  Szentlélek
műhelyévé  akarja  tenni  gyülekezetünket  és  minket  a  szentigén
erősödő,  bűnbánó,  kegyelmet  kereső,  Krisztusban  élő,  hívő  em-
berekké  akar  tenni.  Hányan  vannak  közöttünk,  akik  csendes
hálaadással  elmondhatják,  hogy  a  Szentlélek  munkálkodását  ön-
magukon előmozdítják és áldásait boldogan érzik?

Vannak  egyházunknak  és  gyülekezetünknek  féltett  tervei
és  álmai.  Külső  és  belső  fejlődést,  emelkedést,  mélyülést,  új  alko-
tásokat,  régi  szükségletek  kielégítését  hordozzuk  szívünkben.
De  ezek  az  álmok  is  csak  akkor  valósulnak  meg,  ha  tudunk  egy
akarattal  együtt  lenni.  Mindenekfelett  pedig  csak  akkor,  ha
tudunk  Istennel  egy  akarattal  együttlenni!  Az  egyház  és  gyüle-
kezet a Szentlélek munkája által él.

Széthulló  világunk  Istent  szolgáló  új  világgá  csak  a  Szent-
lélek által lehet.

3. Az egy akarat súlyos követelésekkel lép elénk.
Mindenekelőtt  azt  követeli,  hogy  lássuk  be  erőtlenségün-

ket  és  tehetetlenségünket,  melybe  bűnös  emberi  természetünk
és  mindennapi  vétkességünk  sodor.  Azután  ismerjük  meg,  hogy
Krisztus  meghalt  értünk  s  megváltott  minket  a  bűn,  a  halál  és
kárhozat  hatalmától.  A  megváltás  munkája  azonban  Krisztus
halálával  és  feltámadásával  nincsen  befejezve.  Krisztus  orszá-
gában  őalatta  ártatlanságban,  igazságban  és  boldogságban  kell
élnünk.  Hasztalan  halljuk  ezt  a  követelést.  Hiába  próbálkozunk
jószándékkal,  önmegtagadással,  lelki-  és  erkölcsi  erőink  teljes
megfeszítésével,  el  kell  jutnunk  minden  emberi  erő  csődjéhez.
Nem  vagyunk  képesek  saját  erőnkből  Jézushoz  jutni  és  benne
hinni! Szükségünk van a Szentlélekre.

Ez  a  teljes  összeomlás,  emberi  erőnk  elkerülhetetlen  csődje,
a pünkösdi akarat első követelése.

A  Szentlélek  második  követelése,  hogy  engedelmességgel
hajoljunk meg Isten akarata előtt.

 



81

Jézus  azt  kívánja  tőlünk,  hogy  maradjunk  életünk  városá-
ban.  Csendességben  várakozzunk  s  foglalkozzunk  lelkünk  örök
szükségleteivel.  Szenteljünk  időt,  figyelmet,  erőt  lelki  életünk
kiépítésére.  Vegyük  észre,  hogy  lelkünk  van.  Tudjunk  egy  aka-
rattal  együttlenni  a  mi  Istenünkkel.  Keressük  meg,  hogy  mi
választ  el  minket  saját  leikünktől?  A  testi  élet,  a  hiúság,  a
munka,  a  gyönyör,  a  gond,  a  közöny?  Mi  választ  el  minket  az
Istentől?  Mi  akadályozza  meg,  hogy  Krisztust  kövessük?  Mi
okozza,  hogy  egyházunk  csak  külső  szervezet  számunkra  és
nem a Szentlélek áldott műhelye?

Várakozzunk,  imádkozzunk  és  engedelmeskedjünk  egy  aka-
rattal.  Együtt  vagyunk-e  most  is  mindannyian:  egy  gyülekezet
imádkozó,  hívő  tagjai?  Ha  az  első  pünkösd  ünnepén  Jézus  meg-
állt  volna  a  jeruzsálemi  hajlék  küszöbén  és  egyenként  elkiál-
totta  volna  János,  Péter,  Jakab,  Tamás  nevét,  minden  név  emlí-
tésére  válasz  zendült  volna:  itt  vagyok!  Megszólalt  volna  Péter:
Uram,  megzabolázom  lobbanékonyságomat!  Mondta  volna  Ta-
más:  lábad  elé  vetem  kételkedésemet!  Jöttek  volna  a  többiek:
semmi mást nem akarunk, hanem hogy Téged szolgáljunk!

Ha  Jézus  ma  templomunk  ajtajához  állna  s  gyülekezetünk
.tagjainak  nevét  egyenként  bekiáltaná  a  templom  csendességébe,
felelne-e  minden  név  említésére  egy  erős  hang:  Uram,  itt  va-
gyok!  Hozzád  viszem  nyomorúságomat,  rejtett  szenvedélyeimet
és  bűneimet.  Azt  akarom,  amit  Te  akarsz.  Neked  adom,  amit
keresel.  Kezedbe  helyezem  lelkemet  s  szívedre  helyezem  élete-
met!

Ennek  az  engedelmességnek  nehéz  lelki  előkészítése  van:  a
hívő várakozás és a buzgó imádkozás.

A  tanítványok  tíz  napig  várakoztak.  Mennyi  időt  fordítot-
tál  te  a  Szentlélek  fogadásának  előkészületeire?  Lehetséges,,
hogy  nem  érzed  a  Szentlélek  munkáját.  Nem  veszel  észre  lelked-
ben  és  életedben  olyan  változást,  melyből  kiárasztására  követ-
keztethetnél.  Ha  rádöbbensz  erre  a  szomorú  valóságra,  ne  a
Szentlelket  okold,  hanem  önmagadat.  Ne  mondd,  hogy  nincsen
Szentlélek  és  nincsen  szükség  a  Lélek  munkájára,  hanem  lásd
meg,  hogy  annak  méltó  fogadására  semmit  sem  tettél.  Nem
volt  tíz,  napod,  tíz  órád,  melyben  összetört  szívvel,  tehetet-
lenségben  megsemmisülten,  bűnbánatban  megroskadva,  az  ígé-
ret  teljesedését  vártad.  Nem  volt  imádságod,  melyben  Isten  elé
vitted   nyomorúságban   elveszett   sorsodat.   Nem   könyörögted

 



82

magad  mellé  az  Istent,  hogy  szánjon  meg  elveszett  voltodban
és  kegyelmével  segítsen  át  a  bűn  fertőjén  tisztább  életed  bol-
dogságához.  Nem  olvastad  hívő  engedelmességgel  Isten  neked
küldött  izenetét,  melyben  elindította  hozzád  az  ő  Szentlelkét.
Pünkösd  ünnepe  a  Lélek  kiárasztásának  ünnepe,  Isten  rolád-
való  szent  akaratának  ünnepe.  Ezen  a  napon  újra  kijelenti,  hogy
téged  meg  akar  menteni,  új  életre  akar  vinni  s  lelked  üdvösségé-
vel  meg  akar  koronázni.  Isten  akaratünnepét  tedd  saját  akara-
tod  ünnepévé.  Éld  át  a  pünkösdi  történet  első  fejezetét,  hogy  a
pünkösdi történet folytatása megvalósuljon életed történetében.

 



Védekezés az üres pünkösd ellen.
Pünkösd.

Ap.  csel.  2,  37—47.  Ezeket  pedig  mikor  hallották,  szívök-
ben  megkeseredének,  és  mondának  Péternek  és  a  többi  aposto-
loknak:  Mit  cselekedjünk,  atyámfiai,  férfiak?  Péter  pedig
monda  nékik:  Térjetek  meg  és  keresztelkedjetek  meg  mind-
nyájan  a  Jézus  Krisztusnak  nevében  a  bűnöknek  bocsánatjára;
és  veszitek  a  Szentlélek  ajándékát.  Mert  néktek  lett  az  igéret
és  a  ti  gyermekeiteknek,  és  mindazoknak,  kik  messze  vannak,
valakiket  csak  elhív  magának  az  Úr,  a  mi  Istenünk.  Sok  egyéb
beszéddel  is  buzgón  kéri  és  inti  vala  őket,  mondván:  Szakasz-
szátok  el  magatokat  e  gonosz  nemzetségtől!  Akik  ezért  örömest
vevék  az  ő  beszédét,  megkeresztelkedének;  és  hozzájuk  csatla-
kozók azon a napon mintegy háromezer lélek.

Pünkösd  az  ítélet  ünnepe.  Megítéli  vallásos  meggyőződé-
sünket és hitünket.

Ha  a  templomajtóba  csodás  szerkezetű  gépezetet  állítanánk,
mely  a  bejövő  emberek  lelkében  lemérné  a  Szentlélekre  vonat-
kozó  hitüket,  a  vizsgálat  nagyon  szomorú  eredménnyel  járna.
Kiderülne,  hogy  a  Szentlélek  sok  ember  lelkében  csak  üres  foga-
lom,  lelki  és  mindennapi  életében  pedig  semmiféle  jelentőséggel
nem bír.

Ezt  a  megdöbbentő  megállapítást  az  magyarázza,  hogy  az
emberek  Isten-fogalmából  hiányzik  a  Szentháromság  teljessége.
Hisznek  Istenben  a  mennyei  Atyában,  hisznek  a  Jézus  Krisztus-
ban,  a  Megváltóban,  de  elakadnak  a  Szentléleknek  Nem  értik  a
Szentháromság hármas és egyes kapcsolatát.

Nem  értik  meg  a  Szentlelket,  mert  nem  látják  meg  mögötte
az  életben  megvalósuló  értékét.  A  többi  nagyünnepnek  saját
életükkel  való  kapcsolatát  könnyen  felfogják.  Karácsony  a
gondviselő  Istenről  beszél  s  az  örök  szeretet  képét  rajzolja
elénk.  Nyilvánvaló  ennek  az  ünnepnek  a  valósága:  Krisztust
ajándékozza  a  világnak.  Megértik  nagypéntek  ünnepét  is,  mert
a  keresztfán  önmagát  feláldozó  Krisztust  ajándékozza  nekünk.
Az  Ő  történeti  személye,  az  ünnep  alapját  képező  esemény  tör-
ténelmi  valósága,  feltétlen  bizonyosságként  áll  előttünk.  Húsvét

 



84

a  feltámadott  Krisztust  adja.  Történeti  valóság,  hogy  kilépett
sírjából,  legyőzte  a  halált  és  élő  személyként  belépett  az  embe-
riség  életébe.  Mindegyik  ünnep  az  egyes  embernek  ünnepe.
Jézus  megszületése,  földi  élete,  szenvedése,  keresztreszegeztetése,
feltámadása  azt  jelentik,  hogy  nekem  van  Krisztusom,  ki  miat-
tam  jött  a  földre,  értem  szenvedett,  értem  meghalt,  értem  fel-
támadott.  Ezt  az  emberek  megértik,  mert  az  ünnep  mögött  meg-
érzik  a  valóságot.  De  nem látják  világosan,  hogy  mi  van  pünkösd
mögött?  Mi  az  a  Szentlélek?  Miben  ismerem  fel  munkáját  ma-
gamban és rajtam kívül?

Megnehezíti  pünkösd  megértését  az  is,  hogy  sokan  a  Szent-
lelket  összezavarják  más  fogalmakkal.  Azonosítják  azt  a  meg-
tisztult  emberi  lélekkel,  az  emberi  akarattal,  a  nemes  irányzatú
szellemmel,  a  fejlődéssel.  Ugyanakkor  azonban  megfosztják
személyes lényétől.

Megdöbbenve  kérdezzük,  hogy  tulajdonképpen  van-e  ne-
künk  pünkösdünk?  Hisszük-e  a  Szentlelket?  Ha  hitünk  és  éle-
tünk  világából  hiányzik  a  Szentlélek,  akkor  vájjon  van-e  meny-
nyei  atyánk?  Lehet-e  akkor  Megváltó  Krisztusunk?  Hiszen  is-
merjük  Krisztus  két  fontos  kijelentését:  Senki  sem  mehet  az
Atyához,  hanem csak  én  általam.  És  a  másikat:  Senki  sem nevez-
het  engem  úrnak,  hanem  a  Szentlélek  által.  Mi  lesz  velem?
Hogyan védekezem az üres pünkösd ellen?

A  pünkösdi  történetben  elénk  rajzolódó  döbbent  ember-
arcok közt meglátom a magamét is, amint kérdezem:

Mit cselekedjünk?
A kérdésre az ige három feleletet ad:
1.  Keseredjetek  meg  szívetekben!  2.  Térjetek  meg!  3.  Higy-

jetek!
1.  A  tanítványok  előtt  megkeseredett  szívű  embertömeg  áll.

Péter  apostol  éppen  az  imént  lemérte  cselekedeteik  értékét.  Fel-
tárta  rettenetes  bűnüket:  ti  megfeszítettétek  a  Krisztust,  halálra
vittétek, de Isten őt feltámasztotta!

Az  önvizsgálat  korbácsütései  alatt  mindig  mélyebbre  ha-
nyatlik  az  embernek  a  feje.  Ezt  tettem!  Igen,  ezt  követtem  el!
De  ugyanakkor  felébred  szívében  a  megoldás  utáni  vágyakozás
s azt kérdezi: mit cselekedjem?

Az  üres  pünkösd  ellen  való  védekezés  a  szív  keserűségével
kezdődik.

Komoly  önvizsgálat  után  megállapítja  az  ember,  hogy  élete

 



85

nem  olyan,  mint  amilyennek  lennie  kellene.  Nem  a  külső  életről,
nem  az  anyagi  elhelyezkedésről,  avagy  az  érvényesülési  sike-
rekről,  hanem  belső  lelki  értékeiről  van  szó.  Az  a  kérdés,
hogy  milyen  lélekkel  tölti  meg  életének  keretét,  megelégedés-
sel,  vagy  elégületlenséggel,  békességgel,  vagy  lázadozással,  gyű-
lölettel,  vagy  szeretettel?  Sok  belső  hiányra  akadunk.  A  sok
közül  most  csak  azt  említjük  meg,  hogy  életünkből  hiányzik
a  lelkifejlődés.  Nem  jutunk  előbbre,  egy  helyben  veszteglünk.
Megnövekedett  ugyan  tudásunk,  ismeretekben  gazdagodtunk,  de
lelkileg  elmaradtunk.  Értelmi  műveltségünket  kiépítjük,  műve-
lődünk,  könyveket  olvasunk,  művészettel  foglalkozunk,  de  lelki-
műveltségünket  elhanyagoljuk.  Foglalkozunk  az  emberekkel,  a
világgal,  van  időnk  szórakozásra,  különféle  élvezetre,  de  nincsen
időnk az Isten számára.

Ezeket  a  jelenségeket  látjuk  az  emberiség  életében  is.  Tu-
dományos  és  technikai  fejlődésével  nem  tart  lépést  lelkiművelt-
sége.  Gazdasági  és  szociális  munkájából  hiányzik  a  megszentelő
és  kiegyenlítő  lélek.  Ezért  a  munkamező  harctérhez  hasonlít,
melyen  versengve,  egymást  tiporva  tülekednek  az  emberek.  Erre
a  megdöbbentő  helyzetmegállapításra  az  önvizsgálaton  keresz-
tül  jut  el  az  ember.  Ráeszmél  arra,  hogy  Isten  lelkének  hiányáért
nem  a  külső  körülmények,  hanem  maga  az  ember  felelős.  Lelki
félbemaradottságomnak  én  vagyok  az  oka.  Vannak  nálam  sze-
gényebbek,  betegebbek,  szerencsétlenebbek,  mégis  boldogok  és
emelkedett  életűek,  mert  van  lelkük.  Én  pedig  hanyag,  érték-
prédáló,  alkalom-mulasztó  vagyok,  ki  sivár  életemmel  mások
életét  is  megszégyenítem.  A  hozzámtartozók  lelki  élete  azért
nem  alakul  ki,  mert  az  én  életem  üres  és  szegény.  Isten  nélkül
élnek, mert én is Isten nélkül élek.

A  bűntudat  égő  vágyódást  ébreszt.  Mintha  magas  hegytetőre
érkeznénk,  feltárul  előttünk  egy  új  élet  gazdagsága.  Ragyogó
lehetőségek,  gazdag  kiteljesülések  hívogatnak.  Ózondus,  tiszta
levegő  vesz  körül.  Közel  érezzük  magunkat  az  éghez.  Olthatatlan
vágyódás  dobogtatja  meg  szívünket,  amint  szeretnénk  felemel-
kedni  a  bűn,  a  sár,  a  szenny  fölé.  Szeretnénk  új  életet  élni,
melyben lélek van.

Minél  égőbb  ez  a  vágyódás,  annál  nyomasztóbban  nehezedik
reánk  erőtlenségünk  tudata.  Próbálunk  magasba  emelkedni,  nem
tudunk.  Nézzük  álmaink  hegyét,  de  nem  tudunk  arra  feljutni.
Lemérjük  az  akadályokat,  nem  bírjuk  azokat  elhárítani.  Ránk-

 



86

szakad  szívünk  keserűsége  ebben  a  lutheri  igében:  nem  vagyok
képes!

Erre  a  megkeseredett  szívre  van  szükségünk,  ha  védekezni
akarunk  az  üres  pünkösd  ellen.  El  kell  jutnunk  annak  belátásá-
hoz,  hogy  életünk  tartalmatlan,  téves  irányzatú,  halálos  bélyegü,
és  ebben  mi  vagyunk  hibásak.  Hasztalan  vágyódunk  tiszta  élet
után,  magunktól  nem  vagyunk  arra  képesek.  Ezeket  az  érzelme-
ket  költögessük  szívünkben!  Változzunk  át  megdöbbent,  két-
ségbeesett  emberekké,  kik  pünkösd  reggelén  önmagukat  mar-
cangolva,  vergődve  kérdezgetik:  Mit  cselekedjem,  mit  csele-
kedjem?

2.  Az  üres  pünkösd  ellen  védekezés  második  feltétele:  a
megtérés.

Péter  apostol  prédikációjában  ezt  mondja:  „Térjetek  meg
és  keresztelkedjetek  meg  a  Jézus  Krisztus  nevében  bűnök  bo-
csánatára.”

A  keresztség  szentségével  Isten  belépett  életünkbe  s  bizto-
sította  nékünk  az  üdvösség  ajándékait.  Önmagával  eljegyzett
minket s közölte velünk ígéreteit és követeléseit.

Eszünkbe  jutott-e  csendes  napokban,  viharok  és  szenvedé-
sek  között,  elhagyottságban  és  viaskodó  küzdésben,  hogy  meg
vagyunk  keresztelve  és  az  örökkévaló  Istené  vagyunk?  A  ke-
resztség  egyszer  történő  és  egyszersmindenkorra  szóló  szentség.
Luther  mégis  állandó  keresztségről  beszél,  mely  a  lélek  bűn-
tudatában  feléled,  megújul  és  megerősödik.  A  keresztség  tehát
elválaszthatatlan a megtéréstől.

Térjetek  meg,  mondja  az  apostol!  Ez  a  követelés  pedig
kettőt  tartalmaz.  Először  azt,  hogy  szakasszuk  el  magunkat  a
gonosz nemzetségtől, azután hogy térjünk vissza az Istenhez!

Miért  van  üres  pünkösdünk?  Mert  nem  tudunk  elszakadni  a
sátántól  és  nem  tudunk  kiszakadni  a  bűnös  életből.  Féltjük  bű-
nös  szokásainkat.  Dédelgetjük  vétekbesodró  szenvedélyeinket.
Tekintettel,  rejtett  érzéssel,  lopva  ébredő  gondolattal  táplálgat-
juk  bűnös  vágyainkat.  Bűntársakká  tesszük  embertársainkat,
magunkkal együtt őket is a kárhozat felé sodorjuk!

A  második  követelés,  hogy  visszatérjünk  az  Istenhez.  A  visz-
szatérés  csak  általánosságban  fejezi  ki  a  követelést.  Veszedelmes
dolog  megmaradni  az  általánosságban,  mert  benne  könnyen
szétfoszlik  a  követelés.  Istenhez  visszatérni  azt  jelenti,  hogy
vissza  kell  térnünk  Isten  akaratához.  Vissza  kell  térnünk  Isten

 



87

igéjéhez.  Vissza  kell  térnünk  az  Ő  ígéreteihez.  Istenhez  vissza-
térni  azt  jelenti,  hogy  magunkat  Isten  parancsolatainak  kell  alá-
vetnünk.  Elhatározásainkban  és  cselekedeteinkben  Jézust  kell
keresnünk.  Kötelességteljesítésünkben  és  emberek  között  való
életünkben  Krisztus  lelkét,  engedelmességét,  hűségét  és  meg-
bocsátását kell érvényesítenünk.

Ezt  a  megtérést  kell  kiépítenünk,  hogy  tartalommal  telí-
tődjék pünkösdi ünnepünk.

3.  Az  üres  pünkösd  ellen  a  harmadik  védekezés  a  Szentlélek
elfogadásában van.

Az  apostol  biztatva  mondja:  akkor  veszitek  a  Szentlélek
ajándékát.  Akkor  veszitek!  Nem  teszel  egyebet,  mint  felébresz-
ted  szíved  keserűségét,  bűnbánatát,  vágyódását,  megszaggatod
lelkedet  és  elindulsz  Istenhez,  mint  a  tékozló  fiú  a  régi  szülőház
tárt  kapuja  felé.  Azután  vársz,  imádkozol,  imádkozol  és  vársz,
mert emberi erőd és munkád határa itt van meghúzva.

Akkor:  ez  a  szó  Isten  jóságának  természetessége.  Ez  a  szó
Isten  üdvösségmunkájának  szükségképpenisége.  Boldog  ember!
Isten ígéretté teszi számodra ezt a szót: Akkor!

Akkor  veszitek!  Jön  egyszerűen,  észrevétlenül  a  Lélek.  Nem
kell  egyéb,  hanem  hogy  vedd  és  befogadd.  Nem  embererő,  nem
fejlett,  kicsiszolt  képesség,  nem  tiszta  lelki  belátás,  hanem  Isten
lelke. Örök isteni személyiség. És akkor veszed!

Akkor  jön  viharszélként.  Gyökereidben  megráz,  mint  a  bérc-
oromra  ültetett  fát.  Átszáguld  rajtad,  lombozatodat  tépázza,  szá-
raz  ágaidat  letördeli.  Befelé  fordított  szemeid  látják  a  friss  se-
beket,  a  töréshelyeket,  a  véres  csonkokat.  Ne  panaszold,  hogy
mennyire  fáj,  mert  ez  a  seb  pünkösd  ajándéka  és  ez  a  fájdalom
szükséges ünneped tartalmassá tételéhez.

Akkor  jön  tűzlángként.  Elégeti  szuvas  fából  összetákolt
házikódat.  Megsemmisíti  gyönyör-hajhászó  életed  bálványait,
selymeit,  cicomáit  és  értéktelen  lim-lomjait.  Kőolajpatakot  áraszt
kiaszott  életmezőidre,  hogy  mindent  elpusztítson,  ami  benned
romlott,  sátáni.  Azután  a  tűzlángból  és  égő  patakból  egy-egy
lángocskát szakít ki s azt oltártűzként lelkedbe helyezi.

Akkor  jön  felhőn-átfénylő  napként.  Eláraszt  melengető,
gyógyító,  csókolgató  sugaraival.  Behatol  minden  rejtekbe.  Meg-
világít  minden  sötét  zugot.  Erőt  áraszt  csontjaidba,  hogy  velő
növekedjék  azokban.  Megpirosítja  holthalvány  arcodat.  Szemeid
hamuba temetkezett lángját meggyújtja s tűzbe meríti szívedet.

 



88

Akkor  jön  és  te  veszed  őt!  Akkor  magától  változik  meg
minden.  Átalakul  életed.  Kitágul  látóköröd.  Szempontjaid  kiszé-
lesednek.  Szíved  kicserélődik.  Más  szemmel  nézed  kötelességei-
det;  terheidet,  keresztedet,  élvezeteidet  és  igényeidet.  Más  mér-
tékkel  méred  embertársaidat.  Más  lesz  az  életcélod,  az  igényed,
a  boldogságod.  Másnak  látod  egyházadat,  gyülekezetedet,  a  kö-
zösség,  az  ige,  a  szentség  értékét.  Másnak  látod  nemzetedet  és
hozzávaló  viszonyodat.  És  mindez  azért  történik  és  történhetik,
mert  akkor  veszed  a  Szentlelket.  Nem  a  te  lelkedet,  hanem  az
Istenét.  Nem  szerezted,  hanem  kaptad.  Nem  saját  erődből,  ha-
nem Isten ingyen kegyelméből.

Az  apostol  keze  felfelé  mutat.  „Veszitek  a  Szentlélek  aján-
dékát,  mert  néktek  lett  az  ígéret  és  a  ti  gyermekeiteknek  és
mindazoknak  akik  messze  vannak,  valakiket  csak  elhív  magához
az Úr, a mi Istenünk.”

Nektek  lett  az  ígéret  és  a  ti  gyermekeiteknek!  A  Szentlélek
munkája  által  minden  megváltozik  körülöttünk.  Megváltozik
a  család,  a  társadalom,  a  nemzet,  az  emberiség  élete.  És  ez  igaz-
ság  marad,  ha  annak  látszólag  ellentmond  is  a  valóság.  A  közös-
ségek  véres  embercsontként  feküsznek  a  porban.  Tátongó  véres
sebek  ezre  vár  gyógyítást.  Millió  segítségért  kiáltó  ajak  emel
vádat  a  kor  ellen.  Összetört  nyomorék  emberek  keresik  jobb
életüket.  Nemzetek  gyűlölködnek  s  rettenetes  öldöklések  után
új  háborúra  készülnek.  Egyházak  viaskodnak  egymás  ellen,  in-
kább  keresik  földi  országukat,  mint  Isten  országát,  több  erőt
merítenek  a  féltékenységből,  mint  a  Krisztus  keresztjéből  szár-
mazó szeretetből.

Az  igében  kimondott  ígéret  mégsem  lehetetlenség.  Lehet-
séges,  mert  Isten  mondja.  A  Szentlélekhez  kötött  ígérete  azt
mondja:  nékünk  lett  az  ígéret  és  a  mi  gyermekeinknek.  A  Szent-
lélek  az  életért,  a  lélekért,  a  jövendőért  munkálkodik.  Hatását
látjuk  első  pünkösd  ünnepén.  Ötezer  lelket  odahelyezett  Isten
kezébe.  Bűnös  embereket  Krisztus  alázatos  szívű  híveivé  tett.
Kishitű  gyáva  tanítványokból  apostolokat  nevelt.  Azóta·  is  az
anyaszentegyházban  állandóan  épít,  lelket  ment,  erőt  sugároz,
megvilágít,  hitet  ébreszt,  hitben  megtart.  Ebben  a  gyülekezetben
is  beváltja  örök  ígéretét.  Téged  keres  Isten  igéje  által.  Szíved
ajtaján  zörget  hívogató  szavával.  Lelkiismeretedet  költögeti,
bűntudatodat   erősíti,    vágyódásodat    megelégíti   az   úrvacsora

 



89

szentségében.  Nektek  lett  ez  az  ígéret!  Elfogadjátok?  Neked  lett
ez az ígéret? Élsz vele?

„Mindazoknak  pedig,  akik  messze  vannak!”  Ha  még  távol
vagy  is  az  Istentől,  ne  félj,  igéje  rád  is  vonatkozik.  Ha  méltatlan
vagy  is  a  kegyelemre,  pünkösd  világossága  mégis  reád  hull.  Ha
most  még  üres  is  pünkösdöd,  már  közeledik  feléd  a  gazdagító
Lélek. Várjad bűnbánattal, megtéréssel, imádkozással.

Immár  tudom,  hogy  mit  teszek.  Védekezem  az  üres  pünkösd
ellen  s  nem  engedem,  hogy  az  elmúljék  megajándékoztatásom
nélkül.  Várok  és  imádkozom.  Várom  a  Szentlelket.  Imádkozom,
hogy  Isten  kegyelemből  árassza  ki  azt  reám.  Bűnbánati  ruhába
öltöztetem  lelkemet.  Istenhez  viszem  keserű  méreggel  töltött
szívemet.  Megyek  a  megtérés  útján  és  csendes  imádkozással
várakozom.  Nem  várok  hiába!  Tudom  Isten  izenetét:  nektek  lett
az  ígéret  és  a  ti  gyermekeiteknek!  A  véremből  valóknak  is  pün-
kösdöt ígér az Isten.

Jövel  Szentlélek  Úr  Isten,  hogy  Jézushoz  jutásom  és  benne
hívesem legyen az én pünkösdi gazdagságom!

 



Az örökség.
Reformáció.

Ján.  jel.  3,  11—12.:  íme,  eljövök  hamar:  tartsd  meg  ami
nálad  van,  hogy  senki  el  ne  vegye  a  te  koronádat.  Aki  győz,
oszloppá  teszem  azt  az  én  Istenemnek  templomában  és  többé
onnan  ki  nem  jő;  és  felírom  ő  reá  az  én  Istenemnek  nevét  és
az  én  Istenem  városának  nevét,  az  új  Jeruzsálemét,  amely  az
égből száll alá az én Istenemtől és az én új nevemet.

Reformáció  ünnepét  különbözőképen  ünnepelhetjük.  Meg-
szólaltathatjuk  négyévszázados  küzdelmes  múltunkat  s  ünnepel-
hetünk  az  emlékezés  történeti  emelkedettségével.  Kezünkbe  ve-
hetjük  hitvallási  iratainkat  s  lelkes  meggyőződéssel  bizonyít-
gathatjuk  igazságainkat.  Kivehetjük  keblünkből  szívünket  s  meg-
mutathatjuk  annak  szemérmesen  rejtegetett,  vagy  véresen  kiáltó
sebeit.  De  ünnepelhetünk  úgy  is,  hogy  az  evangéliom  acéltükré-
ből  felénk  tekintő  arcunkat  vizsgáljuk  s  lelkünkkel  nem  az  emlé-
kezés,  a  vitázás,  a  vérző  sebek  beszédét  hallgatjuk,  hanem  egye-
dül  Isten  szavát.  Ez  az  ünneplési  mód  a  reformáció  örök  érté-
két  világítja  meg  s  egyszersmind  megkérdezi,  hogy  azt  saját
életértékünkké tettük-e?

Tartsd  meg  ami  nálad  van,  hogy  senki  el  ne  vegye  a  te
koronádat!  Ez  a  szentige  számadási  ünneppé  teszi  reformáció
napját.  Három  gondolatkört  állít  szemeink  elé:  1.  az  örökség-
nek;  2.  az  örökség  megtartásának  és  3.  a  jutalomnak  a  gondo-
latkörét.

1.  A  reformáció  megértése  és  értékelése  attól  függ,  hogy
miben  látjuk  reánk  hagyott  örökségét.  Helyesen  állapítjuk  meg,
hogy  a  reformáció  öröksége  a  biblia,  vigyáznunk  kell  azonban,
hogy  a  bibliát  ne  csak  könyvnek,  hanem  a  szent  Isten  örök  ki-
jelentésének tekintsük.

Végső  elemzésben  minden  vallás  Isten  és  ember  ellentété-
nek  megoldását  keresi  s  az  üdvösség  kérdését  kutatja.  A  refor-
máció  ezt  a  hatalmas  kérdés-sorozatot  a  biblia  fényébe  helyezte.
Kimondotta,  hogy  az  ember  üdvösségének  kérdését  nem  oldja

 



91

meg  a  teológusok  tudománya,  az  egyházi  zsinatok  határozatai
s  az  egyház  által  megállapított  rendelkezések,  hanem  egyedül
a  biblia.  A  biblia  mondja  meg  a  bűnös  embernek,  hogy  van-e
számára  szabadulás  és  hogy  miként  nyerheti  el  lelke  üdvösségét.
A  reformáció  az  üdvösség  elméleti  kérdését  s  annak  gyakor-
lati  megvalósítását  a  biblia  alapjára  helyezte.  Ez  a  reformáció
kettős  ajándéka:  az  üdvösség  kérdésének  elméleti  megítélése  és
annak  a  vallási  életben  alkalmazandó  módszere.  Mindegyikben
a biblia az irányadó.

A  biblia  által  megindított  életfolyamat  azzal  kezdődik,  hogy
az  ember  mosolygó  arcán  hirtelen  átsötétedik  a  halál  csont-
arca.  Ráeszmélünk  bűnös  voltunkra  s  megismerjük  a  bűn  halálos
komolyságát.  Hiába  kelünk  tusára  vele.  Hasztalan  kisebbítjük
jelentőségét  és  hiába  növeljük  saját  értékünket.  Az  egyház  ha-
talmára  sem  számíthatunk,  mert  az  egyház  nem  ura  a  bűn-
bocsánatnak  és  üdvösségnek.  Emberi  életünk  erkölcsi  értékeivel
sem  oldhatjuk  meg  a  kérdést.  Előttünk  a  kárhozat  örvénylik.  A
halál  nyújtja  felénk  karját.  Keblünkből  feltör  a  sikoltás:  mit
cselekedjem?  A  reformáció  első  ajándéka  az,  hogy  a  bibliában
megmutatja a halállal való eljegyzettségünket.

Az  életfolyamat  második  stációján  az  történik,  hogy  a  ha-
lállal  eljegyzett  életen  átvilágít  a  Krisztus  töviskoronás  arca.
Mikor  emberi  érdem,  jócselekedet,  kötelességteljesítés,  bűn-
bánat,  törödelem  súlytalanokká  válnak,  Krisztus  a  mérleg  ser-
penyőjébe  hullatja  áldozati  halálának  vérét  s  ezzel  helyreállítja
Isten  kezében  az  ítélet  mérlegének  egyensúlyát.  Nem  az  a  fon-
tos, amit mi teszünk, hanem amit Krisztus tesz értünk.

Ennek  a  bibliából  kiásott  hatalmas  reformációi  igazságnak
nagyobb  jelentősége  van,  mint  Amerika  felfedezésének,  vagy
Newton  törvényének.  Isten  világában  és  világrendjében  a  leg-
hatalmasabb  igazság  ez  a  mondat:  Megigazulunk  hit  által,  Isten
ingyen  való·  kegyelméből.  Ebben  az  igazságban  kettő  szerepel:
a  kegyelem,  ez  a  Krisztus  keresztjében  megjelenő  isteni  mű  és
a  hit,  ez  a  kegyelem  felé  kinyújtott  emberi  kéz.  A  reformáció
megállapítja  mindkettő  egyedüliségét.  Egyedül  Krisztus  keresztje
és  egyedül  a  hit  oldhatja  meg  az  ember  nagy  életkérdését.  Min-
dent  le  kell  rombolni,  ami  Krisztus  keresztjének  a  helyére
akar  lépni  és  mindent  gyökerestől  ki  kell  irtani,  ami  el  akarja
fojtani  a  hit  egyedülvalóságát.  A  hit  azonban  nem  tudás,  vagy
teológiai  spekuláció,  nem  külsőleges   elfogadás,   avagy  törvé-

 



92

nyes  cselekedetekbe  való  beszáradás,  hanem  egy  csodálatos  élet-
erő.  A  lélek  felfogó  képessége,  mellyel  Isten  üdvösségmunkáját
megérti.  A  bizalom  boldog  bizonyossága,  mellyel  igaznak  vallja
Isten  ígéreteit.  A  reménység  teljes  odaadása,  mellyel  megragad-
juk  Isten  kinyújtott  kezét.  A  belső  átélés  csodálatos  reme-
gése,  melyben  átérezzük  a  Krisztusban  való  életközösség  min-
den  boldogságát  és  valóságát.  A  saskeselyű  karmai  közül  ki-
szabadult  vándormadár  átrepül  összeomlott  életének  üszkös
romjain,  a  bűn  és  halál  tátongó  szakadékain  s  tört  szárnnyal,
zihálva,  boldog  megnyugvással  rászáll  Krisztus  keresztfájára:
hiszek, hiszek, hiszek!

A  reformáció  újból  kiemeli  a  feledettség  hamurétegéből  a
biblia  ajándékát:  a  hitből  való  megigazulás  boldog  bizonyos-
ságát.

A  biblia  által  megindított  életfolyamatnak  van  egy  harma-
dik  stációja.  Az  ember  életén  elhalványodik  a  halál  csontképe,
erősebbé  válik  és  végül  diadalmaskodik  rajta  a  Krisztus  tövis-
koronás  arca.  Ez  az  igében  élő,  megváltott  ember  képe.  Az  igé-
ben  él.  Nem  ő  beszél,  hanem  benne  a  Krisztus.  Nem  ő  érez,  ha-
nem a  Krisztus.  Nem  ő  cselekszik,  hanem  a  Krisztus.  Egy  csodá-
latos  összetételű  vallásos  élet  alakul  ki  Krisztussal  való  közös-
sége  által.  Az  állandó  bűnbánat  és  isteni  kegyelem  új  vallásos
típust  teremt.  Az  ember  lelkét  eltölti  bűnösségének  érzete.
Ugyanakkor  boldogan  tapasztalja  a  kegyelem  porból  felemelő
erejét.  A  kegyelem  bírása  verőfénybe  öltözteti  életét.  Munkája
hivatássá  nemesül.  Boldogsága  megtisztul  s  szenvedése  szaka-
dékai  fölé  aranyhidat  épít  hívő  reménysége.  Személyes  viszonyba
lép  Krisztussal.  Bűnbánattal,  fegyelmezéssel,  az  ige  erejével  dol-
gozik  új  életének  kiépítésén  és  tudja,  hogy  önmagáért,  lelkéért
és  üdvösségéért  önmagát  terheli  a  felelősség.  De  tudja  azt  is,
hogy  átalakulása  nem  saját  erejének,  fegyelmezettségének  és
önmegtagadásának  eredménye,  hanem  egyedül  a  Szentlélek
munkája.  így  válik  bünbánatában  alázatos  szolgává,  a  megváltás
bizonyosságában  ujjongó  királlyá,  ki  egész  életét  boldogan  ren-
deli Krisztus rabságába.

A  biblia  megújítja  a  reformáció  ajándékát:  az  igéből  ki-
épült  újjászületett  életet.

A  reformáció  ajándékainak  értékesítésén  dolgozik  az  evan-
gélikus  egyház.  Arra  törekszik,  hogy  minden  ember  megtegye
az  utat  a  halálraítéltség  állapotából   a  megváltás  állapotába.

 



93

Ezért  Isten  igéjét  hirdeti  és  semmi  egyebet.  Ezért  Isten  szent-
ségeit  őrzi  és  adja,  nem  pedig  egyéb  emberi,  vagy  egyházi  érté-
ket.  Az  igére,  a  Szentlélekre,  a  kegyelemre  bízza  ezt  a  munkát,
nem  pedig  saját  erejére.  Nem  igázza  le  hatalommal  az  embert,
nem  hajtja  rabságba  önállóságát.  Nem  teszi  kiskorúvá,  nem
gyámkodik  felette,  hanem  édesanyja  és  barátja  egy  személyben.
Tanítja,  védelmezi,  vezeti,  erősíti,  táplálja  és  pedig  nem  saját
erejével, hanem a Szentlélek közlésével.

A  reformáció  a  világ  legnagyobb  kincsét:  a  Bibliát  adta
vissza  az  emberiségnek.  A  Biblia  által  azután  a  drága  kincsek
egész  sorozatát  visszaadta.  Mert  a  Biblia  által  válik  valósággá
az  élő  egyház,  a  helyesen  megépült  földi  egyház  és  minden,  ami
az  egyház  munkájával  és  eszközeivel  összefügg.  A  Biblia  mind-
ezt  a  te  személyi  tulajdonoddá  teszi.  A  Biblia  által  neked
adja  az  élő  egyházat,  Krisztus  láthatatlan  testét.  Neked  adja  az
igét,  a  szentségeket,  a  hívő  emberek  közösségét.  Neked  adja  a
történeti  evangélikus  egyházat  és  annak  intézményeit.  Neked
adja  egyházunk  évszázados  küzdelmeit,  üldözött  pásztorok,  kol-
dustarisznyás  bizonyságtevők  példáit,  vérrel,  könnyel  megírt
dicső múltját és ma is fennálló történelmi hivatását.

Ezt  a  sok  részből  álló  örökséget  a  Biblia  által  veszed  bir-
tokba  s  akkor  mondhatod  igazán  a  magadénak,  ha  a  Bibliát
is magadénak mondhatod.

Becsüld meg a Bibliát!
2.  Tartsd  meg  ami  nálad  van!  A  megtartásnak  különböző

jelentése  van.  Jelentheti  azt,  hogy  valaki  megtűri,  amije  van.
Igaz  ugyan,  hogy  nincs  rá  szüksége,  nem  használja  fel  minden-
napi  életében,  nem  érzi  értékét  s  nem  érezné  hiányát  sem,  de
azért megtűri.

Sok  ember  éppen  csak  eltűri  azt,  hogy  ő  evangélikus.  Meg-
elégszik  a  külső  kapcsolatokkal,  belső  kapcsolatot  nem  keres.
Nem tart igényt a reformáció ajándékára, meg van nélküle is.

A  megtartásnak  egy  fokkal  magasabb  jelentése  az  örökség-
hez  való  ragaszkodást  jelent.  Ragaszkodik  hozzá,  mint  ahogyan
ragaszkodunk  egy  régi  fiókos  szekrényhez,  melyen  fínommívű
zenélőóra  áll,  vagy  a  régi  kötésű  könyvhöz,  melyet  valamikor
dédszülenk  keze  tartott  s  lapjai  közül  préselt  virágok  illata
árad felénk.

Ezeknél  az  örökség  megtartása  azt  jelenti,  hogy  szeretik
egyházukat,  szeretik  annak  múltját,  szenvedését,  dicsőségét,  sze-

 



94

génységét,  hagyományait.  Ennél  tovább  azonban  nem  jutnak.
Számukra  az  örökség  megtartása  tépett  selyemzászlót  jelent
csupán.

A  megtartásnak  van  egy  harmadik  jelentése.  Megtartani
azt  jelenti,  hogy  élni  vele.  A  reformáció  ajándéka  nem  porlepte,
elfelejtett  kincs,  nem  merengő  emlékezésben  és  büszke  öntudat-
ban  felragyogó  dísz,  hanem  életfeltétel  és  mindennapi  lelki  szük-
séglet.

Ez  az  ige:  tartsd  meg,  ami  nálad  van!  azt  jelenti,  hogy
a  reformáció  ajándékait  építsd  bele  lelkivilágodba,  gondolko-
dásodba,  életszemléletedbe.  Legyen  az  számodra  levegő,  nap-
sugár, kenyér, forrásvíz, éltető erő.

Ez  a  szó:  tartsd  meg,  nem  ajánlás,  avagy  tetszésedre  bízott
szelíd  tanács,  hanem  határozott  kemény  parancs,  Krisztus  refor-
máció  ünnepén  elmondott  parancsolási  igealakja.  Tartsd  meg!
Ez  a  szó  nem  tűr  alkuvást.  Nem  engedi,  hogy  a  reformáció
ajándékai  közül  egyet-kettőt  kiszemelj  magadnak,  azokat  meg-
tartsd,  a  többit  pedig  elvesztegesd.  Tartsd  meg,  ami  nálad  van,
mind tartsd meg!

Ezen  a  ponton  válik  reformáció  ünnepe  számadássá  és  bűn-
bánati  nappá.  Megkérdezi  tőled,  hogy  mi  néked  a  Biblia?  Holt
könyv-e,  avagy  életkönyv?  Építő  tanítások  gyűjteménye,  vagy
Krisztus  életmunkája,  erőközlése  és  Isten  üdvösség-akarata?
Megkérdezi,  hogy  a  Biblia  segítségével  látod-e  mindennap  a
halál  bélyegét  homlokodon?  Mered-e  a  magadénak  mondani
Krisztus  keresztjét?  Tudod-e  hittel  átölelni  a  keresztet  és  tudsz-e
kegyelemből  új  életet  élni?  Megkérdezi,  hogy  mi  néked  az  egy-
ház,  hogy  mivé  teszi  azt  számodra  a  Biblia?  Megkérdezi  azt  is,
hogy mi vagy te az evangélikus egyháznak a Biblia által?

Tartsd meg ami nálad van!
3.  A  szentlecke  utolsó  szavai  az  örökség  megtartásának

jutalmáról  szólnak.  A  jutalmat  koronának  nevezi  az  Úr.  Senki
el  ne  vegye  a  te  koronádat!  Ez  a  jutalom  az  üdvösség!  Mivel
pedig  az  üdvösség  nem  emberi  érdem  következménye,  hanem
kegyelem, a korona is tulajdonképpen kegyelem.

De  ez  a  jutalom  már  földi  életünkben  felénk  int  az  Úr  által
ránk  bízott  szolgálatban.  Nem  az  érvényesülés,  a  külső  életked-
vezés  és  siker  mutatja  a  jutalmat.  Isten  az  embert  leggazdagab-
ban  hivatásának  betöltésével  jutalmazza.  Az  a  legdrágább
jutalom,  hogy  a  Szentlélek  által  erőt  nyerünk  kijelölt  szolgála-

 



95

tunk  elvégzésére.  Tehát  nem  a  szolgálat  következménye  a  juta-
lom,  hanem  maga  a  szolgálat.  Nem  amit  elérünk,  hanem  amit
Istentől  ajándékul  kapunk.  Ez  a  jutalom  minden  emberé  és  min-
den  hivatás  lehetséges  áldása.  Krisztus  eme  tanításában  kivirág-
zik  az  emberi  méltóság  egyetemessége.  A  szegény  gyárimunkás
az  olvasztókemence  perzselő  közelségében,  az  előkelő  hivatal-
nok  kettős-ajtajú  dolgozószobájában,  a  szegény  édesanya  éj-
szakai  foltozó  munkájában  ugyanazon  ígéret  örököse:  hiva-
tásuk  betöltésében  hordozzák  életük  jutalmát.  Róluk  mondja  az
ige:  oszloppá  teszem  azt  az  én  Istenemnek  templomában  és
többé  onnét  ki  nem  jő  és  felírom  ő  reá  az  én  Istenemnek  nevét.
Az  ige  az  egyes  emberen  kívül  a  közösségről  is  prófétál.  Áz
oszloppá  levő  emberek  egymás  mellett  Isten  templomának  bolt-
hajtását hordozzák és templommá lesznek.

Ezzel  az  ígérettel  kötelezi  és  jutalmazza  Isten  evangélikus
egyházunkat.  Értékünk  nem  külső  hatalmunktól  függ.  Lehetsé-
ges,  hogy  kevesen  vagyunk,  hogy  mindenütt  kisebbségben
vagyunk,  hogy  szegények  és  elnyomottak  vagyunk!  Ha  azon-
ban  egyházunk  tagjai  egyenként  Isten  nevét  hordozzák  homlo-
kukon,  akkor  evangélikus  egyházunk  Isten  templomává  lesz.
Nem  aranytól  csillogó  tündérpalota,  hanem  templom.  Nem  a
hatalom  gőgös  hegyormán  büszkélkedő  fellegvár,  hanem  temp-
lom.  Templom,  tehát  a  Biblia  örök  prédikátora  és  Isten  Szent-
leikének  örök  műhelye.  Jutalmát  abban  bírja,  hogy  betölti  rá-
bízott  hivatását.  Híveit  élő  oszloppá  teszi  és  ő  maga  Isten  élő
temploma  lesz.  Homlokán  Isten  nevét  viseli.  Ez  a  jutalom  min-
denkor  kötelezés  és  ígéret.  Nem  múlhatik  el  egyházunk,  ha
Krisztus  fundamentumán  áll  és  Isten  új  világteremtésének  ki-
tervezett boltíveit hordozza!

 



Az érett férfiúság vallásossága.
Reformáció.

Efez.  4,  13—16.  Eljutunk  mindnyájan  az  Isten  Fiában
való  hitnek  és  az  ö  megismerésének  egységére,  érett  férfiú-
ságra,  a  Krisztus  teljességével  ékeskedő  kornak  mértékére,
hogy  többé  ne  legyünk  gyermekek,  kiket  idestova  hány  a  hab
és  hajt  a  tanításnak  akármi  szele  az  embereknek  álnoksága
által,  a  tévelygés  ravaszságához  való  csalárdság  által,  hanem
az  igazságot  követvén  szeretetben,  mindenestől  fogva  neve-
kedjünk  Abban,  aki  a  fej,  a  Krisztusban;  akiből  az  egész  test,
szép  renddel  egyberakatván  és  egybeszerkesztetvén  az  Ő
segedelmének  minden  kapcsaival,  minden  egyes  tagnak  mér-
téke  szerint  való  munkássággal  teljesíti  a  testnek  nevekedését
a maga fölépítésére szeretetben.

Reformáció  világtörténeti  és  művelődéstörténeti  szemléleté-
ben  egy  nagy  előny  és  egy  nagy  veszedelem rejlik.  Előnye  abban
áll,  hogy  kidomborítja  a  reformáció  világtörténeti  jelentőségét
s  nyilvánvalóvá  teszi,  hogy  az  nem  csupán  a  vallástörténelem  új
fejezete,  hanem  az  emberiség  szellemvilágának  új  régiókba  való
felemelkedése.  Veszedelme  viszont  abban  rejlik,  hogy  értékelé-
sében  esetleg  elhomályosodik  a  história  feletti  esemény,  az  em-
beriség  mellett  eltörpül  az  ember,  a  művelődéstörténeti-,  kultu-
rális  jelentőség  mellett  eltűnik  tulajdonképpeni,  első,  nagy  je-
lentősége,  az,  hogy  a  bűnben  vergődő  ember  az  ő  segítségével
megérkezett Krisztus keresztjéhez.

A  reformáció  tulajdonképpeni  lényege  a  bűnös  ember  üd-
vösségharcában  van.  Tanítása  nem  dogmák  hosszú  sorozatában
áll,  hanem  egy  határozott  életformában,  egy  élesen  megrajzolt
vallási élettípusban. Ez az érett férfiúság vallásossága.

Ennek  a  vallásos  típusnak  jellemvonásai:  1.  az  üdvösség
kérdésének  halálos  komolysága;  2.  a  nagykorúság  és  felelősség-
tudat;  3.  a  meggyőződés  határozottsága  és  4.  a  szeretet  emel-
kedettsége.

1.  Az  érett  férfiúság  vallásossága  azzal  a  halálos  komolyság-
gal  kezdődik,  mellyel  Istenhez  való  helyzetét,  saját  bűnösségét
és  annak  megsemmisítő  következményeit  megítéli.  Örök  kér-
désként  zúg  lelkében:  bűnösségem  ellenére  hogyan  nyerhetem
el  Isten  kegyelmét?  Hogyan  szabadulhatok  meg  bűneim  terhé-

 



97

től  és  hogyan  munkálhatom  örök  üdvösségemet?  Az  ember  meg-
tört  lélekkel  érzi,  hogy  a  bűn  és  igazság  kiegyenlítésének  kér-
dése  egyet  jelent  a  boldogság,  az  életérték,  a  hivatásbetöltés,  az
üdvösség  kérdésével.  Ebben  az  életproblémában  váltak  izmos-
testű  emberek  aszkétákká,  testüket  véresre  korbácsoló  flagellán-
sok  az  üdvösségkeresés  lovagjaivá,  horpadtmellű  barátok  a
lélek  győzelmes  vitézeivé,  az  Isten  titokzatos  arcát  kereső  misz-
tikusok Krisztus rabjaivá.

Halálos  komolysággal!  A  kérdést  nem  lehet  elintézni  fölé-
nyes  közömbösséggel,  avagy  a  félvallásosság  és  látszatvallásos-
ság  csillogásával.  Nem  intézhetjük  el  kultúráltságunkkal,  avagy
életünk erkölcsi értékeivel sem.

A  reformáció  halálos  komolysággal  kijelenti,  hogy  rajtad
csak  Isten  segíthet!  De  azt  is  mondja,  hogy  Isten  rajtad  egyedül
Krisztus  által  segít.  Egyedül  Isten,  senki  más!  Egyedül  Jézus,
senki  más!  Halálos  komolysággal  mondja:  hit  által  igazulunk
meg,  Isten  ingyenvaló  kegyelméből!  Jézus  váltsága  jelenti  Isten
felénk  nyújtott  kegyelmét,  a  mi  hitünk  pedig  kinyújtott  kö-
nyörgő kéz, mellyel azt megragadjuk.

Ez  az  egyetlen!  Az  érett  férfiúság  vallásosságát  követelő
apostol  ezért  mondja:  ,,el  kell  jutnunk  az  Isten  fiában  való  hit-
nek  és  az  Ő  megismerésének  egységéhez”.  El  kell  jutnunk!  Kell!
Ez  a  szó  fejezi  ki  a  halálos  komolyság  jellemvonását.  Nem  tet-
szésünktől  függ  ez  a  kérdés,  hanem  Isten  rendelésétől.  Nem  fel-
fogásunkhoz  igazodik  annak  megoldása,  hanem  Isten  üdvösség-
munkájához.  Nem  az  a  döntő,  hogy  mi  mire  vagyunk  hajlan-
dók,  hanem  hogy  mit  követel  tőlünk  az  Isten  üdvösségünk  ér-
dekében.

Azért  vedd  halálos  komolysággal  lelked,  életed,  boldogsá-
god  és  üdvösséged  nagy  kérdését.  Gyötrődj  és  viaskodj  bűneid
miatt.  Azután  lásd  meg  a  számodra  elkészített  váltságot.  Össze-
tört  szívvel,  bűnbánó  lélekkel  menj  a  bűntudat  kemény  útján
bűnbánati ruhában, mígnem megérkezel Krisztus keresztjéhez.

2.  Az  érett  férfiúság  vallásossága  a  nagykorúság  és  felelős-
ségtudat vallásossága.

Az  apostol  az  igazi  vallásosság  feltételét  ,,a  Krisztus  teljes-
ségének”  megismerésében  és  bírásában  látja.  Az  egész  Krisztust
kell  megismernünk  és  bírnunk.  Ismernünk  kell  küldetésének,
személyének,  hivatásának,  tanítói-,  főpapi-,  királyi-munkájának
vonásait.  Ismernünk  kell  azt  is,  hogy  egykor  miért  jött  a  földre

 



98

és  miért  jön  ma  is  a  földre.  Miért  áll  életem  keresztútjaira?
Miért  kiáltja  nevemet  kísértések  éjszakájában?  Miért  hinti  igé-
jének  magját  lelkembe  és  miért  viszi  görnyedt  vállán  életem
keresztjét?

De  meg  kell  ismernem Jézus  módszerét  és  célját  is.  Ő  engem
gyermekévé  tesz,  nem  pedig  rabszolgájává.  A  nagykorúság  mél-
tóságába  emel  és  nem  taszít  a  szolgaság  megszégyenítő  sorába.
Felszabadít  az  emberi  tekintélyek  hatalmaskodása  alól.  Letöri
a  vallási  élet  külsőleges  bilincseit.  Megszünteti  az  egyéniséget
megsemmisítő  gyámságot.  Felszabadít  a  törvény  betűje  alól,  de
ugyanakkor  megtölt  a  törvény  lelkével.  Szabadságra  váltott  meg
s  nekem  jogom,  méltóságom  és  boldogságom,  hogy  mehetek  az
én  Istenemhez,  szólhatok  hozzá  gyermeki  könyörgéssel  s  szeme
elé teregethetem bűnös lelkem minden terhét, kínját és sebét!

Vallásosságom  eme  nagykorúságát  nem  a  nekem  adott  jo-
gokból,  hanem  a  velem  szemben  támasztott  követelésekből  isme-
rem  meg  teljesen.  Isten  nem  elégszik  meg  külsőleges  cselekede-
teimmel,  hanem  azok  belső  rugóját  keresi.  Templomjárásom,
emberszeretetem,  becsületem,  erkölcsöm  mögött  mindig  a  moz-
gató  erőket  keresi.  Értéktelennek  ítél  minden  látszatértéket,  ha
azt  kényszer,  önérdek,  ámítás,  félelem  váltja  ki  belőlem.  Csak  az
iránta  való  gyermeki  szeretetből  megszülető  cselekedeteimnek
örül,  mert  azok  a  nagykorú  vallásosság  bizonyságtételei.  Annak
örül,  ha  nem  a  parancsolat  kényszerít  jóságra,  hanem  a  szívünk.
Ha  nem  az  emberek  kedvéért  vagyunk  tisztességesek,  erkölcsö-
sek  és  becsületesek,  hanem  mert  szeretjük  az  Istent.  Ha  nem
a  társadalom  ezerszemű  és  ezerszájú  bírájától  való  rettegés  tart
meg  az  igaz  úton,  hanem  az  előttünk  haladó  Krisztus  iránti  sze-
retetünk,  melyet  semmiféle  élet-vihar,  vagy  kísértés-förgeteg
nem  olthat  el  szívünkben.  Isten  színe  előtt  nem  hiszékeny  gyer-
mek  áll,  nem  igába  hajtott  rabszolga,  nem  pórázra  fogott  gyá-
moltalan  kiskorú,  hanem  az  Ő  szabadságra  hívott  gyermeke,  ki
a  váltság  és  kegyelem  birtokában  önként,  boldogan  adja  ön-
magát Krisztusnak.

A  nagykorúság  vallásosságában  megvan  a  felelősségtudat
követelése  is.  Felelősek  vagyunk  önmagunkért.  Felelősek  va-
gyunk  cselekedeteinkért  és  mulasztásainkért.  Ezt  a  felelősséget
minden  embernek  magának  kell  hordoznia.  Nem  háríthatod  át
azt  szüléidre,  élettársadra,  barátaidra,  de  nem  háríthatod  át  azt
egyházadra  sem.  Ha  az  anyaszentegyház  saját  testével  védne  is

 



99

és  rád  halmozná  minden  kincsét,  ha  mártírvérbe  áztatott  dicső-
sége  aranyfonalaiból  szőtt  palástját  rád  borítaná  s  egetverő  tűz-
oszloppá  tenné  Istenről  szóló  bizonyságtételeit,  akkor  sem  ve-
hetné  le  rólad  az  önmagadért  való  felelősséget.  Neked  kell  ke-
resned  lelkedet.  Neked  kell  pönitenciáznod,  vergődnöd,  könyö-
rögnöd.  Az  egyház  csak  segít,  de  az  érett  férfiúság  vallásossá-
gában te állsz a küzdő porondon és te vagy felelős önmagadért.

Ez  a  nagykorúság  és  felelősségtudat  vallásossága.  Immár
tekints  önmagádba  s  állapítsd  meg,  hogy  megismerted-e  a  teljes
Krisztust  és  életedben  birod-e  a  teljes  Krisztust  úgyannyira,  hogy
vallásosságodban  megvan  a  nagykorúság  és  felelősségtudat
vonása.

3.  Az  érett  férfiúság  vallásossága  a  határozottság  jellem-
vonását  mutatja.  Ez  a  határozottság  hithűség  és  egyházhűség
alakjában lép elénk.

Hithűségünk  azt  jelenti,  hogy  hiszünk  Krisztus  kijelentett
igéjében  és  bizodalmunkat  helyezzük  az  Ő  ígéretébe.  Nem  azért
hiszünk  valamit,  mert  annak  igazságát  dogma  foglalja  össze,
hanem  azért  van  dogmánk,  mert  van  dogmába  összefoglalható
vallási  meggyőződésünk.  Nem  dogmából  fejlődik  hitünk,  hanem
hitünkből  fejlődik  dogmánk.  Vallásos  életünk  középpontjában
nem  a  zsinatoló  és  törvényeket  hozó  egyház  áll,  bármily  drága
legyen  is  az  lelkünknek,  hanem  maga  az  élő  Krisztus.  Gondola-
tom,  vágyam  és  kívánságom  Isten  örök  igazságaival  táplálkozik.
Ő  hozzá  fut  zajongó  lelkem  zakatoló  kérdéseivel,  mint  zuhogó
hullámok  örök  válaszadójuk  ölébe,  az  óceánba.  Benne  mélyül
hitem  és  lesz  valósággá.  Jöhetnek  idegen  szellemáramlatok,
mellettem  roboghat  felforgató  világnézetek  harci  szekere,  hitem
gránitoszloppá  merevedik,  mint  hegyoromról  égfelé  mutató  kő-
kereszt.  Támadás,  változás,  gúny,  harc  között  bátran  kiáltom:
tudom kiben hiszek!

Ez  a  hithűség  nem  érzelmi  megnyilatkozás,  nem  hangulat,
avagy  nemes  szenvedély  csupán.  Igét  olvasó  szemem,  prédiká-
ciót  hallgató  fülem,  a  kijelentés  mélységeiben  elmerülő  értel-
mem,  isteni  akarat  és  jóság,  fenyítő  korbács  és  simogató  apai
kéz  élménnyé  teszik  azt  lelkem  égő  kohójában.  Száz  és  ezer
hangból,  színből,  igazságból,  ígéretből  tevődik  össze,  míg  bol-
dogan vallhatom: tudom kiben hiszek!

A  hithűség  az  egyházhűségben  válik  teljessé.  Hiszen  egyhá-
zam  tanításában  Krisztus  tanítását  bírom.  Szülőanyámnak  érzem

 



100

őt,  lelkem  arcán  vonásait  hordozom.  Tápláló  édesanyámnak  val-
lom  őt,  kebléről  soha  le  nem  szakadok.  Négy  évszázad  küzdő
hősének  látom,  homlokán  isteni  küldetésének  bélyegével,  kezé-
ben  az  ige  fegyverével.  Az  emberiség  áldott  jóltevőjét  ismerem
fel  benne,  ki  Krisztus  királyságát,  a  lelkiismereti  szabadságot,
a vallás lelkiségét hozza drága ajándékul.

Fegyverrel  szabdalhatják  egyházamat.  Csak  köntösét  érhe-
tik.  Ki  örök  tartalmát  jelenti,  sértetlen  marad.  Gúnykorbáccsal
sebesre  vérezhetik.  Csak  embert  sebezhet  a  gonosz  bántalom,
maga  az  egyház  sértetlen  marad.  Megaláztatásakor  Húsz  máglya-
tüzéből  zendül  a  vigasztalás:  Jézusom,  íme,  elítélve  láthatod  ma-
gadat!  A  reformáció  harcidalában  feloldódik  az  egyházért  való
szenvedés,  megaláztatás,  üldöztetés,  kereszthordozás,  leverette-
tés és elbukás minden gyötrelme.

Az  ige  kőszálként   megáll,
Megszégyenül, ki bántja;
Velünk az Úr táborba száll,
Szentlelkét  ránk bocsátja.
Kincsünk,  életünk,
Nőnk  és  gyermekünk,
Mind elvehetik,
Mit ér ez őnekik!
Miénk a menny örökre!

Az  érett  férfiúság  vallásosságával  építsük  egybe  a  hithűsé-
get  és  egyházhűséget.  Ajkunk,  szívünk  és  életünk  tegyen  vallást
arról, hogy mienk a menny örökre!

4.  Az  érett  férfiúság  vallásosságának  jellemvonása  a  szere-
tet  emelkedettsége.  Az  apostol  az  egyházat  Krisztus  testeként
állítja  elénk  s  azt  mondja,  hogy  „az  igazságot  követvén  szeretet-
ben,  mindenestől  fogva  nevekedjünk  abban,  aki  a  fej,  a  Krisz-
tusban.”

A  hívő  emberek  Krisztus  testének  élő  darabját  képezik.  Egy-
másmelleit  elhelyezkednek  s  mindegyiknek  fejlődnie  kell.  Nem
vesztegelhetnek,  munkálkodniuk  kell.  Ennek  pedig  elutasítha-
tatlan  feltétele  az  élő  test  törvénye,  mely  szerint  minden  életet^
erőt,  fejlődést  a  fej  biztosít.  Az  anyaszentegyházban  élve,  Krisz-
tusban  élünk.  Krisztus  testében  élve,  egymásba  kapcsolódik  éle-
tünk. Ezért az igazságot kell szolgálnunk a szeretetben.

Amint  Krisztus  testében  ember  ember  mellé  helyezkedik,
úgy  az  Ő  élő  testének  alkotórészeit  képezik  a  különböző  egy-

 



101

házak.  Külső  jelenségek,  történeti  valóságok,  emberi  megálla-
pítások  szerint  sokszor  úgy  látjuk,  hogy  az  egyházak  nem  egy-
más  mellett,  hanem  egymással  szemben  állnak.  Pedig  Krisztus
örök  hivatásukat  másként  jelöli  meg.  Nekik  a  Krisztus  élő  testé-
ben  egymás  mellett  kell  állniok,  élniök  és  munkálkodniuk.  Egy-
máshoz  való  viszonyuk  is  attól  függ,  hogy  külön-külön  milyen
viszonyban vannak a fejhez: a Krisztushoz.

Ez az érett férfiúság vallásosságának szeretet-jellemvonása.
Ez  a  szeretet  önmagunk  fölé  emel  s  hithűségünket  mások

hitének  megbecsülésével  Összhangba  hozza.  Egyházhűségünket
összebékélteti  más  egyházak  meggyőződésével.  Az  érett  férfiú-
ság  vallásosságának  nemes  vonása  ez.  Összekötő  aranyláncszem
az  istenimádók  láthatatlan  szövetségében.  Az  apostol  intelme
világosan  megszabja  ennek  a  lelki  egységnek  útját.  „Kövessétek
az  igazságot  szeretetben.”  Az  Istentől  származó  igazságot  sze-
retetben  kell  szolgálni.  Ha  az  igazság  kizárja  a  szeretetet,  akkor
az  igazság  nem  Istentől  való,  vagy  pedig  a  szeretet  emberi  szó
csupán és nem Isten szeretetének visszaverődő fénye.

Legyünk  hát  háládatosak  Istennek,  hogy  evangélikusok  va-
gyunk.  Legyünk  büszkék  egyházunk  evangéliomi  tisztaságára  és
tanításának  Krisztus  tanításával  való  azonosságára.  De  ugyan-
akkor  hithűségünket  és  egyházhűségünket  emeljük  a  szeretet
magasságába,  hogy  tudjuk  a  keresztyén  egyházakkal  az  igazsá-
got szeretetben szolgálni.

íme,  ezek  az  érett  férfiúság  vallásosságának  elhatározó  vo-
násai.  Az  üdvösség  kérdését  állítja  az  élet  középpontjába,  ítéle-
tében  és  elhatározásában  nagykorú,  van  felelősségtudata,  hatá-
rozottsága  és  emelkedettsége.  Látszólag  csak  egy  vallásos  típus
képét  rajzolja  elénk,  mégis  benne  van  a  reformáció  minden  ál-
dása  és  Istentől  adott  minden  drága  értéke.  Látszólag  elméleti
magasságból  mindenkihez  beszél,  mégis  megtalálom  benne  ön-
magamat  s  ítéletet  hallok  vallásosságom  értékéről,  evangélikus-
ságom  jelleméről  és  egyházamhoz  való  viszonyomról.  így  lesz  az
érett  férfiúság  vallásossága  számunkra  hálaadó  Istent  magaszta-
lás,  bizonyságtevő  ősök  előtt  való  meghódolás,  isteni  értékek
boldog  feltárulása,  lelkünkben  kopogtató  halk  kérdés  s  szívünk
mélyéről elinduló bűnbánati ének.

 



Az ajtó.
Reformáció.

Ján.  10,  9.  „Én  vagyok  az  ajtó.  Ha  valaki  énrajtam  megy
be, megtartatik és bejár és k i j á r  majd és legelőt talál.”

Reformáció  ünnepén  első  szavunkkal  a  világtörténet  Urát,
az örökkévaló Istent áldjuk. Ez a nap a hálaadás napja.

Második  szavunkkal  négy  évszázad  emlékeit  költögetjük.
Egyházért  szenvedő  ősök  életpéldáján  tűzbeborítjuk  lelkünket..
Börtönajtókat  nyitogatunk,  bujdosó  lelkipásztorok  lábanyomát
fürkésszük.  Üldözött  kereszthordozók  igazgyönggyé  vált  köny-
nyeit  felszedegetjük  a  porból  s  a  lelkiismereti  szabadság  név-
telen  hőseit  megkoszorúzzuk  saját  dicsőségükkel.  Ez  az  ünnep
az emlékezés napja.

Harmadik  és  többi  szavunkkal  örökségünket  és  jövendőnket
kutatjuk.  Számadást  készítünk,  fegyverkezünk  s  új  lélekhódí-
tásra  indulunk.  Ez  a  nap  a  számadás,  a  felelősségre  hívás,  az  élet-
követelő egyházszeretet napja.

így  kell  ennek  lennie!  Mert  minden  multat  a  jövendő  igazol.
Az  emlékezésnek  életakarássá,  a  kegyeletnek  megújító  erővé,
az  igazság  emlegetésének  az  igazságról  való  bizonyságtevéssé
kell  alakulnia.  A  múlt  dicsősége  csak  akkor  válik  késő  nemze-
dékek  jogos  tulajdonává,  ha  termelő  munkával  beépül  a  jövendő
épületébe.  A  történelmi  emlékünnepek  törvénye  minçlig  ugyan-
az: tekints a múltba, hogy meglásd a jelent s építhesd a jövendőt.

Reformáció  napja  az  anyaszentegyház  izenethozó  heroldja.
Templomok,  kastélyok,  kunyhók  csendességébe  azt  az  izenetet
küldi,  hogy  reformáció  emléknapját  életed  történeti  fordulójává
akarja  tenni.  Az  emlékezés  lobogó  tüzénél  a  te  lelkedet  keresi.
Újra  bejelenti  rád  vonatkozó  igényét.  Azt  akarja,  hogy  lelked-
del, szíveddel, életeddel egészen az övé légy.

Reformáció  ünnepe  három  kérdést  intéz  az  emberhez:  1.  mi
neked  az  egyház?  2.  mit  ajánl  fel  néked  a  te  egyház?  és  3.  mit
adsz te az anyaszentegyháznak?
 



103

1.  Az  egyházat  a  szentírás  Krisztus  élő  testének nevezi,  mely-
nek  feje  maga  a  Krisztus.  Az  isteni  gondviselés  eme  misztikus
csudáját szolgálják a történelem folyamán kialakult egyházak.

Az  egyháznak  tehát  két  birodalma  van.  Egyiknek  határát
szélesen  terjedő  vonásokkal  emberek  vonják  meg  s  védelmére
törvényekből,  szervezeti  rendelkezésekből  sáncfalakat  építenek.
Bástyákkal  őrzik  területi  épségét  és  hatalmát.  Tagjai  az  egy-
házakba  besorolt  emberek.  Ez  a  földi  egyház,  a  látható  egyház.
A  másiknak  határa  szűkebbre  szorul  tagjainak  számát  tekintve,
de  végtelenbe  szélesedik  az  emberi  korlátok  felett  érvényesülő
îelkiegyetemessége  szerint.  Tagjait  nem  külső  kapcsolatok,
hanem  a  hit,  a  szeretet,  az  élő  Krisztussal  való  közösségük  kap-
csolja  a  láthatatlan  egyházhoz:  Krisztus  élő  testéhez.  Ez  a  lát-
hatatlan egyház.

Minden  földi  egyház  hivatása  a  láthatatlan  egyház  látható
szolgálása.  Isteni  hivatásként  él  az  egyházak  lelkében  az  a  kö-
telezés, hogy a láthatatlan egyház számára neveljenek tagokat.

Már  most  az  dönti  el  egyházunkhoz  való  kapcsolatunkat,
vele  szemben  mutatott  értékelésünket,  hogy  milyen  ajtón  lépünk
be abba?

Beléphetünk  az  egyházba  a  születés  ajtaján.  Belépésünk
tehát  egyszerű  külsőség,  vagy  kényszer,  melyhez  szívünknek
semmi  köze  sincsen.  Az  állami  törvény  az  embereket  megkérde-
zésük  nélkül  betereli  valamelyik  egyházi  közösségbe,  kijelöli
templomukat,  papjukat,  szertartásukat  s  adófizetésre  kénysze-
ríti  őket.  Sokan  szívesen  leráznák  lelkűkről  a  közösség  eme  bi-
lincsét  s  megtagadnák  a  rájuk  mért  kötelességek  teljesítését.
De  nem  lehet!  Ezek  a  születés  ajtaján  léptek  az  egyházba.  Evan-
gélikus voltuk csupán külső adottság.

Beléphetünk  az  egyházba  az  egyházi  öntudat  ajtaján  is.  Az
egyház  ugyanis  nemcsak  egyházközösségi  szervezet,  hanem  tor*
téneti  alakulat  is.  A  történelem  sodrában  formálódik.  Századok
ostromában  él,  külső  és  belső  erők  érvényesülnek  rajta.  Élet-
folyása,  küzdelme,  sorsa  bevégezetlenség.  Vannak  győzelmei  és
kudarcai,  nyereségei  és  veszteségei.  A  falakon  kívül  és  belül
akadnak  barátai,  fegyvertársai,  ellenségei.  Van  történeti  és  élet-
teremtő  hagyománya.  Ezek  a  tényezők  együttesen  kialakítják
az  egyházi  öntudatot.  Látjuk  kereszthordozó  őseinket,  mártír-
jaink  szenvedését,  újra  átéljük  hősi  küzdelmüket  és  édes  forró-
ság  tölti  el  szívünket.  Lassanként  ezek  a  hatások  kemény,  hatá-

 



104

rozott  vonásokká  válnak  lelkiarcukon  s  azt  mondjuk:  Ez  az  én
egyházam! Ez az én népem!

Így lépünk be egyházi öntudatunk ajtaján az egyházba.
Ezek  az  ajtók  csak  a  látható  egyházba  vezetnek.  De  a  látha-

tatlan  egyházba,  az  evangélikus  egyház  tulajdonképpeni  lelki
valóságába  egyedül  Jézus  által  juthatunk.  Jézus  mondja:  Én
vagyok  az  ajtó!  Evangélikus  egyházunk  élő  testébe,  a  Krisztus-
ban  élők  hívő  közösségébe  csak  Jézus  által,  Jézussal,  Jézuson  ke-
resztül  léphetünk.  Az  élőtestnek  élő  darabja  csak  akkor  lehe-
tünk,  ha  Isten  igéje  és  a  kegyelmi  eszközök  által  Isten  Szent-
lelke  kiépíti  Jézussal  való  lelkiközösségünket.  Csak  az  élő  egy-
házban  nyerünk  tőle  erőt  és  csak  benne  bírjuk  a  kegyelem  és
üdvösség ígéretét.

Mi  neked  az  egyház?  Ne  legyen  csupán  emberi  közösségbe
sorozó  jogi  szervezet.  Ne  legyen  csupán  az  igazság  kardjával
küzdő,  babérral  megkoszorúzott  történeti  hős.  Legyen  Jézussal
való  örök  életközösség.  Legyen  hűséges  édesanya,  ki  tanít,  véd,
erősít,  karjaiba  ölel,  imádkozik,  megáld  s  elvezet  Krisztus  ke-
resztjéhez.

2.  A  második  kérdés,  hogy  mit  ajánl  fel  neked  az  anya-
szentegyház?

Először  a  külső  ajándékokról  szólok,melyekkel  sokan  a  tu-
lajdonképpeni ajándékokat azonosítják.

Az  evangélikus  anyaszentegyház  az  egyházközösség  emberi
és  szervezeti  áldásaiban  részesít.  Beállít  emberek  társaságába,
akikkel  a  hit,  a  szeretet,  a  közös  eszmények  szolgálatában  egyek
leszünk.  Felkínálja  templomait,  iskoláit,  intézményeit,  családi
közösségeit s azt mondja: mindez a tiéd!

Értsd  meg  ennek  az  ajándéknak  nagyszerűségét  s  örülj  an-
nak,  hogy  nem  élsz  elhagyottságban  egyedül,  mint  a  bércormon
álló magános cserfa.

Az  egyház  második  ajándéka  abban  áll,  hogy  gondolkodá-
sodra,  világnézetedre  és  életedre  ráüti  sajátos  bélyegét.  Élő
személyként  beiktat  evangélikus  anyaszentegyházunk  történelmi
folyamának  eleven  medrébe.  Szellemi  és  erkölcsi  örökség  része-
sévé  tesz.  Lelked  kincstartó  kamrájában  elhelyezi  drága  ajándé-
kát, mellyel magának eljegyzett és tulajdonává tett téged.

Ez  a  két  ajándék  a  templom  előcsarnokának  ajándéka.  Be-
csüld  meg  azokat,  mert  drága  mindegyik.  De  az  egyház  igazi
ajándéka  Jézusban  tárul  eléd.  Számodra  akkor  lesz  az  egyház

 



105

igazán  egyházzá,  ha  Jézuson,  az  örök  ajtón  át  lépsz  közösségébe
s  elfogadod  azokat  az  ajándékokat,  melyek  az  Ő  személyével
kötnek  össze  s  melyeket  csak  a  vele  közösségben  élők  nyerhet-
nek el.

Jézusnak  köszönöd  életedet.  Érzéki  emberként  indulsz  földi
útadón  s  lelki-emberként  kell  megérkezned.  A  közbeeső  ember-
nevelő  munkát  az  egyházban  működő  Szentlélek  végzi  Isten
igéjével.  Lelkedbe  kiáltja,  hogy  bűnös  vagy.  Azután  feléd  kínálja
legdrágább  ajándékát:  a  váltságot.  Nem  az  egyház  adja,  Isten
adja  ingyen,  kegyelemből.  Jézus  mondja:  Én  vagyok  az  ajtó,
ha  valaki  énrajtam  megy  be,  megtartatik.  Jézus  váltsághalálának
középpontba  állításával  evangélikus  egyházunk  rámutat  a  bűn
egyetlen  megoldására.  A  kárhozat  és  halál  rémének  egyetlen  fel-
oldása  a  váltság-kegyelem.  Ezért  állítja  anyaszentegyházunk  hit-
rendszere  középpontjába  Krisztus  váltsághalálát.  Ezért  hirdeti
reformáció  ünnepe  az  igazi  reformációi  igazságot:  csak  a  vált-
ság kapuján át juthatsz a kegyelem országába!

Drága  ajándékot  kínál  az  anyaszentegyház:  Isten  igéjét.
Aki az örök ajtón belép, az „legelőt talál”.

A  reformáció  visszaadta  az  emberiségnek  a  világ  legdrá-
gább  kincsét:  a  Bibliát.  Mindig  hajnalodó  korszakot  jelentett  a
történelemben  a  Biblia  feltárulása.  Új  korszak  kezdetét  jelenti
az  emberekre  is,  mert  a  Bibliában  Isten  üdvösségmunkáját  kí-
nálja  mindenkinek.  A  lélek  és  élet  kenyerét  adja.  Nemcsak  bölcs
tanítást,  hanem  Isten  megváltó  müvét,  nemcsak  a  lélek  minden-
napi  táplálékát,  hanem  az  élet  megtartását  is.  A  reformáció  a
Bibliában  többet  ad  egy  egyszerű  könyvnél,  avagy  a  szent  könyv-
nél, benne magát Krisztust adja.

Az  evangélikus  anyaszentegyház  kidolgozza  vallásosságod
lelkiarcát.  Ezt  pedig  akként  cselekszi,  hogy  a  vallásos  élet  cso-
dálatos  templomába  az  örök  ajtón,  Jézuson  át  vezet.  Közvetlen
kapcsolatot  teremt  ember  és  Isten  között.  A  vallásosságot  a
külső  szertartás  és  elvont  elmélet  fölé  emeli  s  azt  személyes
életközösséggé  teszi.  Isten  közvetlenül  belép  életünkbe,  törő-
dik  velünk,  szól  hozzánk,  cselekszik  értünk.  Nekünk  köteles-
ségeink  vannak  Istennel  szemben,  de  ezeket  csak  közvetlen  sze-
mélyes  viszonyunk  alapján  teljesíthetjük.  Személyes  viszonyunk-
ból  következik  személyes  felelősségünk  is.  Cselekedetünkért  és
mulasztásainkért  minket  terhel  a  felelősség.  Nem  háríthatjuk  azt
át  az  egyházra,  Krisztus  szolgáira,  embertársainkra,  minket  ter-

 



106

hel  a  felelősség.  Ebbe  kapcsolódik  vallási  önállóságunk  és  érett
nagykorúságunk.  Krisztus  föléje  emel  a  kényszerítő  törvénynek
s  lelkünket  megtölti  a  háládatos  gyermek  önkéntes  engedelmes-
ségével.  Megszünteti  a  bűn  rabságát  és  eltörli  a  törvény  rabsá-
gát  is.  Nem  kénytelenségből  és  félelemből  cselekesszük  a  jót,
hanem  önként,  szabadon,  mert  Isten  iránt  való  szeretetünk  nem
engedi, hogy másként cselekedjünk.

Íme,  ezeket  az  ajándékokat  kínálja  nékünk  Jézus  az  anya-
szentegyházban.  Nem  kedveskedő,  díszítő  ajándékok,  hanem
életajándékok.  Ezek  nélkül  nem  élhetünk.  Nem  szerezhetjük  meg
ezeket  sehol  és  senkitől  sem,  egyedül  csak  az  egyházban  Jézus-
tól.  Reformáció  ünnepén  ismét  elénk  áll  édesanyánk  s  drága
kincseit  két  kezével  nyújtja  felénk.  Tárd  ki  lelkedet  te  is  s  csen-
des áldó imádsággal mondd néki: köszönöm, elfogadom!

3.  A  harmadik  kérdés,  hogy  mit  adsz  te  az  anyaszentegy-
háznak?

Válaszunk néhány rövid mondatban sorakozik egymásmellé.
Állj  evangélikus  egyházunk  mellett  kötelességtudó  áldozat-

készséggel  s  támogasd  mindennapi  küzdelmében!  Ha  látszólag
sokat  teszel  érte,  csekély  értékű  az  a  tőle  nyert  ajándék  mellett.
Ne  érezd  tehernek,  ha  áldoznod  kell  érte,  érezd  jognak  és  bol-
dogságnak, hogy adhatsz.

Állj  egyházunk  mellett  hűséges  szeretettel.  Értékeld  hiva-
tását,  szeresd  múltját,  védelmezd  jogait.  Ha  megaláztatása  nehéz
napjaiban  gúny-ostorával  korbácsolják,  vesd  magad  keblére:  ne
bántsd az édesanyámat!

Necsak  a  születési  anyakönyv,  a  gyülekezeti  adókönyv,
avagy  a  történeti  önérzet  foszladozó  selyemzászlója  erősítse
evangélikus  voltodat.  Lelked  és  életed  kapuján  hívő  meggyőző-
désed aranybetűivel ragyogjon az írás: én evangélikus vagyok!

Töltsd  meg  egyházi  öntudatodat  életteremtő  vallási  tarta-
lommal.  Egyházunk  tanítása  váljék  benned  meggyőződéssé,
meggyőződésed  életté.  Jellemed,  becsületed,  kötelességtudásod,
munkahűséged,  családi  életed,  közéleti  tevékenységed,  ember-
szereteted  és  nemzetszolgálásod  tegyenek  bizonyságot  evan-
gélikus  egyházunk  igazságairól  és  embernevelő  értékeiről.  Olyan
értéket képviselj a világon, hogy érted áldják egyházadat is.

Reformáció ünnepén tégy vallást hitedről!
Hiszem,  hogy  hitem  és   életem  egyetlen   zsinórmértéke   a

 



107

Biblia  és  én  azt  Isten  igéjének  buzgó  hallgatásával  és  minden-
napi olvasásával életkenyeremmé teszem.

Hiszem,  hogy  elveszett  és  elkárhozott  ember  vagyok,  de
hiszem,  hogy  a  keresztfán  értem  meghalt  Krisztus  érdeméért
hitből, Isten ingyen kegyelméből megigazulok.

Hiszem,  hogy  a  Szentlélek  evangélikus  anyaszentegyházun-
kat  Isten  világépítő  munkájának  kiválasztott  eszközévé  tette  s
ebbe  a  közösségbe  engem  Krisztusom  szolgálására  elhívott,  hogy
el  ne  pusztuljak  a  bűnben,  hanem  éljek  az  én  Uram,  Megváltóm-
mal áldott, tiszta életet.

Hiszek  evangélikus  anyaszentegyházunk  hivatásában  és
igazságában,  azért  akár  élek,  akár  halok,  én  e  hithez  hű  mara-
dok!

Ezzel  a  hittel  töltsd  csordultig  szívedet  s  mint  drága  ígére-
tet,  ajánld  fel  azt  reformáció  napján  anyaszentegyházunknak.
Gondold  át  annak  hivatását,  szenvedését,  keresztjét  és  dicsősé-
gét,  azután  hűséges  szerelemmel  hajtsd  keblére  fejedet,  refor-
máció napján hadd csókolja rád anyai áldását.

 



ISTENTŐL ISTENHEZ



Parancsoló igék az ember életében.
Advent.

100.  Zsoltár:  „Vígan  énekelj  az  Úrnak,  te  egész  föld!
Szolgáljatok  az  Úrnak  örvendezéssel:  menjetek  eléje  vígasság-
gal.  Tudjátok  meg,  hogy  az  Ur  az  Isten;  ő  alkotott  minket
és  nem  magunk:  az  ő  népe  és  az  ő  legelőinek  juhai  vagyunk.
Menjetek  be  a  kapuin  hálaadással,  tornácaiba  dicséretekkel,
adjatok  hálákat  néki,  áldjátok  az  ő  nevét!  Mert  jó  az  Úr,
örökkévaló  az  ő  kegyelme,  és  nemzedékről  nemzedékre  való
az ő hűsége.”

Az  ember  élete  tulajdonképpen  az  igékben  összegeződik.
Az  egész  életre  kiható  jelentősége  van  egy-egy  kijelentő  igének:
vagyok!  szeretlek!  megbocsátok!  Egyik-másik  igében  átélt,  de
talán  elmondatlan  tragédiák  szunnyadnak:  kerestem,  nem  ta-
láltam!  Várok,  hiába  vártam!  Az  élet  és  lélek  országútján  kife-
jezhetetlen  vágyódás  remeg  át,  mikor  az  ember  ajkát  elhagyja
ez  az  ige:  jövel!  Ha  valamikor  egybetömörítve  össze  akarnánk
foglalni  életünk  eseményeit,  azt  csak  igékkel  tehetnénk.  Mi  volt
az  életed?  Dolgoztam,  vergődtem,  sírtam,  temettem.  Különösen
nagy  jelentőségük  van  a  parancsoló  igéknek:  Menj!  Ezt  tedd!
Munkálkodjál! Adj számot!

Az  igének  vallásos  életünkben  is  nagy  jelentősége  van.  A
kegyelem  kapujának  feltárulását  jelenti  Isten  kijelentő  igéje:
Megbocsátok!  Odaadom  érted!  Elfogadom!  De  a  kijelentő  igék-
hez  szükségképpen  kapcsolódnak  Isten  parancsoló  igéi.  Várd  a
Krisztust!  Menj  eléje!  Higyj  benne!  Tagadd  meg  a  bűnt!  Fogadd
be  a  Szentlelket!  Az  emberek  vallásos  életében  azonban  elho-
mályosodnak  a  parancsoló  igék.  Az  emberek  meghallják  az  üd-
vösségről  szóló  kijelentő  igéket  s  elfelejtkeznek  arról,  hogy
azok  nyomán  Isten  ajkán  mindig  parancsoló  ige  zendül.  Ez  pedig
azt  jelenti,  hogy  vallásosságunk  nem  lehet  csupán  elfogadó,  tét-
len  tudomásulvétel,  hanem  abban  az  isteni  kegyelem  munkájába
vetett  hitünknek  egyesülnie  kell  a  Szentlélek  munkáját  elfogadó
emberi engedelmességünkkel.  



112

A 100. zsoltár elmondja az ádventi himnusz parancsoló igéit.
1. Énekelj  az Úrnak te egész föld!
2. Szolgáljatok az Úrnak, induljatok eléje!
3. Menjetek be kapuin, adjatok hálákat!
1.  A  zsoltárköltő  hálaadó  énekmondásra  hív  fel.  „Énekelj

az  Úrnak  te  egész  föld!”  Mindenkihez  szól  ez  a  felhívás.  Nem-
csak te  és  családod,  gyülekezeted  és  községed,  egyházad  és  néped,
hanem  az  egész  föld  mondjon  éneket  az  Úrnak.  Nem  magadnak
és  az  embereknek,  nem  szeretteidnek  és  jóltevőidnek  kell  éneket
mondani, hanem az Istennek.

A  zsoltárköltő  kettővel  magyarázza  meg  éneklésre  szóló
felhívását.  Az  egész  világot  megremegtető  öröm  közeledik,  meg
kell nyilatkoznia tehát az egész földnek.

A  zsoltárköltő  ezt  a  nagy  örömöt  ezekkel  a  szavakkal  indo-
kolja:  „Tudjátok  meg,  hogy az  Úr  Isten,  Ő alkotott  minket  és  nem
magunk.”  Mintegy  azt  mondja:  lássátok  meg  az  Úr  igazi  nagy-
ságát,  Ő  Isten,  ezt  pedig  az  bizonyítja,  hogy  Ő  alkotott  minket.
Isten  teremtményei  vagyunk.  Nem  magunk,  hanem  Isten  terem-
tett  minket.  Sok  minden  megváltozhatik  és  megváltozik  életünk-
ben.  Megváltozhatik  az  élethez  való  viszonyunk,  az  emberekhez
való  kapcsolatunk,  életünk  kifelé  és  befelé  mutatott  arca,  de  nem
változhatik  meg  az  a  tény,  hogy  Isten  teremtményei  vagyunk.
Ez  befejezett  dolog  és  ez  nem  tőlünk  függ.  Ez  az  énekre  kötele-
zésnek első indokolása.

A  zsoltárköltő  második  indokolása  így  hangzik:  „Az  Ő  népe
és  az  Ő  legelőinek  juhai  vagyunk!”  Isten  teremtő  munkája  mel-
lett  meglátjuk  örök  gondviselését.  Nem  elégszik  meg  azzal,
hogy  megteremtett,  hanem  állandóan  gondot  visel  rólunk.  For-
málgat,  nevel,  hogy  az  Ő  népe  legyünk.  Pásztort  rendel  mellénk,
ki az Ő legelőire vezet, táplál, védelmez, haláltól megszabadít.

Ezen  a  ponton  diadalmas  harsogássá  válik  a  parancsoló  ige:
Énekelj!  íme,  nézd  a  pásztor  közeledik  feléd.  Az  élet  szakadékai,
posványai,  iszapba  merült  mezőségei,  kihalt  kőmedrei,  bojtor-
jánnal  felvert  tövises  földjei  felett  jön  Jézus,  a  te  pásztorod.
Jön,  hogy  megnyugtassa  rajtad  tekintetét,  hogy  föléd  emelje
védelmező  kezét.  Szól  hozzád  és  neveden  hív.  Táplál  és  igéjével
megerősít.  Jön,  hogy  kiszabadítson  a  bűn,  halál  és  kárhozat
hatalmából és visszaadjon önmagadnak és Istennek.

Ha  igazán  értékeled  Jézust  és  az  Ő  életmunkáját,  akkor  pil-

 



113

lanatig  sem  vesztegelsz.  Beállsz  a  hívő  emberek  nagy  kórusába
és éneket mondasz az Úrnak az Ő csodálatos irgalmasságáról.

2.  Az  ádventi  himnusz  második  parancsoló  igéje:  ,,Szolgál  já-
tok az Úrnak, induljatok eléje!”

„Szolgáljatok  az  Úrnak  örvendezéssel!”  Ez  a  parancsoló  ige
nem  azt  jelenti,  hogy  örvendezésünk  az  Úrnak  való  szolgálat,
hanem,  hogy  örvendezve  kell  az  Úrnak  szolgálnunk.  A  szolgálat
lehet  fájdalmas,  mégis  örvendezve  kell  szolgálnom.  Talán  szí-
vünkön  taposunk  s  életünk  romjai  között  járunk,  azt  mégis  az
Úr szolgálatává kell tennünk.

Minden  ember  szolgálatra  született.  A  szolgálat  mindig  egy
magunk  felett  álló  hatalmasság  elismerését  s  magunknak  az  alá-
rendelését  jelenti.  Minden  ember  felett  hatalmasság  uralkodik.
Talán  a  világ,  vagy  a  külső  élet,  talán  saját  teste,  vagy  életkö-
rülményei.  Talán  mindennapi  kötelessége,  elvégzendő  munkája
és  hivatásköre.  Talán  néhány  ember,  kik  életéhez  és  szívéhez
különösen  közel  állnak.  Talán  valamilyen  erénye,  szenvedélye,
tiszta álma, vagy kísértő bűne.

Csak  lassan  jut  el  az  ember  annak  meglátásához,  hogy  ezek-
nek  a  hatalmasságoknak  a  szolgálata  tényleg  szolgává,  sokszor
rabszolgává  teszi  őt.  Szabad  emberré  egyedül  Isten  szolgálása
által  válik.  Az  ember  élete  tehát  azon  fordul  meg,  hogy  kinek
a  szolgálatába  állítja  azt.  Ezért  advent  himnuszából  parancsoló
ige harsog feléje: Szolgáljatok az Úrnak!

Az  Úrnak  szolgálata  egy  örökkévaló,  személyes  élő  lény
szolgálatát  jelenti.  Nem  holt  dolgot,  vagy  múló  embert,  nem
elképzelt  értéket,  avagy  elmúló  érzelmet  kell  szolgálnunk;
hanem  az  örökkévaló  szent  Istent.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy
személyes  valóságommal,  életképességeim  teljességével  aláren-
delem  magamat  felőlem  való  rendelésének.  Szolgálatába  szegő-
döm,  mint  a  legnagyobb  élő  hatalmasságnak.  Átadom  neki  tes-
temet,  lelkemet,  érzékszerveimet,  mert  mindezt  Ő  teremtette  és
mindent Tőle kaptam.

Ez  a  szolgálat  teljes  szolgálat.  Benne  van  szívem,  szám,
gondolatom,  akaratom,  egész  életem.  Minden  cselekedetem  szol-
gálat.  Minden  örömöm  és  könnyem  szolgálat.  Minden  küzködé-
sem  és  csalódásom  szolgálat.  Családommal  együttélésem,  embe-
rekkel  találkozásom,  velük  szembefordulásom  —  szolgálat.  Ez  a
teljesmértékű  szolgálat  szükséges,  hogy  teljesedésbe  menjen
a következő parancsoló ige: „Menjetek eléje vigassággal!”

 



114

Az  ádventi  király  jön.  Isten  ígérete  ismét  teljesedésbe  megy.
Nem  elég  azonban  ennek  egyszerű  tudomásulvétele,  nekünk  Jézus
elé kell mennünk.

Az  emberek  lelkében  ez  a  kötelező  ige  elaludt.  Ha  földi
király  jönne  hozzád,  boldog  büszkeséggel  sietnél  eléje.  Ha  elő-
kelő  államférfi,  tudós,  művész,  vagy  országoshírű  ember  jelen-
tené  be  látogatását,  pillanatot  se  veszítenél,  hanem  felkészülnél
s eléje sietnél.

Mit  állsz  hát  tétlenkedve?  Miért  nem  hallod  meg  a  köte-
lező  igét:  Indulj  eléje!  Hiszen  Isten  érted  küldi  földre  az  ég  ki-
rályát.  Érted  ejti  porba  mennyei  fehér  liliomát.  Érted  szakítja
le  saját  kebléről  egyszülött  Szent  Fiát.  Te  pedig  itthon  veszte-
gelsz?

Indulj  eléje  a  bűntudat  kemény  kövekkel  kirakott  útján.
Öltözködjél  bűnbánatod  sötét  ruhájába.  Menj  eléje  lehorgasz-
tott  fejjel,  megtépett  szívvel,  mégis  az  örök  király  hozzád  jöve-
telének  boldog  reménységével.  Ne  vesztegelj!  Az  ádventi  paran-
csoló ige szól hozzád: Indulj eléje!

3.  A  parancsoló  igében  zendül  a  felhívás:  „Menjetek  be  az
Ő  kapuin  hálaadással,  tornácaiba  dicséretekkel:  adjatok  hálákat
néki, áldjátok az Ő nevét!”

Menjetek  be  Isten  kapuin!  A  templom  szent  hivatása  bon-
takozik  ki  a  zsoltárköltő  szemei  előtt.  Isten  szent  műhelye  a
templom,  benne  és  általa  végzi  örökkévaló  munkáját.  Advent
küszöbén  azt  jelenti  ez  a  figyelmeztetés,  hogy  az  Úr  az  új  egy-
házi  esztendő  minden  vasárnapján  és  ünnepén  feléd  kínálja  drága
kincseit.  Feltárja  előtted  kapuit.  Megszólaltatja  szent  igéjét.
Megterítteti  kegyelmének  asztalát.  Kínálja  néked  az  élet  kenye-
rét és az élet italát. Menj be hát az Ő kapuin hálaadással.

Vannak  Istennek  más  kapui  is.  Sokszor  a  szenvedés  sebző
töviságaiból  fonja  a  megpróbáltatás  kapuját.  Ha  a  kegyelem
új  esztendeje  megpróbáltatást  jelentene  számodra,  ne  elégedj
meg  annak  egyszerű  eltűrésével.  A  megpróbáltatást  nem  azért
méri  rád  Isten,  hogy  összeszorított  fogakkal,  emberi  erőd  csőd-
jével  megalázkodj  annak  elbírhatatlannak  érzett  hatalma  előtt,
hanem,  hogy  Isten  kapujává  tedd  azt  s  rajta  keresztül  eljuss
Istenhez.

Az  ádventi  időszak  éles  világításba  helyezi  az  élet  kapuját,
mely  mögött  ragyogó  gazdagságban  kibontakozik  az  élet  teljes
szépsége.  Sajátságos  kapu!  Márványból  épültek  oldaloszlopai  és

 



115

összekötő  boltíve,  de  a  kapunyílás  sötét,  szennyes  kövekkel  van
kitöltve.  Zárt  kapu,  nincsen  rajta  átjárás!  Ezek  a  bűn  kövei.
Maga  az  ember  rakja  egyiket  a  másikra  s  ezzel  lehetetlenné
teszi az életkapun az átlépést.

De  íme,  jön  az  ádventi  király.  Két  kezével  kiszedi  az  élet
kapunyílását  elzáró  bűn  köveit  és  szabaddá  teszi  az  átjárást.
Szól  hozzánk  biztató  szóval:  íme,  az  élet  kapuját  megnyitom
előttetek!

Népek  is  Isten  kapuja  előtt  állnak,  a  töviságból  font  szen-
vedés-kapu, a kegyelem kőkockáiból épült élet-kapu előtt.

  Lábaink  alatt  hónapok  óta  reng  a  föld.  Nagy  háborús
forgatagban  népek  hányódnak,  felemelkednek,  alásülyednek  a
történelem  óceánján.  Rettenetes  ítéletzúgásban,  megriadt  nem-
zetek  emelik  Istenhez  fejüket,  mintha  azt  kérdeznék,  hogy  van-e
számukra  holnap,  történelmi  lét,  szabadság,  nemzeti  méltóság
és  jövendő  élet?  Németország  és  Franciaország  felett  halál-
madarak  vijjognak.  Tengerek  halotti  mezőkké  válnak  s  hullá-
maik hajóroncsok között emberi holttetemeket görgetnek.

Advent  első  vasárnapján  a  skandináv  népek  egy  szívvel
imádkoztak  a  békéért.  A  finn  testvérek  rádiója  pedig  az  elmúlt
napokban  hajnaltól  éjszakáig  a  nemzeti  himnuszt  és  az  Erős
várunkat  harsogta  a  nagy  világűrbe.  Ez  alatt  fővárosuk  lángokba
temetkezik.  Szorgalmas  munkájuk  és  istenfélő  életük  áldott  gyü-
mölcsei  elpusztulnak.  Intézményeik,  iskoláik,  templomaik,  gyá-
raik,  ipartelepeik  halálra  ítéltetnek.  Fiaik,  leányaik  égő  szemek-
kel  vártán  állnak,  hogy  életüket  büszkén  felajánlják  nemzetük
védelmére.

Izenjük  a  finn  testvéreknek:  ha  advent  parancsoló  igéje
szól hozzátok, menjetek be Isten kapuján, legyetek erősek!

Izenjük  magyar  népünknek:  bármit  hozzon  a  jövendő,  ma-
radjon  hű  Istenéhez,  önmagához  és  ha  kell,  menjen  be  Isten
töviságakból font kapuján!

Nem  tudjuk  mit  hoz  a  jövendő!  Néhány  nappal  ezelőtt  író-
gépen  sokszorosított  röpiratot  vitt  szerte  a  posta.  Magyar  em-
ber  írta,  magyar  emberekhez.  Többek  között  azt  írta,  hogy  a
magyar,  jövendő  kialakításában  nem  lesz  már  szükség  az  egy-
házra,  a  remélt  új  időben  a  nemzet  majd  csak  önmagára  támasz-
kodik,  önmagáért  és  önmagából  fog  élni.  Nem  lesz  szükség  a
templomok  munkájára,  mert  egy  új  vallás  foglalja  el  a  régi  egy-
házak  helyét.  Nem  Krisztusra,  hanem  nemzeti  vezérre  támasz-

 



116

kodik,  nem  veszi  igénybe  az  egyházak  régi  papjainak  szolgála-
tát, hanem új papokat toboroz az újságírók sorából.

A  templomi  szószék  nem  arra  való,  hogy  külpolitikai  és  bel-
politikai  tájékoztatást  adjon.  De  hivatásához  tartozik,  hogy  vál-
ságos  idők  veszedelmeire  felvértezze  szívünket  s  Krisztushoz
való  töretlen  hűségre  és  egyházunk  mellett  való  megállásra  ösz-
tönözzön.  Arra  emlékeztet  a  templomi  szószék,  hogy  egyházunk-
hoz  való  kapcsolatainkat  ki  kell  építenünk  és  lelki  tartalommal
kell  megtöltenünk.  Nem  elég  a  születési  kötelék,  az  egyház
jogiszervezetébe  tartozás,  az  egyházi  öntudat.  Szívünk  biztos
meggyőződésére,  erős  hittudatra,  kereszthordozásra  kész  egy-
házszeretetre van szükségünk nekünk is és az egyháznak is!

Bármit  hozzon  nemzetünkre  a  jövendő:  egyházunk  hű  ma-
rad  Krisztusához,  nemzetéhez,  történelmi  küldetéséhez.  És  ha
kell, emelt fejjel áthaladunk Isten kapuján!

Ez  a  kapu  egyszersmind  a  hálaadás  kapuja.  Lehet,  hogy
amint  áthaladunk  rajta,  összetörettetünk  és  kifosztattatunk.  Sú-
lyosabbá  lesz  fölöttünk  a  gond,  sötétebb  a  jövendő  és  bizonyta-
lanabb  a  mindennapi  élet.  Számunkra  ez  mégis  a  hálaadás  kapuja.
Mert  ha  sokat  elveszítünk  és  sokban  megszegényíttetünk  is,  a
mienk  marad  az,  ki  érettünk  eljön  és  minket  magához  vezet:
a  bűntől  megszabadító,  a  kereszten  szenvedő,  a  kereszten  éret-
tünk meghaló Krisztus.

A  parancsoló  igék  beolvadnak  advent  himnuszába.  Az  új
egyházi  esztendő  első  napjától  az  utolsóig  Isten  kegyelméről
beszél.  Elénk  tárja,  hogy  mit  tett  értünk  az  Isten  és  mit  tesz
értünk  ebben  az  egyházi  esztendőben  is.  De  beszélnie  kell  arról
is,  hogy  mi  nyomorult,  bűnös  emberek,  az  Ő  kegyelméből  mit
akarunk  tenni  Ő  érte  és  az  ő  ügyéért.  Azért  zendüljenek  meg
Isten  parancsoló  igéi!  Énekeljünk  az  Úrnak,  szolgáljunk  az  Úr-
nak,  induljunk  eléje,  menjünk  be  az  Ő  kapuin,  adjunk  Néki
hálákat,  mert  jó  az  Úr,  örökkévaló  az  Ő  kegyelme  és  nemzedék-
ről nemzedékre való az Ő hűsége!

A  parancsoló  igékkel  szemben  ne  légy  közömbös,  üreslelkű,
gyáva,  hanem  légy  Isten  parancsolatát  elfogadó,  hívő,  engedel-
mes ember!

 



A fügefa beszéde.
Advent.

Luk.  21,  29—31.:  Monda  pedig·  nékik  e  példabeszédet.
Tekintsétek  meg  a  fügefát  és  minden  fákat.  Mikor  immár
hajtanak  és  ezt  látjátok,  ti  magatoktól  tudjátok,  hogy  közel
vagyon  a  nyár.  Ezenképen  ti  is,  mikor  látjátok,  hogy  ezek
meglesznek,  tudjátok  meg,  hogy  közel  vagyon  az  Istennek
országa.

A  Krisztus-várás  ádventi  ideje  állásfoglalást  követel  Jézus
személyét  illetőleg.  Úgy  áll  a  dolog,  hogy  az  Ő  világtörténelmi
jelentősége  előtt  mindenki  fejet  hajt,  de  örök  és  állandó  munká-
jának  jelentőségét  nem  ismerik  fel.  így  azután  sok  embernek
van  történeti  Krisztusa,  de  nincsen  élő  Krisztusa.  Nem  érzik
Jézus  lelki  eljövetelének  szükségét,  sem  pedig  azt,  hogy  állan-
dóan dolgozniok kell az Ő elfogadásán.

Krisztus  annyira  fontosnak  tartja  állandó  lelki  eljövetelét,
hogy  mikor  az  ég  felhőin  dicsőséggel  és  hatalommal  történő
eljöveteléről  beszél,  akkor  is  néhány  mondatban  megvilágítja
lelki  eljövetelének  jelentőségét.  A  fügefáról  szóló  példázatban
fejezi ki erre vonatkozó igéretét és követelését.

Az  útszélen  álló  fügefa  megszólal,  beszél  önmagáról,  a  nap-
ról és az életről.

1.  Az  országút  szélén  álló  fügefa  önmagáról  beszél.  Törzse
vastag,  ágai  karcsúak,  gyökérzete  szívós.  Vihar  száguld  el
felette,  fagyos  lehellet  hull  reá  a  szürke  égboltozatról.  Látszólag
kibírja  az  erőpróbát.  Olyan,  mintha  élne.  És  mégis,  törzsén
tompán  kopog  a  madár  csőre,  ágai  szárazak,  nincsen  leveles
lombja és gyümölcse. Életnélküli élőfa az országút szélén.

Ilyen  az  ember  elhelyezkedése  a  földön.  Gyökerével  bele-
kapaszkodik  a  földbe  s  munkájával  kiépíti  életét,  ami  családja
és  az  emberek  közössége  által  széles-sugarúvá  emelkedik.
És  mégis,  elkülönítetten,  magánosan  áll,  mert  bűnössége  ki-
szakítja Istennel való közösségéből.

Az  ember  bűnössége  nem  kérdéses  és  nem  esetleges,  hanem

 



118

természetének  és  valóságának  kérdése.  Egészen  bizonyos,  hogy
bűnös.  Ezen  nem  változtat,  ha  bűnösségén  könnyelműen  elsiklik
s  nem  vesz  tudomást  róla.  A  valóság  az,  hogy  életének  jellegét,
a  világban  való  elhelyezkedését  s  életviszonyainak  tartalmát
bűnössége  állapítja  meg.  Bűnössége  szerint  formálódik  külső
és  belső  élete,  testi  és  lelki  életének  egymáshoz  való  viszonya.
Megváltozik  földi  világa,  melyből  többet  ad  a  Sátánnak,  mint
az  Istennek,  a  testnek,  mint  a  léleknek.  A  vége  pedig  az,  hogy
szembekerül  a  haragvó  Istennel  és  saját  arcán  felismeri  a  halál
bélyegét.  Ezzel  a  felismeréssel  együtt  elérkezik  ahhoz  az  igaz-
sághoz,  hogy  időleges  javítgatással  nem  tud  a  bajon  segíteni.
Őt  csak  gyökeres  mentőmunka  emelheti  ki  látszatéletéből  és
csak rajta kívülálló erő szabadíthatja ki a halál hatalmából.

A  bűntudatra  és  halálfélelemre  ébredt  ember  kétségbeesve
kérdezi:  kicsoda  szabadít  meg?  Az  apostol  pedig  szelíd  intéssel
felel: béküljetek meg az Istennel!

Kit  vár  tehát  az  országút  szélén  élettelen  fügefaként  álldo-
gáló  ember?  A  Szabadítót  várja.  A  Szabadítót  kell  várnia,  mert
neki nem időleges segítségre, hanem váltságra van szüksége.

A  modern  embert  életgyökerében  támadja  meg  az  a  tragikus
vaksága,  hogy  nem  ismeri  fel  a  bűn  halálos  komolyságát.  Nem
látja  világosan  a  bűnnek  hatását  s  az  általa  teremtett  helyzetet.
Azt  hiszi,  hogy  minden  rendben  van.  Kultúrált  életarcán  ragyog
a  szépség,  az  erkölcsi  jóság,  az  élettisztaság,  a  becsület  és  azt
gondolja, hogy mindez elég.

Egy  költő  legendájában  szereplő  emberhez  hasonlítunk,
ki  évtizedeken  át  bozótos  vadonban  élte  életét,  fagyökérreU
madártojással,  vadhússal  táplálkozott  s  lassanként  egyenlővé  vált
az  állattal.  Egyszer  azután  váratlanul  bekerül  egy  fényes  palo-
tába.  Felmegy  a  márványlépcsőn,  elindul  az  aranydiszítésű  ter-
mek  hosszú  során.  Egyszerre  csak  egy  nagy  álló  tükör  elé  kerül
s  megdöbbenve  mered  önmagára  visszatekintő  képére.  Rette-
netes  emberfej  néz  feléje.  Bozontos  haja  összeolvad  torzonborz
szakállával.  Süppedt  szemeiben  eszelős  téboly  tüze  lobban.
Riadtan  nézi  önmagát,  azután  két  öklével  szilánkokra  zúzza
a  tükörtáblát  s  kebléből  feltör  a  sikongó  kiáltás:  ez  nem  én
vagyok!... Ez nem én vagyok!

Ha  belenézünk  az  evangéliom  összetörhetlen  tükrébe,  hiába
kiáltjuk:  ez  nem  én  vagyok!  Bűnben  eltorzult,  isteni  szépsé-
géből  kivetkőzött  arc  mered  felénk:  a  bűnös  ember  arca.  Nézem

 



119

ezt  az  arcot  s  csendesen  beismerem:  én  vagyok!  Nézd  te  is  ezt
az arcot s csendes beismeréssel mond te is: ez én vagyok!

Nem  intézheted  el  ezt  a  kérdést  azzal,  hogy  nem  nézel  az
evangéliom  tükrébe.  Hiszen  nem  a  tükör  okozza  a  bajt,  hanem
amit  visszasugározni  kénytelen.  Nem  oldja  meg  a  kérdést  az
sem,  hogy  a  társadalmi  felfogás  aranykeretű  tükrébe  nézel,
avagy  pedig,  hogy  vakfoltos  alvó  lelkiismeretedet  teszed  ön-
magad tükrévé.

Azt  mondja  a  fügefa:  az  élet  világából  kiszakított  élettelen
élőfa vagy s magad erejéből sohase tudsz kivirágozni!

2. Azután beszél a fügefa a napról.
Száraz  ágkarjai  között  halotti  éneket  dúdol  az  enyészet.

Csupasz  törzsén  petyhüdten  ráncosodik  élettelen  bőre.  De  egy-
szercsak  szikrázó  sínpáron  keletről  elindul  feléje  az  élet.  Kezé-
nek  tüzes  simítására  a  fa  törzsében  szunnyadó  erők  életre  kelnek
és  végigszáguldanak  gémberedett  tagjain.  Merevsége  felenged.
Rostos  szövete  megduzzad,  fakó  színe  kifényesedik.  Forró  per-
metegként  ráhull  a  nap  csókja  s  egyszerre  csak  csodálatos
selymű menyasszonyi ruha borul testére.

És  mindez  miért?  Mert  a  fügefa  belekapcsolódott  a  nap
világába! A fügefa megtalálta önmagát, mert megtalálta a napot.

Az  emberi  élet  éltető  napja  Krisztus.  Amint  a  természet
világában  nincsen  élet  nap  nélkül,  úgy  az  ember  világában
sincs  élet  Krisztus  nélkül.  Nem  elég  azonban,  hogy  nap  van,
hanem  annak  sütnie  kell.  Nem  elég,  hogy  a  nap  süt,  hanem
minden  életre  vágyakozónak  sugárkévéjébe  kell  kerülnie.  Nem
elég,  hogy  Krisztus  van,  neki  életet  kell  sugároznia.  Nem  elég,
hogy  Krisztus  életet  teremt,  minden  élni  akarónak  Krisztus
sugárkévéjébe  kell  kerülnie.  Igazi  életet  csak  az  igazi  Krisztus
adhat.

Különbség  van  azonban  Krisztus  személyének  értelmezése,
értékelése és hozzávaló viszonyunk minősége között.

Sokak  számára  Krisztus  csodálatos  mélységű  bölcselő.
Tisztelettel  említik,  hogy  nála  bölcsebb  gondolkodó  nem  élt
a  földön.  De  hát  akkor  mi  különbözteti  meg  Aristotelestől,
vagy  hanttól?  Mások  szerint  csodálatos  nemességű  életpélda.
Ha  feltekintünk  szeretettől  és  szolgálattól  áthatott  életére,  job-
bak  leszünk  általa.  De  ha  csak  az  eszményi  embert  keressük
Jézusban,  mi  emeli  Őt  a  legeszményibb  eszményi-ember  fölé?
Mások    a    meggyőződés   gránitsziklájából   faragott   mártírhőst

 



120

látják  benne,  ki  vérével  megpecsételi  élete  igazságait.  De  ha
ebben  látjuk  Krisztus  értékmutatóját,  akkor  mi  különbözteti
meg a hős Kinizsitől?

Mindez  egy-egy  sugara  a  napnak,  de  nem  maga  a  nap
Nekünk  az  igazi  Krisztusra  van  szükségünk.  Mi  az  igazi  Krisz-
tust  várjuk.  Az  igazi  Krisztus  pedig  a  megfeszített  Krisztus.
Nekünk  azt  a  Krisztust  kell  várnunk,  ki  nemcsak  tanít,  élet-
példát  ad,  igazságot  vérrel  megpecsétel,  hanem  elhozza  a  mi
váltságunkat  is.  Arra  a  Krisztusra  van  szükségünk,  ki  bűneinket
hordozza,  kihulló  vérével  megtisztít,  lelkével  megvilágosít,
kegyelmi  erőivel  új  életre  vezet.  A  megváltó  Krisztus  a  mi
életünk  napja.  Ha  Őt  bírjuk,  van  Krisztusunk  s  általa  életünk.
Ha Őt nem bírjuk, nincsen Krisztusunk és nincsen életünk.

Az  igazi  Krisztust  igazi  ádventi  érzéssel  kell  várnunk.  Nem
elégedhetünk  meg  azzal,  hogy  tudomásunk  van  róla.  Az  sem
elegendő,  hogy  ismerjük  történeti  életét,  avagy  hódolattal  tekin-
tünk  rá  s  elismerjük  erkölcsi  nagyságát.  Nekünk  a  megfeszített
Krisztushoz  kell  eljutnunk!  Hitünkkel  át  kell  ölelnünk  kereszt-
fáját  s  el  kell  fogadnunk  szenvedésének  és  halálának  drága  aján-
dékát. Bizonyos az, hogy csak a Megváltó által van Krisztusunk.

Életed  napja  a  Megváltó  Krisztus  nélkül  a  halál  éjszaká-
jában  van  eltemetve.  Kétségbeesett  kiáltásodra:  ez  nem  én  va-
gyok!  a  filozófus  Krisztus,  az  eszményi  ember-Krisztus,  a  mártír-
Krisztus  cáfolhatlan  igazsággal  azt  feleli:  igenis,  ez  vagy  te!
A  Megváltó  Krisztus  azonban  leszáll  keresztjéről,  hozzád  lép,
átlyuggatott  kezével  letörli  arcod  rútságát  és  piros  vérével  le-
mossa  homlokodról  a  halál  bélyegét.  Megment,  megszépít,  új
emberré  tesz.  És  tudod-e,  hogy  mindez  mit  jelent?  Azt  jelenti,
hogy a Megváltó Krisztus neked ajándékozza a váltságot.

A  fügefa  prédikálja  néked:  fordulj  a  nap  felé,  mert  élet
csak belőle támad!

3.  A  fügefa  azután  beszél  az  életről.  A  nap  rámosolyog  a
fügefára  s  a  napra  visszamosolyog  az  élet.  Nincsen  nap  élet-
keltés nélkül és nincsen élet napkelte nélkül.

A  fügefa  képies  alakban  titokzatos  követeléseket  tár  elénk
a Krisztusból támadó élettel kapcsolatosan.

Beszél  arról,  hogy  neki  kétszer  van  gyümölcshozása.  Tavasz
elején  megduzzadnak  gyümölccsé  fejlődő  rügyei,  azután  nyár
derekán  és  végén  újból  gyümölcsöt  hoz.  Ez  a  második,  igazi
gyümölcshozása   azonban   akkor  válik   gazdaggá  és   értékessé,

 



121

ha  tavaszeleji  gyümölcsei  leszáradtak.  Első  gyümölcsének  el  kell
pusztulnia,  hogy  a  második  kifejlődhessék.  Nagy  természeti
leszámolás ez a múlttal!

Krisztusból  csak  akkor  támadhat  új  élet,  ha  régi  bűnein-
ket  letördeljük.  Önzésünk,  szenvedélyeink,  hiúságunk,  anya-
giasságunk  régi  bűnei  életfánkra  tapadnak.  Vérünket  szívják,
erőnket  fogyasztják,  megmérgezik  lelkünket.  Ha  fáj  is,  tépd  le!
Ha  húsodba  bocsátotta  is  gyökérzetét,  szakítsd  ki.  Ha  össze-
nőtt  is  szíveddel  pusztítsd  el,  mert  különben  nem  lehet  igazi
gyümölcshozásod!  Mindennap  meg  kell  halnod  a  bűnnek,  hogy
új  életre  támadhass!  Nem  várod  igazi  vágyakozással  Krisztust,
ha ennek megtételére erőtlen vagy.

A  fügefa  először  gyümölcsének  növelésére  fordítja  ei  éjét,
csak  azután  növekszik  meg  dús  lombozata.  Gyümölcsének  ki-
fejlesztésében  látja  hivatását,  csak  gyümölcshozása  után  gondol
a  díszítő  és  védő  lombozat  kialakítására.  Nagy  erőgazdálkodás
ez a jövendő élet megteremtésére!

Krisztusból  támadt  életünknek  ez  a  törvénye,  veszedelme  és
felelőssége.  Gondolatunkat,  érzésünket,  akaratunkat  összponto-
sítani  kell  a  belső  gyümölcshozásra.  A  mai  ember  egyik  leg-
fájdalmasabb  tragikus  vonása,  hogy  erőit  életének  külső  díszí-
tésére  tékozolja,  a  belső  embert  ellenben  elhanyagolja.  Az  élet
lelkigyümölcseit  engedi  elsorvadni.  Hitének  több  a  külső  lát-
szata,  mint  a  belső  valósága.  Keresztyénségében  több  a  forma,
mint  a  lényeg.  Krisztus-követésében  több  a  szó,  mint  a  lélek.
Megelégszik  fejletlen,  éretlen,  értéktelen  gyümölcsökkel.  Egész
életberendezkedése,  abban  alkalmazott  szellemi  és  erkölcsi  szem-
pontjai,  életideálja,  kultúrája  és  civilizációja,  világnézete  és
erkölcsi  felfogása  megcáfolhatlanul  bizonyítják,  hogy  nem  keresi
az  élet  igazi  értékeit.  Pedig  az  élet  elrejtett  vágyódása  és  szom-
júhozó szükséglete az igazi Krisztus után kiáltanak.

Az  ember  boldogságából  nem  a  nagyobb  jövedelem,  hanem
a  megelégedés,  nem  a  szenvedésnélküliség,  hanem  a  hívő  tűrés,
nem  a  hatalom,  hanem  a  szolgálat  hiányzik.  Szóval:  az  igazi
Krisztus hiányzik.

Vájjon mi hiányzik a családi életből?
A  kérdés  mélyére  tekintve  megállapíthatjuk,  hogy  jóllehet

a  gazdasági,  társadalmi,  szociális  viszonyok  rettenetes  rombolást
vittek  véghez  a  családi  életben,  annak  alapbetegsége  az  ember
vallásosságának  megüresedésében  rejlik.  Azért  hiányzik  a  házas-

 



122

ság  erkölcsi  fundamentuma,  az  otthon  békessége,  a  házastársak
közösségének  érzelmi-,  lelki-  és  élettartalma,  a  szülők  és  gyer-
mekek  egymáshoz  való  viszonyának  helyes  kötöttsége,  mert  nem
él a lelkekben az igazi Krisztus.

Az  egyház  életéből  is  nem  a  hitbizomány,  nem  a  tökélete-
sebb  jogi  szervezet,  vagy  az  életkövetelésekhez  alkalmazkodó
törvénykönyv  hiányzik,  hanem  az  igében  és  szentségben  meg-
jelenő élő Krisztus.

Mi  hiányzik  nemzeti  életünkből?  Igazságot  fejez  ki  az  a
megállapítás,  hogy  a  nemzet  származási-,  faji-,  történelmi  közös-
ség,  összhangot  teremtő  sors-  és  lelki  közösség.  Egész  igaz-
sággá  azonban  akkor  lesz  a  féligazság,  ha  meglátjuk,  hogy  a  nép
nemzetté  egyedül  Istennel  való  közösségben  lehet.  Isten  kezéből
nyerte  azt  a  hivatását,  hogy  kidolgozza  faji  egyéniségét  és  nem-
zeti öntudatát, de ezt csak Krisztussal való közösségben érheti el.

Történelmi  válságok  idején  sokszor  kutatjuk  tragikus  buká-
saink  magyarázatát.  Miért  kerülnek  egymással  szembe  a  társa-
dalmi  osztályok,  a  felekezetek,  a  politikai  meggyőződések?
Miért  nem  tudunk  bűnbánattal,  hálaadással,  fogadalommal  meg-
tisztulni?  Miért  nem  tesszük  méltóvá  magunkat  történelmünk
nagy  adventjére?  Áldozat  elvállalásával,  lemondással,  munkával
miért  nem  tudjuk  magasra  emelni  népünket?  Könnyel,  verej-
tékkel,  vérrel,  miért  nem  tudjuk  letörölni  nemzetünk  arcáról
fekélyes  sebeit?  Miért  nem  tudjuk  felékesíteni  lelkiismeretét  és
erkölcsiségét  az  emelkedett  lelkiség  jellemvonásaival?  Mert
Krisztus  még  mindig  felhőn  átsugárzó  nap  a  magyar  nép  szá-
mára.  Nem  hatja  át  romboló  és  építő  erővel  a  nemzet  öntudatát,
gondolkodását,  politikáját,  szociális,  társadalmi  és  kulturális
életét.  Már  pedig  keresztyén  jelszavas  politika  és  keresztyén
színezetű  kultúra  csak  több-kevesebb  élettartalmat  ad  a  nem-
zetnek,  de  élettartamot  egyedül  Krisztusban  való  hite  és  belőle
támadó élete biztosíthat.

A  nemzet  jövendőjéért  aggódó  Zrínyi  Miklós  izzó  magyar
lelke  a  nemzet  hívő  keresztyénségében  jelölte  meg  fennmaradá-
sának biztosítékát.

„Miért  kelljen  elvesznünk,  avagy  kétségben  esnünk,  —  mondja
a  Török  Áfium  elleni  orvosságban  —  míg  csontjainkban  velő,
ereinkben  vér,  míg  Isten  mennyországában  az  mi  bizodalmunk
lehet,  míg  karunkban  kopját,  markunkban  szablyát  szorítha-
tunk?  Avagy  különb  compositióból  vagyon-e  az  mi  ellenségünk

 



123

felépítve?  vagy  nem  azoktúl  a  vitéz  magyaroktúl  származtunk-e
mi,  kik  kevés  néppel  számtalan  sok  ezer  pogányokat  kergettek?
Nincsen-e  Istennek  hatalmában  Hunyadi  győzedelmeit,  Mátyás
király  dicsőségeit  kezünkben  is  még  újonnan  megvirágoztatni?
De  úgy,  ha  mindnyájan  egy  szívvel,  egy  lélekkel  segítségül  híván
Istennek  szent  nevét,  körmösen  nyulunk  a  magunk  dolgához  és
fáradunk,  vigyázunk,  tusakodunk  az  mi  életünkért.  A  fáradha-
tatlan  szorgalmatosság,  az  unalom  nélkül  való  vigyázás,  az  kész
gyorsaság  és  a  gyors  készség  szokta  annak  a  drága  fának  gyü-
mölcsét  elérni,  kit  az  emberek  dicsőségnek  hívnak.  Minékünk
penig  magyaroknak  nem  csak  dicsőségünk,  de  a  megmaradá-
sunk is abban vagyon.”

„Meg  kell  vallanunk,  noha  nyögve  és  pironkodva,  olyan
messze  estünk  mi  mostani  magyarok  a  régiektől,  hogy  ha  elől-
jönnének  mostan  más  világról  azok  a  mi  vitéz  eleink,  sem  mí
őket, sem ők minket meg nem ismerhetnénk ...”

Ezeket  a  kemény  igazságokat  Zrínyi  1660-ban  kiáltotta
nemzetünk  lelkébe.  Az  ő  meggyőződése  szerint  a  magyar  nemzet
fennmaradásához  három  szükséges:  hogy  az  igazi  Krisztust  hívő
élettel  élő  hatalommá  tegyük.  Hogy  „körmösen”  nyúljunk  a
magunk  dolgához,  fáradjunk,  vigyázzunk,  tusakodjunk  éle-
tünkért.  Végül,  hogy  a  parancs  többesszámáról  soha  el  ne  felejt-
kezzünk.  Nekünk  együtt,  egymás  mellett,  ugyanazon  kötelesség
és  felelősség  szerint  kell  nemzetünkért  dolgoznunk.  Egyik  ke-
zünkkel  Isten  kezét  kell  fognunk,  a  másikkal  egymás  kezét.
Minél  inkább  fogjuk  Isten  kezét,  annál  erősebben  fogjuk  majd
egymás kezét.

A  Krisztusban  való  élet  kialakulásának  törvénye  világos.
Először  önmagadat  kell  átadnod  Krisztusnak  és  önmagad  szá-
mára  kell  élővé  tenned  Krisztust,  hogy  Ő  élővé  váljék  családod-
ban,  élettársadnál,  gyermekeidnél.  Családodat  kell  átadnod  Krisz-
tusnak,  hogy  Krisztusé  legyen  házatok,  utcátok,  társaságtok.
Családodat  kell  hívővé  tenned,  hogy  hívővé  váljék  gyülekeze-
ted.  Gyülekezetedet  kell  Krisztusnak  átadnod,  hogy  Krisztusé
legyen  a  város  és  község,  melyben  gyülekezeted  munkálkodik.
Városodat,  községedet  kell  hívővé  tenni,  hogy  Krisztusé  lehes-
sen egész nemzetünk.

Embertestvérem,  országút  szélén  álló  lombtalan  fügefa:
Krisztus nélkül nincs életed!

Magyar  népem,  országút  szélén  álló,  vihartépett,  zimankót

 



124

szenvedett,  tavaszától  százszor megfosztott,  megalázott  és  most
Isten  kegyelméből  megegyenesített  fügefa:  Krisztus  nélkül  nincs
életed!

De  Krisztussal  is  csak  akkor  van  életed,  ha  az  igazi  Krisztust
várod: a Megváltót!

Advent  várakozásában  fordítsuk  a  Megváltó  Krisztus   felé
fejünket s várjuk imádkozva a mi váltságunkat.

 



Én vagyok.

Ján.  8,  24.:  Ha  nem  hiszitek,  hogy  «én  vagyok,  meghaltok
a ti bűneitekben.

Adventnek  van  egy  nagy  öröme  és  egy  veszélyes  kísértése.
Öröme  az,  hogy  valami  nagyot,  boldogítót,  csodálatosat  várunk:
éjszakai  sötétségben  a  kelő  napot,  utat  vesztő  bizonytalanságban
tájékoztatást.  Sűrű,  nehéz  ködben  szívszorongva  lessük,  hogy
tapogatózva  kinyújtott  kezünket  valaki  erős  fogással  bele-
szorítja  saját  kezébe  és  azt  mondja:  ne  félj,  veled  vagyok!
Adventkor  valami  belső  és  külső  jobbulást,  felemelkedést,  bátor
elindulást  várunk.  A  legnagyobb  várakozás  pedig  az,  hogy
mindez  a  vágy  egy  személyben  fut  össze  és  az  ember  halk  hívó
imádságban  kiejti  Jézus  nevét.  Ebből  a  várakozásból  kicsillog
a  reménység  jövendőbe  tekintő  szeme,  mint  sötét  éjszakából
a hajnali csillag. Ez advent öröme.

De  adventnek  kísértése  is  van.  Kísértése  abban  áll,  hogy
mindenki  saját  igénye  szerint  várja  a  Krisztust.  Vágyainak  ko-
hójába  beleveti  Krisztus  személyét  s  egyéniségéből  és  munká-
jából  eltörli  a  neki  kellemetlen  vonásokat.  így  azután  az  ember
lelkében  lassanként  új  Krisztus  formálódik:  az  ember  képére
teremtett  Krisztus.  Többek  között  kialakul  a  könny,  a  vér,  a  ke-
reszt,  az  áldozat  Krisztusa,  aki  bőkezűen  osztogatja  életét,  min-
dig  csak  ad,  mindig  áldozatot  hoz  és  nem  kap  cserébe  semmit.
Az  önzés  által  eltorzított  krisztuskép  ez,  mely  hallgatagon  azt
mondja:  Ő  mindennel  tartozik  az  embernek,  az  ember  semmivel
sem tartozik neki!

Advent  kapujában  megjelenik  Krisztus  és  tíz  szóból  álló
üzenetet  küld:  „Ha  nem  hiszitek,  hogy  én  vagyok,  meghaltok
a ti bűneitekben!”

Ebben  az  igében  maga  Jézus  tételbe  foglalja  azt  az  igazsá-
got,  hogy  sorsunk  a  hozzá  való  viszonyunktól  függ.  Ha  el-
fogadjuk  Krisztus  élő  valóságát,  megtartatunk.  Ha  Krisztus  nem
jelent  számunkra  élő  személyiséget,  hanem  csupán  vallási  mú-
zeumból kiemelt név, holt fogalom, akkor halál vár ránk.

 



126

1.  Ha  nem hiszitek,  hogy Ő van,  meghaltok  a  ti  bűneitekben!
Krisztus élő személyiségének tagadása halált jelent.

A  halál  kemény,  kegyetlen  hatalom.  Tehetetlen  megadással
állunk  vele  szemben,  mert  az  elmúlás  örök  törvényét  képviseli.
Fájdalmas  érzés  nehezedik  szívünkre.  Említésére  a  hárfáról  le-
pattanó  húr  elhaló  zengését  halljuk  s  benne  elmondott  és  el-
mondatlan  melódiák  egyszerre  temetkeznek  az  enyészetbe.  A  szo-
morúfűz  sárgult  levelének  leválását  látjuk,  amint  lassú  reszke-
téssel  lehull  a  lába  alatt  zúgó  patak  fodros  sírjába  és  úszik  tova
ismeretlen  messzeségbe.  Egyoldalú,  megrázó  búcsúzás  remegteti
szívünket.  Valaki  átlépi  házunk  küszöbét,  előrefordított  fejjel
elindul,  megy  tovább,  mindig  tovább,  mi  meg  csak  állunk  mozdu-
latlanul,  elmosódó  alakját  tekintetünkkel  simogatjuk,  azután
búcsúintésre emeljük kezünket. A halál kegyetlen!

Érezzük  vele  szemben  az  emberi  erő  összetört  tehetetlen-
ségét, a tudás és szeretet harcának kudarcát.

De  mikor  Krisztus  ebben  az  üzenetben  kiejti  ezt  a  szót:  meg-
haltok, hozzáteszi: „meghaltok a ti bűneitekben!”

Ez  az  egybekapcsolás  különleges  értelmet  ad  a  halálnak.
A  halál  mindig  elszakadást  jelent.  Családtagok  elszakadnak  egy-
mástól.  Az  ember  kiszakad  munkaköréből,  kötelességének  a  vilá-
gából,  a  hivatásából,  melyben  egy  életen  át  boldog  volt.  Kisza-
kad  az  egyház  közösségéből,  a  vele  együtt  éneklők  és  imádko-
zok  társaságából.  Kiszakad  abból  a  nemzeti  közösségből,  mely-
nek  múltját,  küzdelmeit,  jelenlegi  sorsát  és  törekvését  a  ma-
gáénak  érezte.  Csak  egyből  nem  szakad  ki:  az  Istennel  való
közösségből.

A  halál  mindig  értékveszítés.  A  dúsgazdag  mákszemnyi
aranyporszemet  sem  vihet  magával.  A  tudós  hatalmas  fénysugarú
bölcseségével  kifürkészheti  a  világmindenség  titkait,  felépítheti
az  emberi  gondolkodás  rendszerét,  de  a  halál  sötét  alagútjában
szelleme  kialudt,  olajnélküli  mécsesével  botorkál.  Mindenki  min-
dent  itthagy.  Boldog  ember  az  örömeit,  nyomorék  a  mankóját,
dicsőséggel  övezett  művész  a  babérkoszorúját,  édesanya  a  gyer-
mekei  jövendőjéről  szőtt  színes  álmát.  Mindenki  minden  értékét
elhagyja, csak egyet visz magával: a bűneit.

Az  ember  úgy megy az élet  útján,  hogy egy szennyes-zsákban
összegyűjtve,  a  vállán  hurcolja  magával  életének  bűneit.  Ebben
a  tekintetben  nincs  életkor,  műveltség,  társadalmi  osztály  és  er-
kölcsi  különbség  az  emberek  között.  Minden  bűn  belekerül  ebbe

 



127

a  szennyes-zsákba.  Önzésed,  önimádatod  és  érzékiséged.  Bűnös
cselekedeteid  és  régen  elfelejtett  vétkeid.  Lelket  mérgező  trágár
tréfák,  legázolt  boldogságok.  Kihasználatlan  drága  alkalmak,
elfecsérelt  órák  s  beváltatlan  ígéret-váltók.  Édesanyád  szemszög-
letében  a  fájdalmak  könnycseppjének  égéshelye.  Édesapád  miat-
tad  megfehéredett  ősz  haja,  homlokának  árokká  mélyült  baráz-
dái.  Gyermekeid  fehér  lelkének  szunnyadásban  hagyott  igényei.
Viszed  magaddal  bűneidet!  Szeretnél  tőlük  megszabadulni.  Elvet-
néd  terhedet  magadtól,  de  nem  lehet.  A  felejtés  tengerébe  te-
metnéd,  de  nem  tudod.  Szeretnéd  letakarni  a  jóvátétel  és  jóság
selyem leplével, — jaj, soha többé ne lássam! — minden hiába.

Isten  örök  törvénye,  hogy  az  ember  elkövetett  vétke  kitö-
rölhetetlenül  megmarad.  Ha  testedre  ráhull  egy  égő  parázs,
meggyógyul a seb, de megmarad annak nyoma.

A  lélek  törvénye,  hogy  amit  önmagad,  emberi  méltóságod
ellen vétettél, azt soha többé jóvátenni nem tudod.

A bűn  törvénye  pedig  az,  hogy önmagad  és  az  emberek  ellen
való  vétkezésed  felhőárnyékká  lesz  az  Isten  szentséges  arcán.
Az embereket kiengesztelheted, Isten arcán megmarad az árnyék.

Tévedsz,  ha  azt  gondolod,  hogy  sírodig  hurcolod  bűneid
ólomsúlyú  terhét.  Sokkal  messzebb  kell  azt  vinned!  Tévedsz,  ha
azt  gondolod,  hogy  te  viszed  a  bűn  zsákját  a  halálba.  Bűneid
visznek téged a halálba!

Jézus  mondja:  „Ha  nem  hiszitek,  hogy  én  vagyok,  meg-
haltok  a  ti  bűneitekben!”  Annak,  akinek  életében  nem  válik
Krisztus személyes hatalommá, halált jelent.

Van  azonban  egy  nagy  reményadó  boldogságunk.  Ha  az  ige
értelmét  annak  fordítottjával  fejezzük  ki,  akkor  a  benne  rejlő
ítélet  ígéretté  válik.  Az  van  az  igében:  „Ha  nem  hiszitek,  hogy
én  vagyok,  meghaltok  a  ti  bűneitekben.”  Ebből  következik:  Ha
hiszitek, hogy én vagyok, akkor bűneitekből új életre keltek.

Mi  által  kel  bűneiből  új  életre  az  ember?  Azáltal,  hogy  a
Megváltó  Krisztus  az  ő  számára  élő  hatalommá  válik.  Élő  sze-
mélyiségként  belép  életébe.  Nem  bebalzsamozott  múmia,  nem
a  mártíromság  gyönyörű  példája,  hanem  élő,  eleven  személyi-
ség,  aki  életével,  tanításával,  halálával  és  állandóan  végzett  meg-
váltói  munkájával  ma  is  az  ember  Megváltója.  Élő,  örök,  szemé-
lyes valóság! Új életre kelünk, ha ebben a Krisztusban hiszünk.

Jézus  ezen  igéje:  Én  vagyok!  azt  jelenti,  hogy  Ő  élő  való-
ság,  örök  megváltói  munkát  végző  személyes  lény.  Ez  az  élő,

 



128

személyes  lény  téged  megváltott,  bűneid  terhét  leveszi  rólad  és
azt  saját  vállára  veszi.  Mikor  tapogatózva  kinyújtod  kezedet  a
sötétben,  Ő  megfogja  azt:  én  veled  vagyok!  Hited  nemcsak  azt
jelenti  számodra,  hogy  Krisztus  befejezett  életét,  elvégzett  meg-
váltói  munkáját  szent  igazságként  elfogadod,  hanem  hogy  vele
állandó  közösségben  élsz.  Egyedül  ő  az,  ki  téged  megváltani
képes  és  egyedül  Ő  az,  ki  téged  az  üdvösséghez  elvezethet.  Hited
bizodalom:  tudod,  hogy  Ő  él  és  Ő  a  te  Megváltód.  Hited  szere-
tet:  szereted  Őt,  nem  mint  messzeségből  feléd  világító  emléket,
hanem  mint  élő  Krisztusodat.  Hited  engedelmesség:  tudod,  hogy
nem vagy  a  magadé,  hanem az  Ő  tulajdona  vagy.  Ez  a  hit  áment
és  igent  kiált  Krisztus  szavára:  én  vagyok!  és  az  ádventi  ítéletet
boldog ígéretté változtatja.

2.  De  vájjon  a  Megváltó  Krisztus  miképpen  teszi  számodra
lehetővé  azt,  hogy  az  Ő  valóságában,  élő  személyiségében  higy-
jél?  Mivel  teszi  lehetővé,  hogy  veled  közösségben  éljen  ezen
a földön?

Krisztus  három  drága  ajándékkal  teszi  lehetővé  veled  való
közösségét.  Az  egyházat  adja  neked  drága  édesanyául.  Az  egy-
ház  nemcsak  jogi  szervezet,  emberi  alkotás  és  történeti  kiala-
kulás,  hanem  Krisztus  élő  teste,  amelybe  beágyazva  élsz  te  is.
Az  élő  Krisztussal  való  közösségben  élsz,  ha  hívő  szívvel  az  egy-
házban  élsz.  Világosságot  nem  az  egyháztól,  hanem  a  Szent-
lélektől  nyersz.  Erőt,  akaratot  nem  magadból  vagy  az  egyházból
merítesz, hanem az élő Krisztusból.

A  másik  drága  ajándék:  Isten  igéje.  Isten  igéje  üzenet  és
akaratközlés,  de  egyszersmind  állandó  kapcsolat  Krisztus  és  az
ember  között.  Valahányszor  az  igét  hallgatod  és  szívedbe  zárod,
erőt  kapsz  Krisztus  lelkéből.  Minden  ige  Krisztushoz  kötöző
aranykötelék.

A  harmadik  ajándék:  a  szentség,  mely  által  Krisztus  belép
életünkbe  s  nekünk  önmagát  adja.  A  keresztség  titokzatos  arany-
kapu,  melyen  át  Isten  minket  Krisztus  életmunkájával  eljegyez.
Történhetik  az  életben  veled  bármi,  te  a  keresztség  szentsége
által  az  élő  Krisztus  tulajdona  vagy.  Az  úrvacsora  szentsége
szerzési  igéjében  magát  adja  neked.  Ő  maga  mondja:  Ez  az  én
testem,  ez  az  én  vérem!  Valahányszor  élsz  az  úrvacsora  szentség-
gel,  megerősödsz  a  Krisztussal  való  közösségben.  Életed  meg-
tisztul, megújul az élő Krisztus által.

 



129

Íme,  milyen  drága  lehetőséget  ad  neked  az  örökkévaló  Isten
arra,  hogy  Krisztust  élőnek  lásd  s  vele  mint  élővel,  boldog
lelki-  és  életközösségben  élj.  Hogy  ne  tévelyegj  a  kísértés  vesze-
delmei  között,  ne  tusakodj  hasztalan  a  bűn  és  halál  ellen,  hanem
élj és harcolj azzal, ki ezt a hatalmas igét izeni neked: Én vagyok!

Az  egyházi  esztendő  azt  mondja:  Én  vagyok!  A  megterített
kegyelem-oltár,  a  keresztelőkút,  a  szívekre  hulló  vigasztalás  és
a bűnbocsátó ige azt mondja: Én vagyok!

Krisztus  üzenete  ez  a  két  szó:  Én  vagyok!  Két  szó  csupán,
de  világok  ütközője.  Halálítélet,  ha  nem  hiszed,  hogy  Ő  van,
életígéret,  ha  hiszel  boldogító,  megváltó  örök  munkájában.  Bol-
dog  valóság,  ha  engeded,  hogy  a  Szentlélek  az  ige  és  szentség
által élő Krisztusoddá tegye Őt.

Ádventi üzenet: Én vagyok!
Ádventi válasz: Királyom vagy!

 



A segítőtárs.
Vízkereszt utáni vasárnap.

/.  Móz.  2,  18.:  Monda  az  Úr  Isten:  Nem  jó  az  embernek
egyedül lenni, szerzek néki segítőtársat, hozzáillőt.

Isten  az  ember  teremtésével  befejezte  világteremtő  mun-
káját.  Midőn  azután  erdőzúgás,  tengermorajlás,  mennydörgés,
madárének  egy  nagy  himnuszba  olvadt  s  élő  és  élettelen  teremt-
mények  milliója  a  teremtés  királya  felé  mutatott,  Isten  teremtő
szava  újból  megpihent  a  kialakult  világmindenség  felett  és  így
szólt:  Nem  jó  az  embernek  egyedül  lenni,  szerzek  néki  segítő-
társat, hozzáillőt.

A  természeti  világ  kialakulása  után  az  erkölcsi  világ  fun-
damentumát  helyezi  el  Isten  és  megteremti  a  családot.  A  föld-
ből,  kőből,  vízből,  rostokból,  szemcsékből  megépített  világ
után  megteremti  az  emberi  közösség  örök  sejtjét:  a  házasságot.
Ezzel  Isten  megteremtette  a  nemzetek  és  emberiség  erkölcsi
alapját  is,  mert  minden  közösség  és  kialakulás  a  házasságon
nyugszik.

Tudósok,  politikusok  és  egyházi  emberek  az  utóbbi  időben
sokat  beszélnek  arról,  hogy  a  keresztyén  házasság  hitele  meg-
ingott.  Napirenden  vannak  a  könnyelmű  házasságkötések.  Az
emberek  úgy  választanak  élettársat  maguknak,  mint  a  hogy
a  kirakat  ablaküvegén  át  kiválasztják  ruhájukat.  Amint  eldobják
a  megunt  ruhát,  úgy  lelkiismeretlen  könnyelműséggel  felbontják
házasságukat  is.  Az  élvezet  mámorában  élő,  erkölcstelen  Rómá-
ról  mondták  egykor,  hogy  az  emberek  azért  házasodnak,  hogy
elválhassanak  és  azért  válnak  el,  hogy  ismét  megházasodjanak.
Ma is sokfelé kísért ez a könnyelmű felfogás!

A  házasság  erkölcsi  komolyságának  megrendülése  miatt
meginog  maga  a  családi  élet  is.  Megmételyeződik  a  család  szel-
leme.  Földi  célok  és  érdekek  háttérbe  szorítják  örökkévaló
erkölcsi  céljait.  A  családfő  és  családanya  arcán  eltörlődnek  a
legdrágább  vonások.  A  házastársi  viszony  tartalmatlanná  válik,
erkölcse  meglazul.   A  gyermeknevelés   vallási   és  erkölcsi   fel-

 



131

adatai  elhomályosodnak.  Fiúk  és  leányok  kerülnek  ki  az  életbe,
kiknek  ágyánál  sohasem  imádkozott  az  édesanyjuk  s  kik  sohase
mentek  édesapjukkal  kézenfogva  templomba.  Az  újságok  tele-
vannak  botrány  krónikákkal,  de  kevés  lenne  az  összes  újság,
ha  minden  családi  botrányt  meg  akarnának  írni.  A  családi  élet
romlásával  meglazul  a  társadalom  lelkiismerete  is.  Megalkuvó
lélek  költözik  beléje  s  elhallgat  benne  Isten  örökkévaló  szava.
Megtévelyedett  erkölcsi  felfogású  emberek  pirulás  nélkül  beszél-
nek  a  házasság  intézményének  elavulásáról  s  természetesnek
találják  a  pajtásházasságot,  vagy  a  vikend-házasságot.  Egy
angol  filozófus  azon  véleményének  adott  kifejezést,  hogy  az
egyfeleségű  házasság,  a  monogám  házasság,  még  nem  érte  el
fejlődése  legnagyobb  fokát,  keretén  belül  újabb  alakulások
lehetségesek.

Vájjon  a  családi  élet  romlásának  okát  a  házasság  intéz-
ményében,  vagy  az  emberek  életmódjában  kell  keresnünk?
A  házasság  szorul  reformálásra,  vagy  az  ember?  A  külső  jogi
keretet  kell  megváltoztatni,  vagy  a  belső  erkölcsi  tartalmat?
A  felelet  nem  lehet  kétséges.  A  házasság  intézményét  Isten
létesítette,  romlásáért  felelősség  csak  az  embert  terhelheti.
Nemcsak  oly  értelemben,  hogy  helytelen  elhatározásáért  min-
denkinek  felelősséget  kell  vállalnia,  hanem  abban  az  értelemben
is,  hogy  a  házrasság  válságát  a  kedvezőtlen  társadalmi,  gazdasági
és szociális kialakulásokkal előmozdította.

A  házasság  romlásának  egyik  oka  abban  rejlik,  hogy  az
emberek  nem  választják  meg  helyesen  élettársukat.  Családi  éle-
tük  nem  tudja  betölteni  hivatását,  nem  biztosítja  a  házastársak
boldogságát  és  egyéniségük  teljes  kialakulását,  téves  irányban
indítja  el  a  jövendő  nemzedék  fejlődését,  mert  az  élettárs  meg-
választásánál  nem  engedelmeskedtek  Isten  parancsolatának.
Isten  ugyanis  nem  azt  kívánja  az  embertől,  hogy  szerezzen
magának  segítőtársat,  hanem  hogy  fogadja  el  az  őáltala  ki-
jelölt  élettársat.  A  boldog  házasság  egyik  alapbiztosítéka  abban
áll, hogy élettársunkat Isten jelöli ki.

1.  A  házastárssal  szemben  támasztott  követelést  csak  akkor
értjük meg, ha tisztában vagyunk a házasság lényegével.

A  házasság  két  embernek  az  egész  életre  kiható  teljes
közössége,  tehát:  testi-,  lelki-,  és  élet-közösség.  Mind  a  három
hozzátartozik  a  házassághoz.  Bármelyik  hiányozzék,  a  házasság-
nem felel meg isteni rendeltetésének.

 



132

A  házasságban  csodálatos  titok  megy  végbe.  A  szívbe  belé-
hull  a  szerelem  kicsi  mustármagja,  de  belőle  hatalmas  életfának
kell  kivirágoznia.  Ez  az  életfa  gyökereit  a  földi  életbe  ereszti,
ág-karjaival  égfelé  tör  s  tisztult  lelkivilágban  helyezkedik  el.  Jaj
annak  a  házasságnak,  mely  elvész  az  érzéki  élet  földi  görön-
gyei  közt  s  a  lelkivilág  valóságaiban  nem  biztosítja  a  boldogság
legbiztosabb  értékeit.  Ebben  a  lelkivilágban  kibontakozik  s  össz-
hangban  egyesül  a  házastársak  egyénisége.  Tündérmesék  tör-
ténete  ezerszer  megújul:  Isten  keze  felpattantja  a  vadvirággal
befutott  várkapu  rozsdás  zárát  s  álmukból  felébrednek  a  szen-
dergő  lovagok  és  királyleányok.  Lelkükben  érzés,  gondolat,
elhatározás  születik.  Szemük  tekintetében,  szívük  sugárzó
érzésében,  kezük  símulásában  lelkük  egyesül  egymással.  Külön-
külön  kialakul  egyéniségük,  mely  kettőjük  összhangjában  együtt
alkot egy egészembert.

A  házasság  boldogságának  első  feltétele  az,  hogy  benne
kiépülhessen a házasságban élők lelkiközössége.

2.  A  segítőtárs  kiválasztásánál  az  emberek  különböző  szem-
pontokat  szoktak  érvényesíteni.  Figyelemmel  vannak  a  külső
szépségre,  a  tetszetős  alakra,  az  arcvonások  finomságára,  a
megjelenésre,  a  megnyerő  modorra,  a  vagyoni  viszonyokra,  a
családi  származásra,  a  személyi  és  családi  összeköttetésekre.
Ezeket a külső előnyöket nagyon gondosan mérlegelik.

Nem  tagadhatjuk,  hogy  ezeknek  a  külső  szempontoknak
van  jelentőségük.  Bizonyos  azonban,  hogy  Isten  nem  ezekre  a
feltételekre  gondol,  mikor  segítőtársról  beszél.  Ő  bizonyára
nem  zárja  ki  a  szegényeket,  az  egyszerűeket,  a  rútarcúakat,
hanem a választási szempontokat magasabb lelki síkba helyezi.

Ilyen  magasabb  szempont  az,  hogy  a  házasságra  lépők  lelki-
színvonala  megegyezzék  s  ők  lehetőleg  ugyanazon  műveltségű
fokon  álljanak.  Műveltségük  azonban  ne  merüljön  ki  értelmi
tudásban,  ismeretgazdagságban,  vagy  a  társasélet  formáinak
megtartásában,  hanem  alkosson  bizonyos  lelkiműveltséget.
Legyen  megegyező  életfelfogásuk.  Az  életkérdések  megítélésé-
nél  érvényesítsék  ugyanazon  szempontokat.  Ne  álljanak  egy-
mással  világnézeti  ellentétben.  Hívő  és  hitetlen,  világkedvelő  és
világgyűlölő,  magábavonuló  és  az  élvezet  piacán  élő,  hallgatag
és  folyton  beszélő,  bőkezű  és  fukar  ne  induljanak  egyúton,  mert
ellentétes  alapvonásaikat  csakhamar  tehernek  érzik  s  nem  lesz-
nek  egymás  segítőtársai.  Szükséges,  hogy  közös  erkölcsi  alapon

 



133

álljanak.  Egyformán  értékeljék  az  erkölcsi  értékeket:  a  becsü-
letet,  az  erényt,  az  erkölcsöt,  a  tisztességet,  a  jóságot,  a  hűsé-
get,  az  igazmondást.  Ne  gúnyolja  ki  egyik  azt,  amit  a  másik
nagynak, igaznak és drágának tart.

De mind ennél mélyebbre kell tekintenünk!
3.  A  lelki  feltételek  között  nem  említettük  a  vallást,  pedig

annak  jelentősége  egészen  egyedülálló.  A  vallás  ugyanis  nem
szakítható  ki  az  életjelenségek  közül,  mert  az  életet  a  maga
teljességében  áthatja.  Tartalmat  ad  az  ember  lelki  életének,
megnemesíti  érzéseit,  megtisztítja  jellemét.  Irányt  szab  világ-
nézetének  s  meghatározza  életberendezkedésének  döntő  alap-
vonalait.  A  vallás  az  ember  üdvösség-kérdésének  a  megoldása,
ezenkívül  pedig  lelki  műveltség,  erkölcsi  felfogás,  világnézet  és
életprogramm.

A  segítőtárs  kiválasztásánál  azért  is  fontos  a  vallásosság
kérdése,  mert  az  embert  mindig  Istenen  keresztül  ismerjük  meg
legjobban.  Aki  megnyugtatást  keres  arra  nézve,  hogy  válasz-
tottjának  milyen  a  szíve,  a  gondolkodása,  az  életiránya,  az  ne-
csak  a  földi  életben  való  forgolódása  közben  szemlélje  őt,  ha-
nem  az  evangéliom  tükrében  is.  Ne  azt  nézze  csupán,  hogy
milyen  az  arca,  az  alakja,  a  vagyoni  helyzete,  a  műveltsége,  a
családja, hanem hogy milyen az Istenhez való viszonya.

A  vallásosság  azonban  az  egyházban  válik  élővé.  Az  általá-
nos  vallásosság  inkább  szó,  mint  valóság,  inkább  szellemi  irány-
zat  és  világnézet,  mint  vallási  meggyőződés.  Amint  nincsen
gyümölcs,  hanem  van  alma,  körte,  barack,  épp  úgy  nincsen
általános  vallásosság,  hanem  van  evangélikus,  református,  római
katolikus  vallásosság.  Nem  oldja  meg  tehát  a  kérdést  az,  hogy
mindegyik  hívő  lélek,  a  ki  Istent  érez  maga  felett,  erkölcsi  alapon
áll  és  tisztelettel  tekint  a  golgotai  keresztre.  Az  általános  val-
lási  fogalom  kép  nélküli  keret  csupán,  víz  nélküli  kőmeder,  test
nélküli  csontszerkezet,  mely  közelebbi  tartalmát  az  egyháztól
kapja.  Az  egyházak  által  biztosított  tartalom  azonban  nem
egyezik  meg  egymással,  mert  az  egyházak  felfogása  szerint  a
vallási  fogalmak  különböző  tartalmat  és  értelmezést  nyernek.
Másnak  látják  Isten  arcát  és  Krisztus  váltságának  a  lényegét.
Másban  szemlélik  az  üdvösség  útját  és  az  üdvözülés  feltételeit.
Másként  állapítják  meg  a  törvény  és  a  cselekedet,  a  hit  és  a
kegyelem,  a  bűn  és  az  ítélet  értelmét.  Másnak  látják  magát  az
egyházat  és  annak  hivatását.  A  kérdést  még  inkább  kiélezi  az

 



134

a  körülmény,  hogy  a  házaséletben  tulajdonképpen  nem  vallási
fogalmakról,  hanem  vallásos  életről  van  szó.  A  vallási  fogalmak
kitermelik  a  vallásos  életet,  melynek  hitfelfogásban  megnyilat-
kozó  belső  tartalma,  a  kultuszéletben  feltáruló  külső  szokásai
és  módszere  egészen  mások.  Természetes  tehát,  hogy  döntően
befolyásolják  az  ember  gondolkodását,  jellemét,  életszemléletét
és mindennap érvényesülő életfelfogását.

Eljutottunk  tehát  arra  az  eredményre,  hogy  az  egyházak
egymástól  eltérő  vallásosságot  hoznak  létre.  Ez  a  különbség
nem  szorítkozik  csupán  hittani  kérdésekre,  hanem  belevág  a
gyakorlati  vallásos  életbe.  Sokszor  érezzük,  hogy  a  különböző
vallásosságnak más a lényege, a lelke és az életté válása.

A  házasság  érdeke  tehát  azt  kívánja,  hogy  mindenki  saját
egyháza  tagjai  között  keressen  magának  élettársat,  mert  az
életközösség  boldogságához  szükséges  lelkiközösség  legtisztább
forrását  az  egyházban  kialakult  vallási  meggyőződés  azonossága
biztosítja.

Ellenmondó  példák  nem  gyengítik  ezt  az  igazságot.  Sok
vegyesházasság  a  lelki  közösség  tiszta,  felemelő,  boldogító  pél-
dáját  mutatja.  Áldjuk  érte  a  jó  Istent,  kinek  Lelke  ezt  a  békés
boldogságot  biztosítja.  De  ismerünk  sok  olyan  vegyesházas-
ságot  is,  melyben  az  igazi  lelkiközösség  nem  alakult  ki  s  mely-
ben  a  gyengébbnek  bizonyult  házastárs  vallási  közömbössége  és
egyházához  való  lelki  hűtlensége  a  békesség  ára.  Mennyivel
kedvezőbb  reménységgel  indulnak  egy  szívvel,  egy  úton  azok,
kik  lelkük  legbensőbb  egyházi  és  vallási  megnyilatkozásaiban
egyek.  Ugyanazon  lélek  hatja  át  életüket.  Ugyanazon  igazsá-
gokért  lelkesednek.  Ugyanazon  vallás  életét  élik.  Ugyanazon
erőkkel  táplálkoznak.  Ugyanaz  az  imádságuk,  az  áhítatuk,  a
bűnbánatuk, a megtérésük, a megnyugvásuk.

A  vágyak  aranykapuján  zörgetők  vessenek  számot  ezzel  az
igazsággal.  Erősítsék  meg  egyházi  meggyőződésüket  s  keresse-
nek  élettársat  azok  között,  kiknek  lelkivilágát  ugyanazon  ala-
pon,  ugyanazon  lélek  irányítja.  Tudniok  kell  azt  is,  hogy  a  túlsó
oldalon  álló  egyháznál  ők  nem  szívesen  látott  jövevények.
A  római  katolikus  egyház  a  vegyesházasságot  megbélyegzi  s
a  reformált  egyházak  templomaiban  megkötött  házasság  egy-
házi  és  erkölcsi  elismerését  megtagadja.  Kétségbevonja  a  hitves
és  az  anya  erkölcsi  méltóságát  s  a  gyermek  első,  legszentebb
jogát: a törvényességet.

 



135

Van-e  lelked  ahhoz,  hogy  bárki  számára  megengedd  a  belső
lelkiéletedbe  való  beavatkozást  és  tisztességes  házaséleted
erkölcsi  alapjának  kétségbevonását?  Van-e  szíved  ahhoz,  hogy
valamikor  riadt  remegéssel  nézzenek  rád  gyermekeid  s  rémület-
tel  nyugtalanított  szégyenkezéssel  kérdezgessék  önmaguktól:
hát  igazán  elkárhozik  az  édesapám,  hát  igazán  kárhozatra  jut
az  édesanyám?  Vagy  lenne  lelked  ahhoz,  hogy  karikagyűrűbe
olvasztott  aranyért  odaadd  hitedet,  hogy  megtagadd  vallási
meggyőződésedet,  mely  egész  életedben  gazdag  örökségként
boldogított?  Volna  lelked  ahhoz,  hogy  letépd  magadról  az  anya-
szentegyház  ölelő  karját  s  hitvány  rongyként  útszélre  taszítva,
azt  mondd  néki:  nincsen  közöm  hozzád!  És  volna  lelked  eladni
meg  sem  született  gyermekeid  Isten  által  kijelölt  hitét  és  lelki
boldogságát?  Tudnád  megrabolni  születésük  előtt  azokat,  kik-
nek joguk van saját hitükhöz?

Nehézfeszültségű  helyzetben  a  reverzális  nem  megoldás,
hanem drámai összeütközések okozója.

Láttam  reverzálisadókat  a  hivatalos  jegyzőkönyv  aláírása
előtt  és  láttam  őket  esztendők  múlva.  A  mosoly  eltűnt  ajkukról.
A  könnyűnek  gondolt  névaláírás  súlyos  sziklakő  lett  lelkiisme-
retükön.  Azzal  biztatgatták  magukat,  hogy  rajtuk  a  reverzális
semmit  sem  változtat,  maradnak  a  régiek.  Nem  így  történt!
Elmaradtak  a  templomból.  Vágyakozva  néztek  az  oltár  felé,
de  nem  jöttek  el.  Nem  tudtak  eljönni.  Könnycseppjük  befelé
hullt  a  lelkükre  s  belőle  a  fájdalom  tengerszeme  támadt.  Bűn-
bánat  gyötörte  szívüket,  elárasztotta  őket  jóvátehetetlen  bűnük
olthatatlan  tűzpatakja.  Az  önvád  saskeselyűként  szaggatta  szí-
vüket,  mikor  gyermekeiket  keblükre  ölelték,  őket  áldozati  aján-
dékként  Isten  felé  emelték,  vagy  mikor  hétköznap  iskolába
vezették.  Vasárnaponként  szomorúan  élték  templomnélküli  éle-
tüket,  míg  gyermekük  nélkülük  indult  idegen  templomba.  Óh,
milyen  szívesen  széttépték  volna  a  hitük  megtagadásáról  beszélő
írást!  Boldogan  letörölték  volna  arról  a  nevüket!  Könnyükkel,
vérükkel, visszaváltották volna gyermeküket! De nem lehetett!

A  kísértés  küszöbén  állónak  azt  mondom:  ne  tedd!  Egy-
házunk  senkit  sem  fenyeget  a  kárhozat  tüzével.  Nem  sújt  alá
büntető  kézzel.  Nem  korbácsolja  ki  a  hívek  gyülekezetéből  az
árulót.  Nem  fenyegetés  tehát,  hanem  intés  a  kérés:  ne  tedd!
Anyaszentegyházad  mondja:  ne  tedd!  Lelkiismereted  mondja,
ne tedd! Leendő gyermekeid mondják: ne tedd!

 



136

A  reverzálisadásból  támadó  romboló  veszedelem  megerősíti
azt  az  intést,  hogy  a  jövendő  házastársak  egy  oltárhoz  tartoz-
zanak  s  egy  oltártól  induljanak  az  egyúton.  Közös  evangélikus
hitük,  az  egyházban  való  hívő  életük  biztos  alapot  nyújt  nékik
lelki-  és  életközösségük  kiépítésére.  Ebből  merítenek  erőt
hivatásos  munkájuk  elvégzésére.  Ez  tölti  meg  nemes  tartalom-
mal  egymáshoz,  gyermekeikhez,  az  emberekhez  és  az  Istenhez
való  viszonyukat.  Közös  hitük  fenntartó  ereje  végigkíséri  őket
életük  útján.  Világít  felettük,  ha  halott  mezőkön  s  tátongó
szakadékok  felett  járnak.  Egybefogja  kezüket,  mikor  mögöttük
csalódás  kullog,  előttük  gond  kavarog,  körülöttük  bizonytalan-
ság  sötétedik.  Közös  hitük  oltárgyertyájának  fénye  átvilágít
csalódáson,  gondon,  kétségen  és  szenvedésen.  Családi  életük
Isten  rendelésén  épül  fel.  Egymáshoz  való  szeretetük  Istenhez
való  szeretetükből  táplálkozik.  Küzdelmükhöz  Istentől  kapnak
erőt,  szenvedésükben  Ő  ad  vigasztalást..Egymás  között  támadó
elválasztó érzéseiket az Ő keze simítja el.

Ebben  az  áldott  közösségben  mindegyik  formálódik,  tisztul
és  nemesedik.  Kemény  vonásaik  megszelídülnek,  a  szelídek  hatá-
rozottakká  válnak,  mosolygó  tekintetük  acéltüzet  kap,  izzó  sze-
mük  mosolygást  sugároz.  Fiatal  arcuk  megöregszik,  de  öreg
arcukon  megerősödött  lelki  ifjúságuk  verőfénye  fénylik.  Válto-
zások  és  időmúlások  felett  végbemegy  rajtuk  Isten  ama  titok-
zatos  munkája,  hogy  élettársakból  lelkitársakká,  lelkitársakból
segítőtársakká  lesznek.  Számukra  az  a  legnagyobb  boldogság,
hogy  egymásért  Istent  áldják  s  életük  bizonyságtételeivel  meg-
köszönik, hogy őket egymásnak rendelte.

A  házasság  és  családi  élet  alapja  Isten  kijelentése:  Nem.  jó
az embernek egyedül lenni, szerzek néki segítőtársat, hozzáillőt.

Ez  az  ige  a  házasság  előtt  állókra  ígéret,  a  házasságban  élők
számára pedig követelés, intés, megerősítés, tükör és ítélet.

 



Szülő és gyermek.
Vízkereszt utáni vasárnap.

Luk.  2,  41—52.:  Az  ő  szülei  pedig  évenként  feljártak
Jeruzsálembe  a  húsvét  ünnepére.  És  mikor  12  esztendős  lett,
fölmenének  Jeruzsálembe  az  ünnep  szokása  szerint;  és  mikor
eltelének  a  napok,  mikor  ők  visszatérének,  a  gyermek  Jézus
visszamarada  Jeruzsálemben  és  nem  vevék  észre  sem  József,
sem  az  ő  anyja;  hanem  azt  gondolván,  hogy  az  útitársaságban
van,  egy  napi  járóföldet  ménének  és  keresek  őt  a  rokonok
és  ismerősök  között.  És  mikor  nem  találák  őt,  visszamenének
Jeruzsálembe,  hogy  megkeressék.  És  lőn,  hogy  harmadnapra
megtalálták  őt  a  templomban,  a  doktorok  között  ülve,  amint
őket  hallgatta  és  kérdezgette  őket.  És  mindnyájan,  akik  őt
hallgatták,  elálmélkodának  az  ő  értelmén  és  az  ő  feleletein.  És
meglátván  őt,  elcsodálkozának  és  monda  néki  az  ő  anyja:
Fiam,  miért  cselekedted  ezt  velünk?  Ímé,  atyád  és  én  nagy
bánattal  kerestünk  téged.  Ő  pedig  monda  nékik:  Mi  dolog,
hogy  engem  kerestek?  Avagy  nem  tudjátok-e,  hogy  nekem
azokban  kell  foglalatosaknak  lennem,  amelyek  az  én  Atyám-
nak  dolgai?  De  ők  nem  érték  e  beszédet,  amit  ő  nékik  szóla.
És  aláméne  velők  és  méné  Názáretbe;  és  engedelmes  vala
nékik.  És  az  ő  anyja  szívébe  tartá  mindezeket  a  dolgokat.
Jézus  pedig  gyarapodék  bölcseségben  és  testének  állapotjá-
ban és az Isten és emberek előtt való kedvességben.

A  tizenkétéves  Jézus  történetében  Jézus  kevésvonalú,  szem-
léltető  rajza  mögött  megjelenik  Mária  és  József  alakja.  Ők  is
első  szereplői  a  történetnek.  Sőt  Jézus  nyugodt  alakja  mellett
ők  a  mozgalmas  események  szenvedő  személyei,  kiknek  háborgó
indulata  és  feszült  érzése  lüktető  életvalóság.  Jézussal  együtt
ők is homloktérben állnak.

Ebben  a  történetben  nemcsak  Jézus  beszél  önmagáról  a  mai
gyermekekhez,  hanem  Jézus  szülei  is  beszélnek  a  mai  szülőkhöz.
Arról  beszélnek,  hogy  a  gyermek  titokzatos  értékét  csak  Isten-
ben  lehet  megérteni.  Elmondják,  hogy  a  szülői  házból  útnak
kell  vezetnie  a  templomhoz,  szülőnek  és  gyermeknek  együtt
kell  eljutnia  Istenhez.  Együtt  kell  maradniok,  mert  ha  a  szülők
nincsenek  Istennél,  el  kell  veszteniök  gyermeküket.  Azután  el-
mondják,  hogy  akár  vádolva,  akár  védve  egymást,  szülő  és
gyermek együttállnak majd a trónus előtt.

Az  ige  három  követelésre  irányítja  figyelmünket:  1.  Érté-
keld  gyermekedet  helyesen!  2.  Építsd  meg  neki  a  templomba
vezető utat! 3. Maradj vele Istennél!

 



138

        1. Értékeld gyermekedet helyesen!
A  gyermek  csodálatos  titok.  Új  életcsíra  és  láncszem.  Isten

teremtő  akaratának  megnyilatkozása.  Korszakok  összekötője.
Bűnök  és  Ígéretek  hordozója.  Benne  találkoznak  föld  és  ég,
ember  és  Isten,  múlt  és  jövendő.  Arcán  és  lelkén  szülők  rejtett
vonásai  és  képességei  szunnyadnak.  Elindul  egy  meglévő  élet-
világ  valóságából  a  jövendő  világ  kéklő  határai  felé,  maga  is
egy külön világ.

Mi  neked  a  te  gyermeked?  Teher,  mert  rátelepszik  válladra
s  hosszú  időn  át  szívja  munkaerődet,  mint  csecsemőkorában
az  anyai  emlőt.  Kötelesség,  mert  feladatod  a  róla  való  gondos-
kodás  s  önálló  életre  való  előkészítés.  Önmagában  való  érték,
mert  lelkében  és  benső  rejtett  egyéniségében  egészen  külön
világot  hordoz.  Nevet  és  életet  átörökítő  utód.  Benne  folyta-
tódik  őseid  és  a  te  életed.  Szíve  hordozza  a  múlt  hagyomá-
nyait,  élete  továbbviszi  a  jövendő  új  ígéreteit.  Isten  teremtése,
mert  az  örökkévaló  keze  formálta,  lelkében  égi  küldetés  lobog,
arca örök isteni hasonlatosságot sugároz.

Mi  neked  a  te  gyermeked?  Válaszd  ki  a  feleletek  közül  azt,
aminek  eddig  érezted  gyermekedet  és  gondolkodj  azon,  aminek
nem érezted őt.

A  kérdés  lényegéhez  egy  mellékkérdés  vezet  közelebb.  Kié
a  gyermek?  A  szülőké?  Önmagáé?  Az  egyházé?  A  nemzeté?
Az  Istené?  Fontosak  ezek  a  kérdések,  mert  válaszod  szerint
alakul  ki  gyermekedhez  való  viszonyod.  Szülői  gondoskodásodat
és  nevelő  munkádat  úgy  kell  irányítanod,  hogy  az  a  gyermek
valakié  legyen,  sőt  mindenkié  legyen.  Nem  kétséges,  hogy  a
gyermek  önmagáé,  szüleié,  az  egyházé  és  a  nemzeté.  Mind  ennek
nevelő  munkádban  érvényesülnie  kell.  De  mindenek  felett  vilá-
gosan tudnod kell, hogy a gyermek az Istené.

Gyermeked  Isten  teremtése  és  az  Isten  tulajdona.  Nem  elég
tehát  a  testéről  való  gondoskodás  és  testi  fejlődésének  biztosí-
tása.  A  kenyéren,  tápláló  ételen,  ruhán,  meleg  szobán,  testi
edzésen  kívül  még  nagy  feladatok  állnak  előtted.  Nem  merül  ki
szülői  gondod  az  értelmi  nevelésben.  Az  ismeret,  tudás,  szak-
képzettség,  a  diplomának  kézbeadása  még  nem  minden.  Gyerme-
kedet  Isten  számára  kell  felnevelned,  hogy  ő  Isten  tulajdona
legyen.  A  gyermeknek  éreznie  kell,  hogy  ő  Isten  teremtése  és
az Ő tulajdona.

 



139

A  nevelőmunkában  áhított  célnak  tekintik,  hogy  a  gyerme-
ket  engedelmességre  neveljék.  Sokszor  halljuk  szülők  ajkáról,
h°gy  gyermekeik  engedelmességében  látják  nevelésük  koroná-
ját.  Büszkén  mondják,  hogy  gyermekük  már  szó  nélkül  engedel-
meskedik!  Beletöröm  az  engedelmességbe,  meg  kell  tennie
parancsolataimat,  mondja  egy-egy  szigorú  apa!  Nem  ez  az  igazi!
A  gyermeket  szeretetre  kell  nevelni.  Adja  át  önmagát  szeretet-
ből  neked,  ez  az  engedelmesség.  Adja  át  önmagát  szeretetből
Istennek,  ez  az  igazi  engedelmesség.  Engedje  magát  szülő  és
Isten  által  vezettetni,  ez  a  bizalom  és  ebből  származik  az  enge-
delmesség.

Mi  neked  a  gyermeked?  Isten  teremtménye.  Kié  a  gyerme-
ked?  Az  Istené.  Akkor  lesz  égből  küldött  igazi  gyermek  és
annál  inkább  lesz  a  tied,  a  családodé,  a  nemzeté,  az  egyházé,
minél inkább Isten tulajdonává teszed őt.

Mária  és  József  a  templomban  megtanulták,  hogy  gyerme-
kük az Istené.

2.  A  történet  intéssel  fordul  a  szülőhöz:  építsd  meg  a  temp-
lomba vezető utat!

Nem  térbeli,  hanem  lelki  útról  van  szó.  Nem  azt  jelenti,
hogy  vasárnap  kiadom  a  templombamenési  parancsot,  azután
elindulunk  és  megérkezünk,  hanem  hogy  olyan  lelket  adok  csa-
ládi  életemnek  és  olyan  lelkülettel  töltöm  meg  otthonomat,  hogy
abból természetszerűleg út vezet a templomba.

Jézus  otthonában  vallásos  szellem  és  istenfélelem  uralko-
dott.  A  kegyes  szülők  Istenben  éltek.  Ajkukon  imádság  és  szent
ének  zendült.  Mindennapi  életüket  vallásos  buzgóság  hatotta  át.
Mikor  Jézus  templomba  vágyódott,  nem  mondták:  más  dolgunk
van,  nem  megyünk  el!  Vagy:  messze  van,  maradj  itthon!  Hiába
is  mondták  volna,  Jézus  azt  felelte  volna:  én  elmegyek,  enged-
jétek, hogy elmenjek!

A  gyermek  lelke  tele  van  Isten  után  való  vágyódással.  Lelke
szinte  sóvárogja  az  érzékfeletti  titokzatos  világot.  Szíve  ön-
tudatlan  vágyódással  fordul  Isten  felé.  A  vallásosság  csírája  él
képzeletében.  Nincsenek  öntudatos  vallásos  képzetei.  Nem  ismeri
az  Istent,  mégcsak  nem  is  sejtheti  a  vallásosság  követeléseit  és
tartalmát.  Mégis  kicsi  gyermekcipőben,  bizonytalan  tipegéssel,
sóvárogva  kitárt  karokkal  elindul  Isten  felé.  Mikor  tündérvárak
lonccal  befutott  kapuján  tágranyílt  szemmel  betekintget,  Isten
országa   csodálatos   titkainak   tükörképét   szemléli.    Tündérek

 



140

emberfeletti  erejében  megsejti  a  láthatatlan  és  még  ismeretlen
Isten  hatalmát.  Előbb  él  lelkében  Isten  sejtelmes  tudata,  mint
neve  az  ajkán.  Lelkét  öntudatlanul  elárasztja  a  vallásos  szellem
titokzatos  teljessége:  a  Mindenható  előtt  való  meghódolás  és  az
önmagunkat felajánló szeretet.

A  szülőház  vallásos  szelleme  a  szülők  életéből  árad  ki.
Olyan  mint  a  levegő,  a  gyermek  nem  látja,  de  benne  él.  Be-
lélegzi,  megtölti  vele  tüdejét,  belekerül  szervezetébe,  véredé-
nyeinek  csatornáján  át  elárasztja  gondolkodását,  érzésvilágát
és  beszűrődik  akaratába.  Nem  tudás  és  nem  ismeret,  nem  meg-
magyarázott  vallási  igazság,  hanem  észrevétlen  lelki  benyomás
arról  az  igazságról,  hogy  az  Isten  szeret  minket.  Ezt  a  szerete-
tet  a  gyermek  a  szülői  szeretetben  szemléli  és  érzi.  Az  anya  és
apa  önfeláldozása,  lemondó  munkája,  megértő  megbocsátása,
kemény  akarata  és  hűsége  az  ő  lelkében  a  szeretetben  válnak
teljessé.  Isten  arcát  szülei  arcáról  rajzolja  meg.  Nem  a  világ-
mindenség  magyarázza  meg  néki  Isten  lényének  titkát,  hanem
szüleinek  a  szeretete.  Nézi  édesapja  és  édesanyja  életét  és  azt
mondja:  látom  az  Istent!  Ha  eltöröljük  a  szülők  arcának  hely-
telen  Vonásait  és  belerajzoljuk  a  hiányzó  vonásokat,  mi  is  csen-
des  vallomással  elmondjuk:  ilyen  az  Isten!  Elveszünk  belőlük
minden  tökéletlenséget.  Olyannak  képzeljük,  mint  amilyennek
lenniök  kellene:  önfeláldozónak,  tisztának,  kitartónak,  erős
akaratúnak,  égfelé  tekintőnek,  hűségesnek,  és  azt  mondjuk:
láttam  az  Istent.  Gondolatban  megáldom  az  édesapám  és  édes-
anyám  ködbetűnt  arcát,  mely  valamikor  számomra  Isten  arcának
első meglátását jelentette.

A   gyermek  vallásos   gondolkodásának  későbbi   fejlődése
tulajdonképen  nem  egyéb,  mint  az  öntudatlan  vallásos  érzés
sejtelmeinek   tudatossá   válása.   Vallási   élete   tartalmat   nyer   s
szülei életpéldáján eljut az Istenhez.

Édesapák,  édesanyák,  tudjátok-e,  hogy  mit  csináltok  folyto-
nosan? Gyermekeitek lelkébe rajzolgatjátok az Isten arcát!

A  templomba-indítás  a  szülők  együttes  munkája,  hiszen  az
tulajdonképen  az  ő  vallásosságuk  természetes  következménye.
Családi  szokásaik  előkészítik  a  gyermeket  a  templombamenésre:
az  otthoni  imádkozás,  az  éneklés,  a  bibliaolvasás.  Mire  eljut  a
gyermek  a  templomba,  nem  lát  benne  idegen,  ismeretlen  helyet,
hanem  életének  egy  szükséges  tartozékát.  Olyan  az  számára,
mint  a  legszentebb  hajlék,  melyben  ő  az  Istent,  az  Isten  pedig  öt-

 



141

keresi.  Számára  életszükséglet  a  templom,  benne  táplálják  lelkét,
nemesítik szívét, adnak alkalmat Istennel való találkozásra.

A  szülők  együtt  vezessék  gyermeküket  a  templomba.  A  val-
lásos  nevelés  és  szoktatás  gyakran  az  édesanya  kizárólagos  fel-
adatának  látszik.  Az  apák  kikapcsolódnak  a  vallásos  nevelés
munkájából.  Azzal  mentegetik  magukat,  hogy  őket  leköti  a
kenyérszerzés  gondja,  sokszor  nincsenek  otthon,  úgyhogy
hiányzik  a  gyermek  lelkiéletével  való  foglalkozásuk  állandó-
sága.  Különben  is  —  mondják  —  az  apa  lelke  érdes,  az  anyáé
lágy  és  megértő.  A  férfit  munkája  és  szórakozása  elviszi  ottho-
nából,  az  anya  ellenben  mindig  otthon  van.  Természetes  tehát,
hogy  a  vallásos  nevelés  munkáját  az  édesanyák  végzik.  Mindez
azonban  erőtlen  magyarázat  csupán  és  üres  mentegetődzés.
A  valóság  az,  hogy  az  édesapát  senki  se  mentheti  fel  gyerme-
kének  vallásos  nevelési  kötelességei  alól.  A  gyermek  lelkére
nagy  csalódást  és  szegényedést  jelent,  ha  apja  nem  megy  a
családdal  templomba,  ha  a  bibliaköri  összejöveteleken  nem  vesz
részt,  ha  családi  körben  nem teszi  maga  elé  a  bibliát  és  esténként
nem  énekeli  gyermekeivel  együtt  a  korált.  Lassanként  kiérlelő-
dik  a  lelkében  az  a  felfogás,  hogy  nincs  mindenkinek  szüksége
az Istenre.

Ez  a  szomorú  jelenség  megkérdezi  az  apáktól:  miért  nem
végzitek  el  a  vallásos  nevelés  reátok  bízott  munkáját?  Meg-
kérdezi  a  hitveseket:  el  tudjátok-e  vezetni  Istenhez  gyermekei-
teket, ha férjeteket mindeddig nem tudtátok Őhozzá elvezetni?

3.  A  bibliai  történet  még  egy  intéssel  fordul  a  szülőhöz:
maradj gyermekeddel együtt Istennél!

A  gyermek  Jézus  templomba  menése  fájdalmas  fordulatot
vesz.  A  szülők  elveszítik  gyermeküket.  Hazatérés  közben  észre-
veszik,  hogy  a  gyermek  Jézus  elmaradt.  Keresik,  de  nem  talál-
ják.  Visszamennek,  kérdezősködnek,  de  hiába!  Elmúlik  három
nehéz  nap.  Bizonytalanságban  eltelő  napok,  rémlátó,  gyötrelmes
éjszakák.  Háromszor  24  óra  telve  gonddal,  fájdalommal,  talál-
gatással és csalódással.

Az  elvesztett  gyermek  fájdalmas  szülői  sorsot  jelent.  Le-
mérhetetlen  gyötrelmes  kín,  mikor  a  szülő  egyszerre  csak  rá-
eszmél  arra,  hogy  elvesztette  gyermekét.  Felnőtt  a  fia,  felserdült
a  leánya,  válláig  ért  már,  erős,  izmos  lett,  sudár,  tejarcú,  sugárzó
szemű  és  elvesztette  őt.  Elrabolta  az  utca,  a  város,  a  barátok,
a  tündöklő  világ.  Látszólag  még  otthon  él,  de  már  nem  tartozik

 



142

hozzájuk.  Az  ő  fiuk  és  leányuk,  de  már  idegenné  vált.  Testük-
ből  való  test,  vérükből  való  vér,  de  lelke  már  nem  az  övék,
kirepült  az  otthon  acélházából,  mint  rabmadár  aranyos  kalic-
kájából.  Más  a  gondolkodása,  az  öröme,  a  vágyódása,  az  élet-
iránya.  Más  álmok  rajoznak  lelkében,  más  tüzek  lobognak  sze-
mében.  Óh  jaj,  rettenetes  sors  sír  a  szülő  megállapításában:  el-
vesztettem a gyermekemet!

Isten  a  szülői  szív  kemény  gyötrelmében  ítéletet  mond.  így
szól:  nálam  együtt  és  egyek  lehettek,  miért  nem  tartottad  meg
őt nálam és bennem?

A  gyermek  elveszítése  önvizsgálatra  kényszerít.  Megkérdezi
a  szülőktől,  hogy  minek  tekintették  gyermeküket?  Megadták-e
néki  mindazt,  amire  lelkének  és  lelki  fejlődésének  szüksége  volt?
Mit  tettek  és  mit  nem  tettek?  Mennyi  időt  fordítottak  a  szív
és  lélek  kiművelésére?  Mennyi  volt  munkájukban  az  erkölcsre
nevelés  és  mennyi  a  hitre-nevelés?  Hogyan  értékelték  az  embe-
rek  munkáját  és  hogyan  az  Isten  munkáját?  Igénybe  vették-e
az  emberi  erőket  és  engedték-e  érvényesülni  Isten  erejét?  Isten
azért  ajándékozott  a  szülőknek  esztendőket,  hogy  gyermeküket
ezalatt  az  ő  gyermekévé  tegyék.  És  íme,  a  gyermek  elveszett
és  elveszítése  vádlevél  a  szülők  ellen.  Nemcsak  marcangoló  fáj-
dalom tehát, hanem ítélőszék elé idéző vádlevél is!

Mária  és  József  hiába  keresték  gyermeküket  mindenütt,
végre a templomban megtalálták.

Elveszített  gyermekedet  hiába  próbálod  újból  visszasze-
rezni.  Nem  használ  a  szigorú  fegyelmezés.  Az  erkölcsi  követe-
lések  emelésével  és  következetes  érvényesítésével  sem  érjük  el
a  kívánt  eredményt.  Hiába  próbálkozunk  az  akarat  leigázásával.
Hiába  válunk  fiúnk  barátjává  s  leányunk  barátnőjévé.  Engedé-
kenységgel  s  bizonyos  megalkuvással  is  hiába  kísérletezünk.
Az  elvesztett  gyermeket  csak  Istennél  lehet  megtalálni.  Tehát
először  is  a  szülőnek  kell  Istenhez  érkeznie,  hogy  azután  gyer-
mekét  Istennél  megtalálhassa.  Ennek  lehetősége  egyedül  Krisz-
tusban  van.  Isten  igéje,  az  imádság,  a  templom,  a  szentség,  a
hívő  közösség  szülő  és  gyermek  számára  drága  eszközei  az
Istenhez érkezésnek.

Szülők,  akik  elveszítették  gyermekeiket,  próbálják  meg,
Istennél  megtalálják  őt.  Szülők,  kik  még  közelükben  tudják
gyermekeiket, Istennél megtarthatják őket.

 



Végezetül  azután  minden  szülő  és  gyermek  Isten  elé  kerül.
Annak  adjuk  őket  vissza,  akitől  kaptuk.  Isten  rátekint  a  meg-
érkezőkre.  Megvizsgálja  gyermekeinket,  hogy  szülői  munkánk-
kal  milyen  orcát  rajzoltunk  életükre.  Számonveszi  tőlünk  gver-
mekeinket,  de  nem  a  tudásukat,  a  vagyonukat,  az  állásukat,  a
boldogulásukat,  hanem  a  lelküket.  Jaj  nékünk,  ha  ezt  mondja
Isten  ítélete:  Elvesztettél  egy,  két,  három  lelket!  Boldogság,  ha
azt mondja: Megtartottad és hazasegítetted őket!

 



Isten követei.
Vízkereszt utáni vasárnap.

Malak.  2,  1—7.:  Most  azért  néktek  szól  ez  a  parancsolat,
ti  papok!  Ha  meg  nem  hallgatjátok  és  ha  nem  veszitek  szíve-
tekre,  hogy  dicsőséget  adjatok  az  én  nevemnek,  azt  mondja
a  Seregeknek  Ura:  átkot  bocsátok  reátok,  és  elátkozom  a  ti
áldásotokat.  Bizony  elátkozom  azt,  ha  nem  veszitek  szívetekre!
ímé,  én  megrontom  a  ti  vetni  való  magotokat  és  szemetet
szórok  orcáitokba,  a  ti  ünneplésteknek  szemetjét,  és  ahhoz
hordanak  ki  titeket.  És  megtudjátok,  hogy  azért  adtam  néktek
e  parancsolatot,  hogy  szövetségem  legyen  a  Lévivel,  azt  mondja
a  Seregeknek  Ura.  Szövetségem  volt  vele  életre  és  békességre,
és  félelmül  adtam  azt  néki  és  félt  engemet  és  megalázta  magát
az  én  nevem  előtt.  Igazság  törvénye  volt  az  ő  szájában  és  nem
találtatott  álnokság  az  ő  ajkaiban.  Békességben  és  egyenes-
séggel  járt  velem  és  sokakat  megtérített  a  bűnből.  Mert  a  pap-
nak  ajkai  őrzik  a  tudományt  és  az  ő  szájából  törvényt  várnak,
mivel a Seregek Urának követe ő.

Az  emberiség  történetének  vannak  láthatatlan  írói,  kik
szürke  köntösben,  rejtett  névtelenségben  húzódnak  meg  az  ese-
mények  mögött.  Ezekhez  tartoznak  a  lélekkel  lélekért  munkál-
kodók.  Köztük  első  helyre  sorolom  Isten  szolgáit,  mert  a  mun-
kálásra  váró  lelkeket  Isten  kezéből  veszik  át,  munkájukat  Isten
erejével  végzik  és  róla  első-  és  utolsósorban  Istennek  adnak
számot.

Minden  korszakban  találkozunk  Isten  követeivel.  Néha
közönséges  darócban,  máskor  a  hatalom  királyi  bíborában,
vagy  a  prófétaság  hasogatott  köntösében  lépnek  elénk.  Némely-
kor  varázsló,  esőcsináló  papnak  nézik,  vagy  szertartást  végző
oltáremberré  teszik,  de  való  értékük  szerint  mindenképen  Isten
követségében jönnek és örökkévaló izenetet hoznak.

1.  Isten  követe  mindig  küldetésben  jön.  Hivatásának  jel-
lemző  vonása  abban  rejlik,  hogy  nem  önmagát  képviseli,  hanem
az  Istent.  Szavában,  cselekedetében,  akaratában  és  terveiben
nem  ő  érvényesül,  hanem  az  Isten.  Feladatát  a  próféta  ezzel
az  igével  fejezi  ki:  Adjatok  dicsőséget  Isten  nevének!  Küldi  az
Isten,  hogy  szolgálata  által  szövetséget  kössön  az  emberekkel
s  békességre  és  istenfélelemre  vezesse  őket.  A  bűnből  megtérésre

 



145

indítja,  azután  egyenes  útra  vezeti  az  embereket.  Mindez  pedig
együtt Isten örök dicsőségét jelenti.

Mi  tehát  az  Isten  dicsősége?  Az  Istenről  való  igaz  ismeret,
mely  örök  munkáin  át  megismerteti  velünk  az  Ő  örökkévaló
lényét.  Isten  teljes  elismerése,  midőn  két  kezemmel  viszem  éle-
temet  s  odaállítom  azt  az  élő  Isten  elé  ezzel  a  vallomással:  Örök
királyom  vagy!  Istenben  való  életem,  midőn  nem  élek  magamban
és  másokban,  nem  élek  a  bűnben  és  a  külső  világ  hatalmasságai
alatt, hanem az Istenben.

Isten  dicsősége  Jézusban  jelent  meg  és  benne  válik  teljessé.
Isten  követének  küldetése  tehát  abban  áll,  hogy  nemcsak  Krisz-
tus  evangéliumát  prédikálja,  hanem  egyszersmind  Krisztust,
mint  egyetlen,  örök  evangéliumot.  Arról  tesz  bizonyságot,  hogy
Isten  egyedül  a  Jézus  Krisztus  által  békéltette  meg  magát  az
emberekkel..  Elfogadta  Krisztus  békéltetés  szolgálatát,  általa
megbékéltette  magával  a  világot,  nem  tulajdonítván  nekik  az  ő
bűneit.  Követeire  rábízza  ezt  az  üzenetet:  Isten  megbékél  vele-
tek a Krisztusért!

Isten  követeinek  küldetése  tehát  abban  áll,  hogy  Isten  szö-
vetségét  hirdetik  az  embereknek  és  megismertetik  velük  Jézus
üdvösségmunkáját,  az  igazi,  teljes  evangéliumot.  Próbálják  meg-
tanítani  őket  az  Istenben  való  életre.  Mivel  pedig  a  követek
érkezésekor  éppen  úgy,  mint  annakelőtte,  az  emberek  nem
ismerték  meg  és  nem  ismerték  el  a  Jézusban  kijelentett  igazi
Istent,  a  követek  eszmélésre,  önvizsgálatra,  bűnbánatra  indíta-
nak.  Értsétek  meg  emberek  —  így  szólnak  —,  hogy  Isten  dicső-
ségében  nemcsak  Istenről,  hanem  rólatok  is  szó  van.  Ha  Isten
munkájáról  szó  esik,  az  azért  van,  hogy  meglássátok  lelketek
üdvösségének  és  örök  boldogságának  kérdését.  Fogadjátok  hát
el, amit szövetségében nektek kínál.

A  küldetés  azonban  nem  merül  ki  ebben  a  békés  feladatban.
Isten  követe  hadüzenettel  jön,  mert  Isten  izenetével  szemben
a  Sátánnak  is  van  izenete.  Mindig  két  hatalmasság  ütköző-vona-
lán  áll  és  hadat  izén  a  bűnnek.  Természetes  tehát,  hogy  ennek
következtében  harcban  él  s  vállalja  az  igazság  és  bűn  harcának
minden  megpróbáltatását,  fájdalmát  és  kockázatát.  Ezért  Isten
követe  mindig  félő  remegéssel  fogadja  Isten  megbízását.
Könyörgő  imádsággal  védekezik  Mózes,  kiáltó  szóval  a  prófé-
ták: Ifjú vagyok még, nem tudok a küldetésnek eleget tenni!

 



146

Ezért  roskad porba Pál apostol  és  ez  a  döbbenet  nehezedik
Luther lelkére.

Isten  követe  ma  is  remegéssel  fogadja  küldetését.  Lehajtott
fejjel  lép  a  szószékre,  az  oltár  elé  s  minden  szolgálatában  alá-
zattal  érzi,  hogy  Isten  küldetésében  jár  a  földön.  Ez  a  lehajtott
fej  jelképezi  gyengeségének  állandó  érzetét  s  küldetésének  meg-
rázó  fenségét.  És  mégis,  ez  az  erőtlenség  válik  benne  erővé.
Félelméből  bátorság  születik,  égető  elégedetlensége  csodálatos
megnyugvásba olvad.

Ha  az  egyházak  szolgáit  látod,  lásd  meg  bennük  Isten  köve-
teit, kik küldetéssel lépnek földi munkájukba.

2. Isten követei örökrendelésű munkát végeznek.
A  próféta  ezt  a  munkát  így  foglalja  egybe:  „A  papnak  ajkai

őrzik  a  tudományt  és  az  ő  szájából  törvényt  várnak,  mivel  a
Seregek Urának követe ő.”

Isten  az  ö  követének  ajkára  bízza  a  tudományt.  Nem  valami
világi  tudományról  van  szó.  Isten  nem  azért  küld  követeket,
hogy  algebrára,  fizikára,  történelemre,  nyelvekre  tanítsák  az
embereket.  Isten  tudományáról,  az  élet  tudományáról  van  szó.  Ez
a  tudomány  Isten  evangéliomában  van  összefoglalva.  Elmondja
mindazt,  amit  Isten  az  emberért  cselekedett.  Tehát  Isten  tudo-
mánya  az  emberről  szóló  tudomány.  Azután  Isten  munkájáról
szóló  tudomány.  Megmutatja  az  isteni  kegyelem  csodálatos
intézkedéseit,  melyekkel  a  bűnös  embert  megváltotta.  Elbeszéli
azokat  a  módokat  és  eszközöket,  melyekkel  az  embert  elvezeti
a számára elkészített üdvösség küszöbéhez.

Isten  az  Ő  tudományát  adja  szolgáinak  ajkára.  Azt  paran-
csolja,  hogy  ne  önmagukat  prédikálják  és  ne  saját  erkölcsi
felfogásukat,  vagy  vallási  élményeiket  hirdessék,  hanem  mindig
és  egyedül  Krisztust.  Mert  Krisztus  a  lényege  a  reájuk  bízott
Bibliának.

Isten  az  Ő  tudományát  szolgáinak  ajkára  adja.  Nem  rejti
zárt  kincseskamrába,  mert  akkor  az  holt  kincs  lenne.  Nem  zsú-
folja  egybe  teológiai  rendszerbe,  mert  akkor  csak  kévéseké
lenne  a  mindenki  drágasága.  Nem  önti  az  emberek  fejébe  igé-
jét,  mint  önmagáért  való  ismeretet,  mert  akkor  csak  az  értelem,
és  csak  az  értelmesek  dolga  lenne,  hanem  szolgáinak  ajkára
adja,  hogy  állandóan  prédikálják  és  szüntelenül  hirdessék,  hogy
lélekzetük,  sóhajtásuk,  nyögésük  és  beszédük  mindig  ennek  a
tudománynak az állandó őrzése legyen.



147

Az  ajkon  Isten  igéjét  a  szív  őrzi.  Elvész  Isten  követeinek
ajkán  Isten  igéje,  ha  szívük  azt  nem  erősíti  meg.  A  szív  hívő
meggyőződésével  erősíti  meg  Isten  igéjét  Isten  követe  hiszi  az
igét,  meg  van  győződve  örök  igazságairól.  Számára  az  igében
megmutatott  bűnös  emberarc  és  megváltó  istenarc  nem  idegen,
valótlan  mese,  hanem  örök  bizonyosság.  Neki  az  igéről  van
tapasztalata  és  élménye.  Azután  a  buzgó  imádság  őrzi  azt.
Az  imádság  Istennel  egyesíti,  így  tehát  az  imádság  szava  mindig
az ajakra helyezett igét őrzi.

Azután  őrzi  ezt  az  igét  Isten  követének  hűséges  munkája.
Nemcsak  prédikálás  előtt  készül  igehirdető  munkájára,  hanem
élete  minden  órájában.  Bibliája  fölé  hajol,  belemélyed  az  ige
tanításába.  Segítségül  hívja  a  teológiai  tudományokat.  Kezében
szótárral,  nyelvtannal,  írásmagyarázati  munkával  keresi  az  ige
értelmét.  Azután  töprengve  kutatgatja,  hogy  ebben  az  igében
Isten  mit  ízen  az  ember  lelkének  gazdagítására.  Különösen
pedig,  mit  izén  a  mai  embernek  és  annak,  ki  ebben  a  község-
ben lakik és aki ebben a templomban telepedett le.

Szent,  nagy  és  nehéz  munka  ez!  Nem  elég  ehhez  a  fej,
a  száj,  a  szív  és  a  lelkiismeret.  Könnyű  lenne,  ha  a  magunkéi:
adhatnánk.  Nekünk  azonban  az  Istenét  kell  közölnünk.  Könnyű
lenne,  ha  szorgalmunk,  tudásunk,  képességünk  megmutatásáról
volna  szó,  ha  elegendő  lenne  az  emberi  igény kielégítése.  Nekünk
azonban  erőnket  meghaladó  feladatot  kell  megoldanunk  s  az
ember  isteni  igényét  kell  kielégítenünk.  Ezért  azután  Isten
követe  hűséges  készülés  után  is  készületlennek  érzi  magát.
Hiába  tanulja  meg  leckéjét,  reszkető  iskolásgyerekként  áll  a  szó-
székre.  Munkája  elvégzése  után  pedig  a  munka  jólvégzésének
békessége helyett bűnbánatos elégedetlenség égeti lelkét.

Sokszor  rátekintesz  Isten  követére,  mikor  prédikálásra
nyitja  száját.  De  vájjon  egyetlen  egyszer  is  gondoltál-e  arra,
hogy az ajkára helyezett tudomány milyen elbírhatlanul nehéz?

Isten  követének  további  munkája  abban  áll,  hogy  szája  tör-
vényt  hirdet.  Ez  azt  jelenti,  hogy  Isten  képviselőjeként  lép  a
földre és Isten erkölcsi világrendjét védelmezi.

A  társadalmi,  gazdasági  és  szociális  rendszerek  korszakon-
ként  változnak.  Szemeink  előtt  kihunyó  csillagként  sokszor  el-
sötétednek  a  régi  igazságok.  Új  szempontok  és  új  igazságok
húzódnak  az  emberiség  életébe.  Szellemáramlatok  változnak,
világnézetek   átalakulnak.   Néhány   vonás   eltüntetésével   és   új

 



148

vonások  meghúzásával  új  arcú  kultúra  néz  felénk.  Az  erkölcs
sem  állandó,  ha  az  csupán  a  kultúra  termékeképen  és  nem  az
Istennel  való  közösség  következményeképen  jelentkezik.  Átala-
kul  a  korszellem  hatása  alatt  az  igazság  fogalma  is.  Az  átalaku-
lás  hatását  megérzi  a  művészet,  az  irodalom,  a  társadalom  és
a  szellemi  élet.  De  a  változások  megdöbbentő  sokféleségében
megmarad  változatlanul  Isten  törvénye.  A  papok  szája  ezt  a
változatlan törvényt hirdeti.

Isten  követe  megalkuvás  nélkül  képviseli  és  védelmezi  Isten
örökkévaló  világrendjét.  Körülötte  tobzódhatnak  ellenséges,  új
szellemáramlatok  s  új  áligazságok  nyers  erővel  érvényesíthetik
hatalmukat,  ő  változatlanul  áll  Isten  változhatatlan  törvénye
mellett.  Mi  már  átéltünk  egy  ilyen  istenellenes  korszakot.  Akkor
a  kommunizmus  meg  akarta  dönteni  Isten  örökkévaló  világ-
rendjét.  Megfosztotta  trónjától  a  Krisztust.  Kigúnyolta  Isten
parancsolatait.  Megingatta  a  házasság  erkölcsi  alapját.  Szembe-
fordította  a  gyermeket  szüleivel.  Mesének  mondta  a  vallás  taní-
tásait  és  avult  balgaságnak  a  tiszta  erkölcs  követeléseit.  Sok
minden  megváltozott  ebben  a  szomorú  időben!  Megingott  az
állam,  elhomályosodott  a  nemzet  arca,  recsegtek  a  keresztyén
társadalom  tartóoszlopai,  idegen  vonások  húzódtak  az  emberek
életébe.  Az  egyház  azonban  állt  mozdulatlanul.  Isten  követeinek
szája  a  régi  törvényt  hirdette.  Kopottköntösű,  koldusszegény
papok  egyenes  gerinccel,  kemény  bátorsággal  álltak  a  tűzben
égő földön s szájuk Isten törvényét hirdette.

Gondoltál-e  valamikor  is  arra,  hogy  Isten  gyarló  követe
Isten örök erkölcsi világrendjét hordozza az ajkán?

Isten  követének  munkájához  tartozik  az  is,  hogy  Isten
dicsőségét önmagán is megmutatja.

Isten  szolgája  saját  egyéniségében  is  Isten  dicsőségét  sugá-
rozza.  Értsük  meg:  nem  önmagát,  nem  családját,  nem  képes-
ségeit, nem önön nagyságát, hanem Isten dicsőségét.

Ezt  a  munkát  végzi  hivatásának  hűséges  betöltésével.  Kevés
hivatáskör  rejt  magában  annyi  kísértő  csillogást,  bálványozta-
tást, hiúság-kielégítést, mint a lelkipásztor szolgálata.

Neki  azonban  naponként  és  esetenként  el  kell  némítania
dicsőségvágyát  és  hiúságát.  Meg  kell  ölnie  önmagában  önmagát.
Meg  kell  semmisülnie,  hogy  azután  Istenben  újra  megtalálhassa
önmagát.

 



149

Ez  a  hivatás-szolgálat  igazi  Isten-szolgálatot  jelent.  Nem  is
a  lelkész  végzi  ezt  a  munkát,  hanem  maga  az  Isten.  Ő  csupán
szent  engedelmességgel  átadja  magát  az  Istennek.  Engedi,  ho°y
értelmi  képességével  Isten  rendelkezzek,  hogy  szívéből  ki-
bányássza  a  szükséges  tiszta  érzelmeket,  hogy  nyelvére  rá-
helyezze  az  Ő  igéjét.  Isten  követének  a  munkája  Isten  előtt  meg-
hajoló engedelmes szolgálat.

A  lelkipásztornak  Isten  dicsőségét  kell  munkálnia  ember-
társaihoz  való  viszonyában  is.  Szelídnek  kell  lennie,  mint  a  pász-
tornak,  határozottnak,  mint  felsőbb  akaratot  végrehajtó  szolgá-
nak,  keménynek  és  kíméletlennek,  mint  a  prófétának,  ki  pórnak
és  királynak  egyformán  szemébe  mondja  az  igazságot.  Föléje
kell  emelkednie  az  embereknek  és  a  földi  világnak.  A  lélek  isko-
lájában  meg  kell  tanulnia  az  igénytelenséget,  szerénységet  és
alázatot.  Meg  kell  tanulnia  az  önmegtagadás  legnagyobb  mér-
tékét,  a  mindennapi  természetes  és  teljes  áldozathozatalt.  Emel-
kednie  kell  a  lelkinagyság  bércorma  felé,  hogy  tudjon  mindent
jóramagyarázni,  sok  mindent  megérteni  és  sok  mindent  meg-
bocsátani.  Mindezt  pedig  nem  önmagáért,  nem  kénytelen  kény-
szerből,  nem  az  állás  elkerülhetetlen  muszájából,  nem  is  saját
nagyságának  szemléltetéséért  teszi,  hanem  egyedül  Isten  dicső-
ségéért.

Ha  nézted  az  Isten  követeinek  életét,  gondoltál-e  arra,
hogy  azok  Isten  dicsőségének  visszasugárzásáért  küldettek  a
földre?

Szobám  falán  függ  Vorwerk  Dietrich  bekeretezett  verse:
A  lelkész  prédikációja  önmagához.  Sokszor  elolvasom  az  egymás
alá  sorakozó  tömör  sorokat  s  némelyiket  pőrölyütésnek  érzem
lelkemen.

Szóljon  hozzánk  a  lelkésznek  önmagához  intézett  prédiká-
ciója  s  értesse  meg,  hogy  Isten  követeinek  egyéniségében  Isten
dicsőségének kell kirajzolódnia:

Milyen legyen a lelkipásztor?
Emberpéldány a legjavából.
Nagy és — kicsiny; lélek, királyi —
És egyszerű, ki tud szolgálni.
Hős, ki magát féken tartja,
S ember, — Istennel volt harcba',
Forrása a szent életnek,
Bűnös, kit Isten nem vet meg,

 



150

Úr, ki nem szolgál vágyának,
Ám szolgája az árvának,
Megtörni őt nincs hatalom,
De a gyöngének oltalom,
Tanítványa Mesterének,
Szellemharcban áll vezérnek,
Koldul egyre, s mégis gazdag,
Dúsan oszt, hol nyomor jajgat,
Hol áll a harc: egész ember,
S mint asszony sír a beteggel.
Mint agg bölcs: érett —
Angyali lélek:
Bízó, néz égre,
S a kicsinyt mégse
Veti meg. Vidám ő,
A bússal szenvedő,
Irigyet megvető.
Színtiszta elme.
Igazat lelsz te
Szavába'. Béke,
S tetterő lénye.
Maga az épség —
Ó, milyen vétség,
Hogy egészen más vagyok .. .*)

(Kutas Kálmán ford.)

Isten  követének  gyönyörűséges  eszményi  képe  ez.  De  olva-
sás  közben  mélyre  hajol  a  fej  s  alázatosan  mondja:  nem  bizony-
ságlevél  ez,  hanem  vádlevél,  kemény,  nehéz  vallomás  arról,  hogy
az eszményi arctól messzeesik Isten követének valóságos arca.

*) A vers német szövege:
Ein Pfarrer muss  sein Ein   Mann   auf   den  Kampfesstätten,
Ganz  gross und ganz klein; Ein  Weib  an  den  Krankenbetten;
Vornehmen   Sinss,   wie   aus   Königsgeschlecht, Ein  Greis   im  Schauen,
Einfach  und   schlicht,   wie   ein   Bauernknecht; Ein  Kind   im   Trauen;
Ein  Held,  der sich  selbst bezwungen, Nach Höchstem trachtend,
Ein  Mensch,  der mit Gott  gerungen; Das Kleinste achtend;
Ein  Quell von heiligem  Leben, Gestimmt zur Freude,
Ein Sünder,  dem  Gott vergeben; Vertraut  dem  Leide,
Ein   Herr  dem  eignen  Verlangen, Weitab   vom   Neide;
Ein Diener den Schwachen und Bangen; Im Denken klar,
Vor keinem Grossen sich beugend, Im Reden wahr;
Zu  den  Geringsten sich neigend; Des  Friedens  Freund,
Ein  Schüler vor  seinem Meister, Der  Trägheit  Feind;
Ein Führer im Kampf der Geister; Feststehend in sich,
Ein  Bettler  mit  flehenden  Händen, Ganz   anders   als   ich.
Ein Herold mit  goldenen  Spenden;

 



151

3.  Isten  követeinek  munkája  nagy  felelősséggel  jár.  A  fele-
lősség  együtt  növekszik  a  megbízás  nagyságával.  Isten  követeire
sok  bízatott:  Isten  tudománya,  a  bűnös  emberi  lélek,  az  üdvö-
zítő  kegyelem,  az  erkölcsi  világrend,  Krisztus  kiábrázolása.
Természetes tehát, hogy felelősségük elbírhatlanul nagy.

Isten  követei  felelősséggel  tartoznak  az  Istennek.  Felelős-
séggel  tartoznak  elvégzett  és  elvégzetten  munkájukért,  annak
tartalmáért  és  irányáért,  dolgozásuk  lelkéért,  életük  bizonyság-
tételéért és hazugságáért.

Erről  a  felelősségről  csak  megrendült  lélekkel  beszélhetünk,
mert  Isten  minden  követe  a  vádlottak  padján  érzi  magát  és  már
földi  életében  mindegyik  örök  ítélőszék  előtt  térdel.  Isten  erre
vonatkozó  kijelentése  határozott  és  kemény.  Ha  munkánkkal
és  életünkkel  nem  szolgáljuk  az  ő  dicsőségét,  ha  hazug-módra
hordozzuk  szánkon  az  Ő  igazságát  és  nem  őrizzük  meg  az  Ő
tudományát,  akkor  átkot  bocsát  reánk.  Még  ajkunk  áldását  is
elátkozza.  Megrontja  a  vetnivaló  magot.  Szemetet  szór  orcánkba.
Óh, jaj Isten követeinek, ha nem szolgálnak híven!

Isten  követeinek  felelőssége  az  emberiséggel  szemben  is
nagy.  Isten  az  evangéliomban  rájuk  bízza  a  világ  legnagyobb
értékét  és  a  világtörténelem  örök  sodrába  állítja  őket.  Velük
formáltatja  az  embereket,  a  társadalmat,  a  nemzetet.  Tisztítja
a  gondolkodást,  nemesíti  az  érzelmeket,  zabolázza  a  szenvedé-
lyeket.  Mérhetetlen  felelősség,  ha  Isten  követe  éppen  azzal
marad adós, aminek továbbadására elküldetett.

Felelősség  terheli  minden  emberrel  szemben,  mert  az  ember
örökkévaló  lelkét  bízza  rá  az  Isten.  Azért  küldi  el  az  Ő  szolgáját,
hogy  felrázza  az  embert  halálos  álmából,  bűntudatra  ébressze,
széttépje  álarcát,  megmutassa  neki  Isten  üdvözítő  kegyelmét,
hogy  kérjen,  követeljen,  tanítson,  példát  tárjon  eléje  mind-
addig,  míg  sikerül  őt  Krisztus  keresztjéhez  elvezetni.  Nehéz
kérdés  ez  a  lelkipásztor  életében.  Az  én  prédikálásom,  az  én
vallástételem,  az  én  papi  életem  Isten  eszköze  a  lélekmentés
munkájában! Óh jaj, ha kiesik lelkemből Isten parancsa!

Ha  nézed  Isten  követeinek  nehéz  küzdelmeket  rejtő  csen-
des  munkáját,  gondolj  megértéssel  arra,  hogy  az  Isten,  az  embe-
riség  és  az  ember  előtt  felelősség  nehezedik  reájuk  minden
cselekvésükért és minden mulasztásukért.

4.  A  papoknak  szóló  tanítás  sorai  között  Isten  az  igehallga-
tóknak  és  a  gyülekezeti  tagoknak  is  küld  üzenetet,  izeni  nékik,

 



152

hogy  mind  ez  az  ő  lelkükért  történik.  Követeit  azért  küldi  a
földre,  hogy  őket  hívják,  megkeressék,  hozzá  elvezessék,  meg-
gazdagítsák,  hívővé  tegyék.  És  most  megkérdezi,  hogy  javadra
felhasználtad-e  követeinek  szolgálatát?  Segítettél-e  nekik?  Meg-
tettél-e mindent, hogy szolgálatuk ne legyen hiábavaló?

Ha  megítéli  Isten  a  hűtlen  negyedlelkű  papot,  ki  béres  csu-
pán  és  nem  pásztor,  napszámos  csupán  és  nem  munkatárs,  akkor
megítéli  azokat  is,  kik  nem  hallgatják  az  Ő  igéjét,  nem  követik
életpéldáját  és  elfecsérlik  lelkük  megmentésének  drága  alkal-
mait.  Isten  megvetett  kegyelme  halálhozó  kőzáporként  visszahull
rájuk.

A  híveknek  részességet  kell  vállalniok  Isten  követeivel.
Mindig  ketten  dolgoznak:  a  lelkipásztor  és  a  hívő,  az  igehirdető
és  az  igehallgató.  Ez  nemcsak  tényleges  részvételt,  hanem  lelki
közösséget,  imaközösséget  és  munkaközösséget  is  jelent.  Meg-
kérdezi  az  emberektől,  hogy  igehirdetőjük  mellé  állnak-e  az  ő
felelősségteljes  szolgálatában?  Dolgoznak-e  vele  együtt?  Imád-
koznak-e  vele?  Azután  lelki  és  munkaközösségük  bizonysága-
képen  imádkoznak-e  érte?  Visszatérő,  vádaskodó  gondolatok
nyugtalanítják  lelkemet.  Gyermekkoromban  imádkoztam-e
naponként  szüleim  munkájáért?  Imádságommal  könnyítettem-e
családfenntartói  gondjaikon?  Imádkoztam-e  lelkitanítóimért?
Most  azután  megkérdezlek,  hogy  imádkozol-e  Isten  követeiért?
Imádkoztál-e  ezen  az  istentisztelen  értem?  Mikor  bejöttél  a
templomba,  mikor  felléptem  a  szószékre,  elmondtad-e-  csendes
sóhajtással:  Istenem,  légy  a  te  gyarló  szolgáddal,  add  néki  Lel-
kedet,  légy  az  ő  világossága,  hogy  a  Te  igéddel  megmutathassa
nekem  az  üdvösség  útját.  Nem  imádkoztál?  Hát  miért  hagysz
engem  egyedül  vergődni?  Miért  nem  erősítesz?  Miért  nem
támogatsz?

Ez  még  csak  első  lépés  papi  szolgálatod  felé!  Isten  téged
mindenképpen  az  ő  követévé  akar  tenni.  Azt  akarja,  hogy  papi-
köntös  nélküli  papja  légy!  Prédikálnod  kell  az  Ő  igéjét.  Kép-
viselned  kell  az  Ő  törvényét.  Családi  otthonodban,  gyülekeze-
tedben,  hivatásodban  hűséggel,  erkölccsel,  istenfélelemmel,  le-
mondással ki kell rajzolnod küldődnek az arcát.

Elsősorban  elhívott  szolgáihoz  küldte  Isten  az  Ő  kemény
követelését  és  félelmetes  fenyegetését.  Hajoljon  hát  meg  az  ige-
hirdetők  térde  az  örök  küldő  előtt  s  fogadják  szívükbe  az  Úr  sza-
vát:  „Most  azért  néktek  szól  ez  a  parancsolat:  ti  papok!  Ha  meg

 



153

nem  hallgatjátok  és  ha  nem  veszitek  szívetekre,  hogy  dicsőséget
adjatok  az  én  nevemnek,  azt  mondja  a  Seregeknek  Ura:  átkot
bocsátok  reátok  és  elátkozom  a  ti  áldásotokat;  bizony  elátko-
zom  azt,  ha  nem  veszitek  szívetekre!  íme,  én  megrontom  a  ti
vetnivaló  magotokat  és  szemetet  szórok  orcáitokba,  a  ti  ünnep-
lésteknek  szemetjét  és  ahhoz  hordanak  ki  titeket.  És  megtudjá-
tok,  hogy  azért  adtam  néktek  e  parancsolatot,  hogy  szövet-
ségem  legyen  a  Lévivel,  azt  mondja  a  Seregeknek  Ura.  Szövet-
ségem  volt  vele  életre  és  békességre  és  félelmül  adtam  azt  néki
és  félt  engemet  és  megalázta  magát  az  én  nevem  előtt.  Igazság
törvénye  volt  az  ő  szájában  és  nem  találtatott  álnokság  az  ő
ajkaiban.  Békességben  és  egyenességgel  járt  velem  és  sokakat
megtérített  a  bűnből.  Mert  a  papnak  ajkai  őrzik  a  tudományt
és  az  ő  szájából  törvényt  várnak,  mivel  a  Seregek  Urának  kö-
vete ő.”

Imádkozzanak Isten követei!
Imádkozzatok Isten követeiért!

 



A szeretet csodaszelencéje.

János  I.  4,  7—14.  „Szeretteim,  szeressük  egymást:  mert
a  szeretet  az  Istentől  van;  és  mindaz,  a  ki  szeret,  az  Isten-
től  született  és  ismeri  az  Istent.  A  ki  nem  szeret,  nem  is-
merte  meg  az  Istent;  mert  az  Isten  szeret.  Az  által  lett
nyilvánvalóvá  az  Isten  szeretete  bennünk,  hogy  az  ő  egy-
szülött  Fiát  elküldte  az  Isten  e  világra,  hogy  éljünk  általa.
Nem  abban  van  a  szeretet,  hogy  mi  szerettük  az  Istent,
hanem  hogy  ő  szeretett  minket  és  elküldte  az  ő  Fiát  engesz-
telő  áldozatul  a  mi  bűneinkért.  Szeretteim,  ha  így  szeretett
minket  az  Isten,  nekünk  is  szeretnünk  kell  egymást.  Az  Istent
soha  senki  nem  látta.  Ha  szeretjük  egymást,  az  Isten  ben-
nünk  marad,  és  az  ő  szeretete  teljessé  lett  bennünk.  Erről
ismerjük  meg,  hogy  benne  maradunk  és  ő  mibennünk,  mert
a  maga  Lelkéből  adott  minékünk.  És  mi  láttuk  és  bizony-
ságot  teszünk,  hogy  az  Atya  elküldte  a  Fiút  a  világ  üdvö-
zítőjéül.”

Ebben  a  rövid  bibliai  szakaszban  tizenháromszor  fordul
elő  valamiféle  alakban  a  „szeretet”  szó  és  kétszer  fordul  elő
ez  a  megszólítás:  Szeretteim!  A  sorokból  valósággal  áramlik
a szeretet fénye.

Olvasás  közben  kialakul  előttünk  a  bibliai  kép.  A  szeretet
apostola,  ki  valamikor  Krisztus  keblén  nyugtatta  fejét,  maga-
köré  gyűjti  híveit  és  halk  éneket  mond  nékik  a  szeretetről.
Ősz  haját  megborzolja  a  tengerpartról  szálló  kóbor  szellő.  Sas-
tekintetű  szeme  ellágyul  a  szeretet  sugarában.  Kinyújtott  keze
reszketve  ad  súlyt  beszédének,  midőn  lágy  hangon  így  szól:
Szeretteim!

Az  apostol  ma  is  beszél  a  szeretet  csodaszelencéjéről  és
csodálatos  mélyértelműség  jellemzi  beszédét.  A  szeretetet  Isten
szeretetéből  származtatja  és  pedig  Isten  irántunk  való  szerete-
téből  és  nem  a  mi  szeretetünkből  Isten  iránt.  A  szeretetet  nem
tekinti  különleges  erénynek,  vagy  érdemnek,  hanem  a  világ  leg-
természetesebb  dolgát  látja  abban.  Létrehozó  és  fenntartó  ere-
jét  nem  emberi  tényezőkben,  hanem  Isten  lelkének  munkálásá-
ban ismeri fel.

Így  azután  a  szeretet  csodaszelencéje  három  dolgot  foglal
magában:  1.  a  szeretet  forrását;  2.  a  szeretet  tartalmát  és  3.  a
szeretet erejét.
 



156

1.  János  apostol  mindenekelőtt  a  szeretet  forrására  mutat,
mert enélkül nincsen szeretet.

„A  szeretet  Istentől  van,  és  mindaz,  aki  szeret,  az  Istentől
született  és  ismeri  az  Istent.  Aki  nem  szeret,  nem  ismerte  meg
az Istent, mert az Isten szeretet.”

A  szeretet  forrása  tehát  Isten  ismerete.  Csak  akkor  ébred-
het  fel  szívünkben  az  igazi  szeretet,  ha  megismerjük  az  Istent.
És  pedig  megismerjük  az  Isten  teljes  lényegét,  azt,  hogy  Ő
szeretet.

Meg  akarjuk  ismerni  Istent  és  nem  szólunk  a  világminden-
ség  teremtő  uráról.  Hallgatunk  arról,  ki  zordon  fenségében,
egyetlen  szavával  a  semmiből  világokat  teremtett:  csillagok  mil-
liárdjait,  ezek  között  a  földet  zúgó  vizeivel,  fenséges  bércei-
vel,  büszke  erdeivel  és  parányi  kicsi  virágaival.  Nem  szólunk
a  teremtőről,  ki  káprázatos  gazdagságú  világának  trónusára
saját  képére  és  hasonlatosságára  embert  teremtett  s  felruházta
őt  királyi  méltóságának  jeleivel  és  feltételeivel.  A  gondviselé-
sen  keresztül  keressük  Isten  arcát.  Magamra  tekintek.  Életemet,
egészségemet,  tehetségemet,  állásomat,  kenyeremet  Ő  adta.
A  mellémrendelt  emberek  hűségét  és  szívét  neki  köszönhetem.
Ránézek  szeretteimre,  óh  mennyi  gyengédség,  boldogság,  sze-
retet  száll  életükből  felém.  Őket  is  Istennek  köszönhetem.  Vizs-
gálom  életemet.  Öröm  és  bánat  változásai  között  felismerem
egy  megsegítő  kéz  állandó  vezetését.  Nyomorúságomból  fel-
emel,  nehéz  helyzetemből  kiszabadít,  erőtlenségben  erőt  ad,  vé-
detlenségben  biztos  oltalmat,  összefoglalom  mindezt  s  boldogan
vallom:  van  gondviselő  Istenein.  Mindez  azonban  még  csak  élet-
felületi  tapasztalás.  Isten  gondviselését  még  csak  abban  szemlél-
tettem,  hogy  mit  tesz  Ő  az  én  földi  életemért.  Isten  azonban
ennél sokkal többet tesz értem.

Az  apostol  folytatja  tanítását:  „Az  által  lett  nyilvánvalóvá
az  Isten  szeretete  bennünk,  hogy  az  Ő  egyszülött  Fiát  elküldte
az Isten e világra, hogy éljünk általa.”

Isten  szeretete  a  földi  élet  síkjából  áthelyeződik  a  lélek  vi-
lágába.  Ebben  a  világban  nem  a  kenyér,  az  érvényesülés,  az
egészség,  a  lakás  és  a  ruha  nyugtalanítják  az  embert,  hanem
lelki  világának  égető  nagy  kérdései:  a  bűn,  a  halál,  az  üdvös-
ség,  az  ítélet.  Isten  szeretetének  teljessége  abban  nyilatkozik
meg,  hogy  életünk  eme  megoldhatatlan  nagy  kérdéseit  meg-

 



156

oldja.  Arra  képesít,  hogy  harcba  szállhassunk  ezekkel  a  hatal-
masságokkal.  Mindezt  azzal  éri  el,  hogy  az  Ő  egyszülött  fiát
elküldte  e  világra.  És  mindezt  azért  cselekedte,  hogy  éljünk
általa.  Gondviselő  szeretetének  teljes  megnyilatkozása:  Jézus.
Szeretetének Örökkévaló célja, hogy megmentse a mi életünket,

Az  apostol  egy  lépéssel  tovább  megy.  „Nem  abban  van  a
szeretet,  hogy  mi  szerettük  az  Istent,  hanem,  hogy  Ő  szeretett
minket.”

A  szeretet  örök  forrása  Isten  irántunk  való  szeretete.  Nem
a  mi  szívünk,  hanem  az  Isten  szíve.  Nem  az,  hogy  mi  szeretjük
Őt, hanem hogy Ő szeret minket.

Az  emberi  szeretet  legfőbb  akadálya  abban  áll,  hogy  nem
az  Isten  szívét  teszi  önmaga  forrásává.  Emberi  jóságra,  emberi
részvétre  és  irgalmasságra,  emberi  szervezetre  és  intézményekre
támaszkodik  és  nem  az  Isten  szívére.  Némelyik  országban  meg-
kísérelték,  hogy  törvénnyel  szabályozzák  a  szegény-ügyet.  Ki-
mondották,  hogy  nem  szabad  koldusnak  kéregetnie  az  utcán.
Ne  legyen  senkinek  rongyos  ruhája,  ne  járják  éhezők  a  házak
lépcsőit.  Ne  állítsa  meg  az  embert  az  utcasarkon  kinyújtott  kéz
és  némán  könyörgő  tekintet.  Szegényadót  vetettek  ki  az  em-
berekre.  Havonkénti  önkéntes  felajánlással  próbálták  megol-
dani  a  kérdést.  A  tapasztalás  azonban  azt  mutatta,  hogy  a  két
első  hónapban  befolytak  a  felajánlott  összegek,  de  a  harmadik
hónaptól  kezdve  megfogyatkozott  a  befizetés,  végül  majdnem
egészen  elapadt.  Miért?  Mert  nem  az  Isten,  hanem  az  ember
szívére támaszkodtak.

Az  apostol  nem  sorolja  fel  az  élet  különböző  nyomorúsá-
gát.  Nem  beszél  külön  betegekről,  öregekről  és  árvákról.  Nem
ébresztget  részvétet,  nem  beszél  a  szív  kötelességeiről  és  nem
próbálja  meggyőző  érveléssel  megértetni  a  szeretet  szükséges
voltát.  Egyszerűen  közli  ezt  a  rövid  mondatot:  Téged  szeret
az  Isten!  Ez  megmagyaráz  mindent,  mert  ez  azt  jelenti,  hogy
Isten irántad való szeretete a te szereteted egyetlen forrása.

A  szeretet  forrása  az  Isten  szíve.  A  hozzávezető  út  nem  a
szeretet,  hanem  a  hit  útja.  Ha  szeretni  akarod  az  Istent,  akkor
először  hinni  kell  benne.  Ha  szeretni  akarod  az  embereket,  ak-
kor  Isten  szívén  keresztül  kell  eljutnod  hozzájuk.  Ha  a  szeretet-
munkára  másokat  akarsz  toborozni,  ha  anyagi  támogatásra,  bá-
torításra  van  szükséged,  akkor  ismerd  meg  Isten  szívét,  mert
ez a szeretet örök forrása.

 



157

2.  A  szeretet  csodaszelencéje  magában  rejti  a  szeretet  tar-
talmát.

A  szeretet  természetes  és  szükségképpeni.  Nincs  benne
semmi  rendkívüli.  Nem  jelent  emberi  érdemet,  vagy  kiválóságot.
Látszólag  bármilyen  csillogó  legyen  is,  nem  ékköves  arany-
korona az ember homlokán.

Az  apostol  ezt  a  gondolatot  így  fejezi  ki:  „Ha  így  szeretett
minket az Isten, nekünk is szeretnünk kell egymást!”

Ez  a  kell  szócska  hatalmas  követelés.  A  szeretet  nem  függ
tetszésünktől,  avagy  jóságunktól.  Nekünk  szeretnünk  kell  egy-
mást.  Ez  a  parancsoló  szó  nem  külső  kényszert  jelent,  hanem
belső  lelki  törvényszerűséget.  Ha  mi  igazán  megismerjük  Isten
szeretetét,  akkor  nem  lehet  másképen,  szeretnünk  kell  az  em-
bereket.  Isten  megtapasztalt  szeretete  nem  engedi,  hogy  ne  sze-
ressük  az  embereket.  Szeretetünknek  természetesnek,  szükség-
képpeninek kell lenni.

Isten  szeretete  és  az  ember  szeretete  teljesen  elválasztha-
tatlanok  egymástól.  Ez  a  benső  kapcsolat  azt  jelenti,  hogy  az
emberek  iránt  való  szeretetünk  tulajdonképen  nem  más,  mint
Isten megmaradása a mi szívünkben.

Az  apostol  ezt  így  öltözteti  szavakba:  „Ha  szeretjük  egy-
mást, az Isten bennünk marad.”

Sok  minden  megváltozik  életünkben.  Megváltozik  a  külső
élethez  való  viszonyunk.  Küzdelmünk  kudarccal  végződik.  Ma-
gunk  elé  tűzött  céljaink  szétlobbannak,  mint  a  hulló  csillagok.
Nemes  törekvéseink  sírüregbe  zuhannak.  Megváltozik  az  em-
berekhez  való  viszonyunk.  Elválaszt  tőlük  az,  hogy  csalódtunk
bennük,  némelykor  az,  hogy  ők  csalódtak  bennünk.  Megválto-
zik  a  világi  javakhoz  való  viszonyunk.  Megfogyatkozik  anyagi
erőnk.  Elszegényedünk  s  lakásunk  küszöbén  megjelenik  a  sá-
padtarcú  gond.  Mindez  a  sokféle  változás  azonban  nem  érinti
azt  a  benső  valóságot,  hogy  nekünk  szeretnünk  kell  egymást,
mert  Isten  bennünk  marad.  A  szeretet  Istenhez  kapcsolódik,
nem  pedig  az  életkörülményekhez.  Isten  állandóan  bennünk  ma-
rad  s  szeretetünkben  őt  kell  visszatükröznünk.  Ha  jót  teszel  a
szegénnyel  és  kenyeret  adsz  az  éhezőnek,  ha  egy  tévelygőnek
biztos  utat  mutatsz  és  a  bűn  sötétségében  sínylődőknek  meg-
gyújtod  az  ige  világosságát,  akkor  benned  mindig  a  láthatatlan
Isten arca válik láthatóvá.

 



158

Ebben  a  szeretetben  Isten  szeretete  kiteljesedik.  Az  apostol
így  fejezi  ki  ezt  a  megállapítást:  „Isten  szeretete  teljessé  lett
bennünk!”

Csodálatosan  hatalmas  az  Isten  szeretete.  Átfogja  az  egész
világot  s  benne  engem  is,  ki  a  parányi  porszem  milliomod  része
vagyok  csupán.  És  mégis  ez  a  szeretet  magában  nem  teljes.
Isten  szeretethimnuszának  a  befejezése  az  emberben  van  el-
rejtve.  Életserleg  vagyunk,  melyből  Isten  jósága  gyöngyözik
alá.  Csiszolt  prizma  a  szívünk,  nincs  más  feladata,  minthogy
színekre  bontsa  Isten  szeretetét.  Ajzott-húrú  hárfa  az  életünk.
Azért  vagyunk,  hogy  átsuhanjon  rajtunk  Isten  lelke  s  vissz-
hangot  keltsen  benne  a  szeretet  éneke.  A  szeretet  tartalmának
szükségképpeni  természetes  adottsága,  hogy  Isten  minket  meg-
váltott,  nekünk  a  Krisztus  által  mennyei  atyánk  lett,  gondosko-
dik  rólunk  és  üdvözít  minket.  Az  a  szeretet  igazi  tartalma,  hogy
Isten bennünk él és szeretete bennünk teljessé válik.

Mi  tehát  a  szeretet  igazi  tartalma?  Az  Isten  szíve.  Isten
szíve,  amit  ajándékul  kapunk,  Isten  szíve,  amit  ajándékul  adunk
az embereknek.

3.  A  szeretet  csodaszelencéje  elénk  tárja  a  szeretet  erejé-
nek titkát.

A  szeretet  ereje  nem  emberi  erő.  Ennek  az  állításnak  lát-
szólag  ellentmond  a  tapasztalás.  Azt  látjuk  ugyanis,  hogy  a
szeretetmunkában  nagy  szerepet  játszanak  az  emberi  erőténye-
zők.  A  pénz,  a  részvét,  a  hiúság,  a  társadalom  kényszerítése,
a  szervezkedés.  Mindez  azonban  csak  látszat.  Ezek  az  erők  ön-
magukban  tulajdonképpen  nem  erők.  Magukra  hagyottan  elsor-
vadnak  és  értéktelenné  válnak,  mint  az  olajozatlan  rugók  a
gépezetben. A szeretet igazi ereje az Isten.

Az  apostol  folytatja  tanítását:  „Erről  ismerjük  meg,  hogy
benne  maradunk  és  Ő  mibennünk,  mert  a  maga  Lelkéből  adott
minékünk.” Az igazi szeretetmunkának ereje az Isten lelke.

A  szeretet  nagy  munkamezején  sokféle  feladat  vár  meg-
oldásra.  Előttünk  sötétedik  a  szegények  légiója.  Jön  a  koplalók
ármádiája.  Felvonulnak  elénk  az  állástalanok  kopott  ruhájuk-
ban.  Jönnek  az  édesanyák  s  kezükben  hozzák  gyermekeik  ösz-
szetört  reménységét.  Elénk  lép  az  új  nemzedék  és  sebeit  mu-
tatja.  Lehetetlenné  válik  továbbképzésük,  diplomát  tartanak  ke-
zükben,  de  nincs  állásuk.  Jönnek  a  lelkinyomorékok.  Az  értelmi
műveltségükkel  megelégedő  üres  szívűek,  kiknek  kulturáltsága

 



159

nem  egészül  ki  a  szív  hívő  kultúrájával.  A  lelki  elhagyottak,
kiket  Krisztus  nevével  még  senki  sem  keresett  meg  és  akik
mindeddig  hiába  keresték  Krisztust.  Az  emberek  átgondolják  ezt
a  hosszú  feladatsorozatot  s  fellebbezhetetlen  ítéletképpen  ki-
ejtik  ezt  a  szót:  lehetetlenség!  Hogyan  tehetnék  eleget  ennek  a
sokféle kötelességnek? Nincs pénzem, nincs időm, és nincs erőm!

De  ha  isten  az  Ő  Lelkéből  erőt  ad,  akkor  minden  lehetsé-
ges.  Az  Ő  Lelke  megnyitja  szemünket  s  eddig  nem  látott  nyo-
morúságokat  meglátunk.  Az  Ő  Lelke  megnyitja  fülünket  s  ed-
dig  nem  hallott  lelki  jajszavakat  meghallunk.  Az  Ő  Lelke  szót
ad  ajkunkra  s  eddig  nem  ismert,  soha  ki  nem  ejtett,  csodálatos
varázsigéket  tudunk  elmondani.  Az  Ő  Lelke  megerősíti  kezün-
ket  és  lábunkat,  hogy  szolgáljunk  a  szeretetben.  Az  Ő  Lelke
által  minden  természetes  lesz.  Adunk  pénzt  s  azt  szánktól  von-
juk  el,  adjuk  két  kezünk  segítő  munkáját.  Adjuk  szemünk  me-
leg  tekintetét.  Adjuk  ajkunk  érdeklődését,  kérdezéseit,  jótaná-
csait.  Adunk  vigasztalást,  égfelé  mutató  intést,  bíztatást  és
mindez  lehetséges,  mindez  magától  megy,  mert  Lélek  van
bennünk.

Ebben  azután  megismerted  a  szeretetmunka  örök  törvé-
nyét.  Istent  kell  meglátnod,  hogy  meglásd  az  embert.  Isten  sze-
retetét  kell  megismerned,  hogy  megszeresd  az  embert.  Isten  sze-
retetét  kell  szívedből  kivetítened,  hogy  befogadhasd  az  embert.
A  Léleknek  kell  magadat  átadnod,  hogy  szíved,  kezed,  ajkad
helyett  benned  lélek  lobogjon,  dolgozzék,  beszéljen.  így  válik
számodra  csodaszelencévé  a  szeretet.  Benne  semmisem  tőled  való
és  mégis  minden  a  tiéd,  mindenben  a  szíved  él  és  mégis  min-
denben  az  Isten  él.  A  szeretet  csodaszelencéje  a  szív,  de  nem
az  ember,  hanem  az  Isten  szíve.  Istennek  az  ember  szívében
élő   szíve.

 



Az életöröm.
Vízkereszt utáni vasárnap.

Ján.  2,  7—//.  És  harmadnapon  menyegző  lőn  a  galileai
Kánéban  és  ott  volt  Jézus  anyja;  és  Jézus  is  meghívaték
az  ő  tanítványaival  együtt  a  menyegzőbe.  És  elfogyván  a  bor,
a  Jézus  anyja  monda  néki:  Nincs  boruk.  Monda  néki  Jézus:
Mi  közöm  nékem  te  hozzád,  oh  asszony?  Nem  jött  még  el
az  én  órám.  Monda  az  ő  anyja'a  szolgáknak:  Valamit  mond
néktek,  megtegyétek.  Vala  pedig  ott  hat  kőveder  elhelyezve
a  zsidók  tisztálkodási  módja  szerint,  melyek  közül  egybe-
egybe  két-három  métréta  fér  vala.  Monda  nékik  Jézus:  Tölt-
sétek  meg  a  vedreket  vízzel.  És  megtölték  azokat  színig.  És
monda  nékik:  Most  merítsetek,  és  vigyetek  a  násznagynak.
És  vittek.  Amint  pedig  megízlelé  a  násznagy  a  borrá  lett  vi-
zet  és  nem  tudja  vala  honnét  van,  (de  a  szolgák  tudták,  akik
a  vizet  merítik  vala,)  szólítá  a  násznagy  a  vőlegényt.  És
monda  néki:  Minden  ember  a  jó  bort  adja  fel  először,  és
mikor  megittasodtak,  az  alábbvalót;  te  a  jó  bort  ekkorra  tar-
tottad.  Ezt  az  első  jelt  a  galileai  Kánában  tévé  Jézus  és
megmutatá  az  ő  dicsőségét;  és  hívének  benne  az  ő  tanít-
ványai.

A  kánai  menyegzőről  szóló  történethez  különböző  érzéssel
közelednek az emberek.

Jézus  életrajzírója  beosztja  az  egymásután  következő  ese-
mények  sorozatába.  Megállapítja,  hogy  ez  volt  első  csudatétele.
Elmondja, hogy mi történt előtte és mi következett utána.

A  kritikus  éles  elmével  nyúl  hozzá.  Leméri  a  történet  jelen-
tőségét.  Számol  annak  elhelyezésével,  fontolgatja  a  csudatétel-
ben rejlő nehézségeket. Mindent latolgat és megfontol.

A  melegszívű  ember  engedi,  hogy  a  történet  hasson  reá.
Maga  előtt  látja  a  vidám  lakodalmas  népet,  az  ünneplő  hajlékot,
a  meghatott  arcokat,  a  felvirágozott  fiatalokat.  Hallja  a  zene
vidám  zendülését  s  a  lakodalmasok  zajongó  mulatozását.  Egy-
szerre  nyílik  az  ajtó  s  hirtelen  csendesség  borul  a  zsibongó
házra. Belép Jézus és végigtekint az ünneplő sokaságon.

A  melegszívű  ember  úgy  érzi,  hogy  a  történetből  csendes
boldogság  sugárzik.  Boldog  az  a  hajlék,  melybe  belép  Jézus.
Boldogok az emberek, kik közé leül Jézus.

A  melegszívű  ember  ennél  az  általánosságnál  többet  kap.
Számára   a   kánai   menyegzőről    szóló   történet   kristálytükörré

 



161

válik,  melyben  Krisztus  arca  az  életöröm  keretében  jelenik
meg.  Benne  megoldódik  az  életöröm  és  életkomolyság  viszonya.
Felelet  hangzik  arra  a  kérdésre,  hogy  van-e  az  embernek  joga
az  életörömhöz  s  összeegyeztethető-e  az  a  Krisztus  által  meg-
jelölt  emberi  hivatással.  A  történet  azután  elvezet  a  kérdések
gyökeréhez  s  megállapítja,  hogy  miben  áll  tulajdonképen  a  he-
lyes életöröm, mi annak tartalma, mértéke és lelke?

1.  A  történet  megvilágítja  az  életöröm  jogosultságának
a kérdését.

Kánában  mennyegző  volt.  Jézus  nem  véletlenül  kerül  oda,
hanem  meghívták.  Könnyen  elkerülhette  volna  a  részvételt,  Ő
azonban  elment,  Ez  azt  jelenti,  hogy  nincsen  kifogása  az  em-
berek  életörömében  való  részvétel  ellen.  Ez  az  állásfoglalás
mindenképpen megfelel Jézus egyéniségének.

Jézus  nem  szakítja  ki  magát  a  világból.  Nem  utasítja  el
magától  az  emberek  szeretetnyilvánításait,  nem  kerüli  el  az  em-
berek  társaságát.  Példázataiból  szinte  elemi  erővel  sugárzik  fe-
lénk  gazdag  természetszeretete.  A  magvetőről,  a  szőlőmunká-
sokról,  a  jó  pásztorról,  az  égi  madarakról  és  mezei  liliomról
csak  az  beszélhetett  olyan  gyönyörű  megértéssel,  aki  mindezt
szívébe  fogadta.  A  szőlőtő  és  szőlővessző  viszonyáról  csak  az
mondhatott  tanítást,  aki  ismerte  a  természeti  világ  örök  tör-
vényeit.

Az  emberek  érzelmi  megnyilatkozásai  elől  sem  zárkózott  el.
Részességet  vállalt  tanítványai  életéből.  Meghallgatta  kétségei-
ket.  Elcsendesítette  versengésüket.  Bátorította  őket  csüggedé-
sükben  s  megengedte,  hogy  a  szeretett  tanítvány  az  ő  keblére
hajthassa  fejét.  Egyes  emberek  szeretete  elől  sem  zárkózott  el.
Elfogadta,  hogy  Mária  drága  nárdusból  való  kenettel  megkenje
lábait,  hajával  megtörölje  azt.  Tűrte,  hogy  csapatostól  kövessék
az emberek s tudott megkönyörülni azok testi éhezésén.

Nem  kerülte  el  az  embereket.  Társalgott  velük  s  beillesz-
kedett  életeseményeikbe  és  lelkiállapotukba.  Részt  vett  bána-
tukban,  egyengette  életük  irányát,  tanácsaival  támogatta  őket.
Az  emberi  közösség  tagjának  érezte  magát  s  úgy  élt  közöttük,
mint egy igazi, nemes jóbarát.

Mindez  bizonyítja  tehát,  hogy  Jézus  az  életörömöt  nem
helyteleníti, hanem elismeri annak jogosságát.

Az  életörömhöz  joga  van  az  embernek.  Joga  van  azért,
mert   az  hozzátartozik  Isten  gondviselő  munkájához.    Az  élet

 



162

szépségét  és  örömét  Isten  adja.  Tarka  színeit,  zengő  harmóniá-
ját  és  gyönyörködtető  változásait  az  Ő  keze  nyújtja  felénk.
Mikor  elfogadjuk  az  élet  örömét,  Isten  iránt  való  hálánkat  mu-
tatjuk meg.

Jogunk  van  az  életörömhöz  azért  is,  mert  az  hozzátartozik
az  élet  teljességéhez.  Isten  azt  akarja,  hogy  túlzás  nélkül,  egy-
oldalúságtól  ment  életet  éljünk.  Senkinek  sem  ad  jogot  a  fáj-
dalom  nélküli  élethez,  hanem  a  szenvedés  és  kereszt  elvállalását
követeli  tőlünk.  De  nem  kívánja  azt  sem,  hogy  zárjuk  ki  éle-
tünkből  az  örömöt  s  teremtsünk  egy  megszegényített,  komor,
nevetés  és  kedély  nélküli,  örömtelen  életet.  Isten  akarata  szerint
az  öröm  hozzátartozik  az  élet  teljességéhez.  Tartozunk  tehát
vele  önmagunknak.  Szükségünk  is  van  arra  igazi  emberi  egyé-
niségünk  kialakulása  céljából.  Nem  is  közömbös  reánk  ez  a
kérdés,  mert  az  öröm  megnyitja  szemünket,  szívünket,  szánkat
és  egybekapcsol  minket  embertársainkkal.  Isten  kiteljesedett
életet  kíván  tőlünk,  melyen  átragyog  az  Ő  kegyelmében  meg-
jelent öröm.

Három  rövid  mondatba  foglalt  intést  közöl  velünk  Jézus-
nak  a  kánai  menyegzőn  való  megjelenése.  Az  első:  ne  zár-
kózzatok  el  az  öröm  elől,  mert  ahhoz  jogotok  van!  A  máso-
dik:  keressétek  a  tiszta  örömöt,  melynek  Krisztussal  együtt
örülhettek!  A  harmadik:  becsüljétek  meg  az  élet  örömeit  s  te-
gyétek  azt  lelkigazdagodástok  és  életszépítéstek  áldott  eszkö-
zévé.

2.  A  kánai  menyegzőről  szóló  történet  megállapítja  az
életöröm  törvényeit.  Két  ilyen  nagy  törvény  lép  elénk:  örülj
Jézusnak és örülj Jézusban!

Együtt  van  már  a  lakodalmas  nép.  Megteltek  a  szobák.
Az  udvaron  lombsátor  alatt  felállították  az  asztalokat.  A  tárt
kapu  hívogatóan  hívja  az  érkezőket.  Eljöttek  a  rokonok,
megérkeztek  az  ismerősök.  Országútat  járó,  poros  sarujú
vándor  is  gondolkodás  nélkül  befordul  a  kapun,  még  a  tarisz-
nyás,  szegény koldus  sem marad  kívül.  Senki  se  kérdezi:  ki  vagy,
honnan  jössz,  szívesen  látják  a  menyegzői  lakomán  az  isme-
retlen idegent is.

De  örömük  még  nem  teljes.  Valakit  várnak.  Minden  szem
az  utcai  kapun  nyugszik.  Egyszerre  megmozdul  a  tömeg,  fel-
állnak,  csoportokba  verődnek  az  emberek.  Minden  arc  egyfelé
fordul és minden száj elnémul. Jézus belép a mennyegzői házba.

 



163

Az  ember  életörömének  ez  az  alapja  és  minden  más  öröm-
nek  a  forrása:  Jézus  eljövetele.  Jézus  földreküldése,  élete,  mes-
siási  munkája,  halála  és  feltámadása  a  legnagyobb  öröm.  Földre-
jövetele  előtt  olyan  volt  az  emberiség,  mint  egy  lakodalmas
násznép,  melynek  szájában  megkeseredett  az  öröm.  Kiürültek
bortömlői.  Asztalukról  hiányzott  a  tápláló,  erőtadó  ízes  étel.
Kiszáradt  lélekkel,  eszmények  nélkül,  erőhagyottan  éldegéltek
a földi élet mámorában.

És  íme,  egyszerre  megáll  Jézus  az  élet  küszöbén.  Tiszta
fehér  köntösében  végigmegy  a  földön.  Betekint  a  házakba,  szó-
baáll  az  emberekkel.  Lehajol  a  vakokhoz,  magához  öleli  a  bél-
poklosokat,  járni  tanítja  a  nyomorultakat.  Prédikál  és  él.  Óh,
milyen  csodálatos  öröm  ez!  Azután  lassú  lépegetéssel  halad  a
szenvedés  útján,  megy  sápadt  arccal,  korbácsoltan,  hátán,  hom-
lokán  véres  csíkokkal  és  végül  meghal  a  keresztfán.  Megren-
dítően  borzasztó  ez  és  mégis,  óh  milyen  öröm!  Ez  az  igazi
öröm, ez minden örömnek a forrása: örülj Jézusnak!

Örülünk  az  állandóan  eljövő,  a  mindennap  újra  megérkező
Jézusnak.  Ebben  a  mondatban  személyivé  válik  örömünk.  Benne
két  gondolat  jut  erőre.  Az  egyik  az,  hogy  Jézus  ma  is  eljön,
a  másik  pedig  az,  hogy  én  hozzám  jön  el.  Belép  az  én  hajlé-
komba.  Szóranyitja  száját  és  beszél  hozzám.  Kinyújtja  kezét
és  magához  emel.  Ajándékokat  hoz  és  kiosztja  nekem  azokat.
Gondoskodik  rólam,  igéjében  erőt,  szentségében  kegyelmet
biztosít.

örömtelen  világ  fáradtjárású,  bús  vándora!  Hányszor  pa-
naszlod,  hogy  életedben  nincs  verőfény  és  mosolygás,  hogy
neked  csak  szenvedés,  bánat,  csalódás  jutott  osztályrészül.  Azt
mondja  néked  Jézus  igéje:  nincsen  igazad,  tied  a  világ  legna-
gyobb  öröme,  mert  Jézust  a  magadénak  mondhatod!  Örülj  Jézus-
nak!  Mihelyt  felismered  őt  valóságában,  állandó  jelenlétében,
értedvaló  munkájában,  azonnal  feltárul  előtted  az  öröm  kincses-
házának arany kapuja.
Az életöröm második törvénye: örülj Jézusban!

Szemünk  előtt  kibontakozik  a  tarka  mennyegzői  kép.  Olaj-
fafáklyák  lobogó  fényénél  táncolnak  a  hajadonok.  Külön  kör-
ben  dobogva  forgolódnak  az  ifjak.  Benn  a  szobákban  asztalok
körül  hordozzák  a  tálakat  s  a  boros  tömlők  arany  patakként
ontják a szőlőhegy nedűjét.

Jézus  jön  és  megáll  a  körtáncot  lejtő  hajadonoknál.  Ráveti

 



164

tekintetét  az  ifjakra  s  nézi  azok  szórakozását.  Leül  a  terített
asztalhoz,  eszik  az  ételből,  iszik  a  borból.  És  íme,  az  emberek
öröme  csodálatos  ragyogást,  színt  és  nemességet  kap  Jézus  je-
lenlététől.

Megérezzük  azonban,  hogy  az  életöröm  eme  törvénye:
örülj Jézusban, nagy követelést rejt magában.

Mindenekelőtt  azt  követeli,  hogy  örömünket  Jézushoz  iga-
zítsuk.  El  kell  vetnünk  minden  örömöt,  melyben  nem  vehet
részt  Jézus.  Meg  kell  tagadnunk  azokat  a  testi  örömöket,  me-
lyek  veszélyeztetik  erkölcsünket,  testünk  és  lelki  életünk  tiszta-
ságát.  Lelki  örömeinket  meg  kell  válogatnunk  s  kerülnünk  kell
minden  olyan  örömöt,  mely  lelkünk  tisztaságát,  erkölcsi  jóízlé-
sét  sérti.  Nem  élhetünk  ledér  szórakozású,  tivornyázó  társaság-
ban,  nem  mulatozhatunk  sikamlós  tréfán  és  trágár  beszéden.
Csak  annak  az  örömnek  van  jogosultsága,  melyben  Jézust  ma-
gunk mellett érezzük.

A  megengedett  örömnek  is  Jézus  szellemében  kell  örül-
nünk.  Más  lesz  az  öröm  színe,  hangja  és  zengése,  ha  abban
nemcsak  az  élet  örvendetes  jelenségét,  vagy  embertársaink  jó-
ságát  és  életművészeti  ügyességét  látjuk,  hanem  Isten  gondos-
kodó  kegyelmét  is.  A  jogos  örömben  mindig  Isten  izén  nékünk.
Kinyújtja  felénk  apai  kezét.  Hívogat  és  buzdít,  hogy  általa
örök  célunkat  keressük.  A  megengedett  örömöt  is  Jézus  szel-
lemében  kell  elfogadnunk,  annak  Jézus  szellemében  kell  örül-
nünk. Meg kell találnunk az öröm lelkét, ez a lélek: Jézus.

Örülsz  az  élet  tarka  örömeinek?  Örülj  nékik  Jézusban.
Örülsz  az  emberek  társaságának?  Üljön  az  asztalfőn  Jézus.  Asz-
talodon  bor  van?  Ne  felejtsd,  Jézus  tette  azt  oda.  Életkedved
szórakozásra hív? Jézus oldalt áll és figyel téged.

Ellenőrizd  örömeidet,  töltsd  meg  azokat  Jézus  szellemé-
vel,  azután  várd  Istentől  örömödet.  Isten  sok  mindent  örömre
változtat és új örömökkel gazdagít.

A  menyegzői  öröm  hirtelen  elsötétedik.  A  vőlegény  arcán
gondfelhő  suhan  át,  az  rávetődik  a  családra  s  a  meghittebb
barátokra.  Nincs  boruk.  Szól  a  zene,  a  fiatalok  táncolnak,  zeng
az  ének,  de  a  menyegzői  ház  felett  fekete  felhő  sötétedik.
Nincs boruk.

Ekkor  azonban  Jézus  beleavatkozik  életükbe.  Hívatja  a
násznagyot.  Megtölteti  vízzel  a  kővedreket,  azután  elvégzi  első
csudáját. És íme, a kővedrek megtelnek borral.

 



165

Így  változtatja  fájdalmunkat  örömmé  az  Isten.  Sírásunkból
nevetést  fakaszt,  kétségbeesésünket  eloszlatja,  aggodalmunkból
reménységet  támaszt.  Boldogan  gondolunk  erre  a  sokszor  ta-
pasztalt  isteni  jóságra,  de  elfelejtkezünk  arról,  hogy  örömünk-
höz szükséges volt a megelőző bánat.

Életünk  kővedreinek  ki  kell  ürülniök,  hogy  Isten  megtölt-
hesse  azokat.  Egyikbe  könnyünket  ejteti,  másikba  verejtékün-
ket,  mosolygást  hullat  a  harmadikba,  szunnyadó  vágyódásunk
harmatcseppjét  a  negyedikbe,  összetört  erőnket  az  ötödikbe.
Azután  mindegyiket  átváltoztatja  az  új  élet  borává.  Kicsinek
látszó  értékből  nagyot  teremt.  Könnyből,  verejtékből,  mosoly-
gásból,  vágyódásból,  összetört  erőből  új  élet  pezsdülő,  éltető,
egészségadó tüzes borát.

Isten  örömformáló  gondoskodásának  intelmei  vannak.  Ál-
lítsd  életforrásodhoz  az  örökkévaló  Krisztust!  Ne  akarj  magad
csudát  tenni,  mert  erre  egyedül  Jézus  képes.  Engedd  kiüresíteni
életvedreidet, mert éltető új bor csak így kerülhet bele.

Tarts  mértéket!  Ne  követelődzél.  Ne  akard  Isten  számára
megszabni  életörömöd  mennyiségét.  Ő  tudja,  hogy  mire  van
szükséged és mi szolgál javadra.

Várj  türelemmel!  Ne  sürgesd  az  Istent.  Ne  akard  neki  elő-
írni  beavatkozásának  idejét.  Ő  tudja  egyedül,  hogy  mikor  jön
el az Ő órája.

Legyen  ez  bíztatás  a  szenvedő,  inségeskedő,  kifosztott  em-
bernek,  ki  hónapok,  évek,  évtizedek  óta  várja,  hogy  végre
valahára  megtelnek  majd  üres  kővedrei  az  öröm  pezsgő  borá-
val.  Isten  időszámítása  eltér  az  emberétől.  De  segítsége  eljön.
Valamikor  megcselekszi  nagy  csudáját  és  az  üres  kővedreket
megtölti  az  élet  borával.  Akkor  azután  a  siralomház  lakodal-
mas  házzá  lesz  s  a  halottvirrasztók  megtanulnak  éneket  mon-
dani.  Ajándék-örömökkel  telik  meg  életük.  Sírásukból  boldog
kacagás lesz, mert rájuk mosolygott az Isten.

Mind  ennek  van  egy  feltétele:  a  hatodik  kőveder.  Ez  jelzi
az  életöröm  utolsó  nagy  törvényét,  mely  így  hangzik:  örömö-
det  igyekezzél  lelki  boldogsággá  átalakítani!

Az  életöröm  és  a  lelki  boldogság  két  különböző  dolog.  Az
első  az  élet  felületén  támad,  a  másik  a  lélek  mélyén.  Az  öröm
virág  és  napsugár,  a  lelki  boldogság  kitermelt  gyümölcs.  Az
öröm  reménykedő  elindulás  csupán,  a  lelki  boldogság  áldott
megérkezés.  Az  életöröm  Isten  által  megengedett  eszköz,  a  lelki

 



166

boldogság  Istentől  adott  cél.  Sokszor  együttjár  ez  a  kettő  és
kívánatos  is,  hogy  az  életöröm  lelki  boldogsághoz  vezessen.
Néha  azonban  egymástól  elkülönítve  találjuk  őket.  Sokaknak
van  ujjongó  örömük,  de  nincsen  lelki  boldogságuk.  Másoknál
meg  hiányzik  az  életöröm,  lelki  boldogságuk  mégis  felragyog.
Ajkukról  elfogy  a  kacagás,  életükből  kivész  a  szín,  a  melegség,
a  változatosság  és  mégis  megmarad  lelkük  boldogsága.  Mi  ez
a  lelki  boldogság?  Meglátják  a  gondviselő  mennyei  Atya  arcát,
megfogják  oltalmazó  kezét  és  megpihennek  szeretetének  ár-
nyékában.  Ez  a  lelki  boldogság:  van  Istenünk,  van  gondviselő
Atyánk!  Bármi  történjék  örömmel  gazdagított,  vagy  örömtől
megszegényített  életünkben,  szeretete  mindenhova  elkísér.  Vilá-
gít  a  sötét  éjszakában.  Felemel  a  csalódás  göröngyei  közül.
Erősít  gyengeségünkben  és  karjaiban  hordoz  szenvedésünk  kö-
zepette.  Átsugárzik  a  koporsó  fedelén  és  megdicsőül  a  halál
arcán.

A  gondviselő  Isten  bírásának  boldog  bizonyossága  az  élet-
öröm  teljességét  jelenti.  Ez  a  lelki  boldogság.  Akkor  is  betölti
életünket, ha belőle látszólag minden életöröm kivész.

Ez  az  öröm  a  hatodik  kővederhez:  lelkünkhöz  kapcsolódik.
Isten  keze  belehullatja  a  megfeszített  Krisztus  váltságának  piros
vércseppjét,  mi  belesírjuk  bűnbánatunk  könnyét  és  íme,  lelkünk
kövedre  megtelik  az  élet  tiszta  borával:  erővel,  szabadulással
és megtartással.

Ez a lelki boldogsággá kiteljesedett igazi életöröm.
Ilyenkor  Jézus  elénk  lép  és  így  szól:  számodra  eljött  az

én órám! Ez Jézus örömadó órája!

 



Az Örömmondás hegyén.
Böjt.

Ézsaiás  52,  7—10.  Mily  szépek  a  hegyeken  az  örömmon-
dónak  lábai,  aki  békességet  hirdet,  jót  mond,  szabadulást  hir-
det,  aki  ezt  mondja  Sionnak:  Uralkodik  a  te  Istened!  Halld
őrállóidat!  felemelik  szavokat,  ujjonganak  egyetemben,  mert
szemtől-szembe  látják,  hogy  mint  hozza  vissza  Siont  az  Úr!
Ujjongva  énekeljetek  mindnyájan,  Jeruzsálem  romjai,  mert
megvigasztalá  az  Úr  népét,  megválta  Jeruzsálemet.  Feltűrte
az  Úr  szent  karját  minden  népeknek  szemei  előtt,  hogy  lássák
a föld minden határai Istenünk szabadítását!

A  próféta  megáll  az  ígéret  bércormán  s  szájához  emeli
ezüstharsonáját.  Elmondja  Isten  népének  a  szabadulás  ígéretét,
intelmét és kötelezését.

Nem  ismerjük  a  próféta  nevét.  Alakja,  arca,  származása,
kora  ismeretlen  előttünk.  De  ismerjük  prófétai  iratát,  melyet
ismeretlen  kéz  rájegyzett  az  Ézsaiás  prófétakönyvét  őrző  per-
gamenre.

A  próféta  lelkiarcát  is  ismerjük.  A  jelen  földjén  áll  s  jöven-
dőbe  veti  tekintetét.  Látja  megöröködni  népe  nyomorúságát,
erkölcsi  és  faji  voltából  való  kivetkőzését.  Szemébe  vágja  hűt-
lenségét  és  mindennapi  pártütését.  Azután  a  jövendőbe  tekint
s  tűzben  égő  szemekkel  prófétál  a  szabadulás  mámoros  örömé-
ben.  Prófétálja,  hogy  keletről  elindul  a  szabadítás  királya.  Dia-
dalmas  fegyvere  előtt  szolgaságba  görnyed  Babilon  hatalma.
Megalázottsága  porából  feltámolyog  az  erejevesztett  nép  és  ki-
szabadítja  nyakát  rabsága  igájából.  Sión  fogoly  leánya  ki-
egyenesíti sudár alakját és elindul egy új életmezőség felé.

Csodálatos  a  második  Ézsaiás  próféciája.  Cirus  perzsa  ki-
rály  szabadító  alakja  dübörög  feléje  és  ő  mégis  felhőbe  bur-
kolózó  távolságban  másnak  látja  a  Szabadító  arcát.  Vértezett,
fegyveres  király  helyett  alázatos,  utált,  mindenkitől  elhagyott
ember  alakja  rajzolódik  eléje:  a  fájdalmak  férfia.  Viseli  min-
den  ember  betegségét.  Hordozza  mindenki  fájdalmát.  Ostoroz-
tatik,  verettetik,   megsebesíttetik  mások  bűnéért,  megrontatik

 



168

emberi  vétkeinkért.  Vétkességünk  büntetése  rajta  van  és  min-
denki meggyógyul az ő sebeivel.

A  próféta  ma  is  izenetet  hoz  a  szolgaságban  sínylődő  em-
bernek.  Ajka  beszéde  balzsam,  korbács,  fáklya,  vigasztalás  és
erő.  Kinyújtott  keze  a  Golgota  felé  mutató  évezredes  útjelző-
tábla. Rajta a szabadulás drága, szent neve: Jézus!

Prófétai szó az örömmondás hegyén:
1. Az örömmondó ígérete: szabadulást hoz az Úr!
2. Az örömmondó intelme: hallgass őrállóidra!
3. Az  örömmondó  kötelezése:  mondjanak  a  romok  hálaadó

éneket!
1.  Az  örömmondó  szabadulást  ígér.  „Mily  szépek  a  hegye-

ken  az  örömmondónak  lábai,  aki  békességet  hirdet,  jót  mond,
szabadulást  hirdet,  aki  azt  mondja  Sionnak:  uralkodik  a  te
Istened!”

A  szabadulás  három  alkotó  elemére  mutat  rá  szentigénk:
békességet  hirdet,  jót  mond  és  Isten  uralmát  biztosítja.  Ez  a
három együtt alkotja a szabadulást!

Az  örömmondó  békességet  hirdet!  A  békesség  ember  és
emberiség  áldott  kincse.  Nem  önmagában  való  érték,  hanem  for-
rása  sok  drága  életajándéknak.  Nehéz  évtizedek  szenvedései
között  megtanultuk,  hogy  az  emberiség  boldogsága  a  békes-
ségben  pihen.  Nemzetek  boldogságához  és  fejlődéséhez  nem
elegendő  a  vagyon,  a  fegyveres  hatalom,  a  tudomány,  a  művé-
szet,  a  kultúra  és  a  civilizáció,  hanem  mindenekfelett  békes-
ségre  van  szükség.  A  családnak  is  sokféle  értéke  van,  de  min-
denekelőtt  békességre  van  szüksége.  Egy  német  író  egyik  regé-
nyében  keres  feleletet  arra  a  kérdésre,  hogy  mi  az  otthon?  Fele-
let:  ház,  birtok,  család,  közösség.  Végül  eljut  az  utolsó  felelet-
hez: az otthon békesség!

Ezt  a  drága  békességet  semmisíti  meg  a  bűn.  Elszakít
Istentől  s  emberi  természetünk  nagy  gyengeségét  állandósítja
és  megnöveli.  Megtagadjuk  Isten  törvényét.  Kigúnyoljuk  aka-
ratát.  Lerázzuk  magunkról  követeléseit,  mint  az  országúton
ránk  rakodó  hitvány  port.  Életünk  iránya  és  berendezkedése
meghazudtolja  Isten  felőlünk  való  rendelését  és  hozzánk  szóló
parancsolatát. így kerülünk szembe az Istennel.

A  bűn  azután  ellenétbe  állít  önmagunkkal  is.  Megtagad-
juk  miatta  emberi  hivatásunkat  s  elveszítjük  emberi  méltóságun-
kat. Éppen így ellentétbe kerülünk a bűn miatt embertásainkkal.

 



169

Minden  gyűlölködés,  összeütközés  és  rosszakarat  mögött  átkos
forrásként meghúzódik a bűn.

Mit  látunk  tehát?  A  bűn  megöli  az  Istennel  egybefűző,
a  saját  lelkinyugalmunkat  biztosító,  az  embertársainkkal  egybe-
kapcsoló  békességet.  A  próféta  mondása:  „nincsen  békessége  az
istenteleneknek”  (Ezs.  48,  22),  megvilágítja  a  békesség  elveszí-
tésének tulajdonképpeni okát.

Milyen  csodálatos  boldogságot  hirdet  tehát  az  örömmondó,
mikor  békességet  ígér.  Visszaadja  az  elveszített  legdrágább  ér-
téket,  úgyhogy  arcodat  újra  Isten  felé  emelheted.  Békesség  lesz
közted  és  Isten  között.  Elcsendesíti  lelkiismereted  háborgását,
önmagádban  is  lesz  békességed.  Eloltja  a  viszálykodást,  meg-
szünteti  az  irigységet.  Ellenségeid  jobbjába  teszi  jobbodat  s
gyűlölet helyett szeretetet varázsol szívedbe.

A  szabadulás  második  alkotóeleme  abban  áll,  hogy  az
örömmondó  „jót  mond”.  A  legjobbat  mondja,  pedig  csak  há-
rom  szót  mond:  Isten  szeret  téged!  Ennél  jobbat  senki  sem
mondhat.

Elolvassuk  újra  az  alapigét  képező  bibliai  szakaszt  és  nem
találjuk  benne  a  szeretet  szót.  Mégis  benne  van.  Sőt  az  öröm-
mondó  izenetének  tartalma  ebben  a  három  szóban  foglalható
össze  leghívebben:  Isten  szeret  téged!  A  békesség  hirdetése,  a
szabadulás  ígérete,  Sión  visszahívása,  Isten  szabadításának  meg-
mutatása  tulajdonképpen  nem  más,  mint  Isten  szeretetéről  szóló
bizonyságtétel.  Mikor  az  örömmondó  jót  mond,  akkor  ezt
mondja: Isten szeret téged!

A  szabadulás  elindulása  ez:  Isten  szeret  téged!  A  böjti  pró-
féta  izeni  a  bűnben  vergődő  szolgaság  népének:  emeld  fejedet
a  golgotai  kereszt  felé,  Isten  szeret  téged!  Szennyes  vagy,  mégis
szeret.  Arcodon  a  bűn  éktelen  sebhelyei,  mégis  szeret.  Méltatlan
vagy  irgalmára,  mégis  szeret.  Megtagadtad,  elárultad,  öröksé-
gedet  eltékozoltad,  mégis  szeret.  Emberi  méltóságból  állatsorba
zuhantál, mégis szeret.

Hallják  meg  hát  a  bűnösök,  a  fekélyes  bélpoklosok,  a  sárba
tiport  liliomok,  a  világnak  élő  kialudt  lelkűek,  a  szükségben
Isten  ellen  zúgolódók,  az  Istenről,  emberről  elfelejtkező  önzők,
a  bűnnel  nem  törődök,  a  bűn  miatt  összeroskadok:  Isten  szeret
téged!

Jót  mond  az  örömmondó:  Isten  végtelenül  szeret  és  sza-
badulást ad, mert végtelenül szeret téged!

 



170

A  szabadulás  harmadik  vonása  ez  a  szó:  uralkodik  a  te
Istened!

Az  uralkodást  harc  előzi  meg.  Harc  folyik  a  bűn  és  az  igaz-
ság,  az  isteni  akarat  és  az  emberi  gonoszság,  a  halál  és  az  élet
között.  Hatalmasságok  vonulnak  fel  Isten  ellen.  A  küzdelem  ma
is  folyik.  De  szava  a  győzelem  boldog  ígéretét  hirdeti:  uralko-
dik  a  te  Istened!  Ez  az  uralombiztosítás  pedig  akként  történik,
hogy  elküldte  Szent  Fiát,  hogy  szenvedjen,  harcoljon,  meghaljon
és  győzelmet  szerezzen  a  bűn  és  a  halál  felett.  Jogosan  mondja
az örömmondó: ne félj, uralkodik a te Istened!

Az  örömmondás  hegyén  prófétai  szóban  az  a  boldog  ígé-
ret  zendül,  hogy  az  Úr  szabadítást  hoz.  Ez  a  szabadulás  békes-
séget  hirdet,  jót  mond,  Isten  uralmát  hirdeti.  A  három  együtt
számodra a szabadulás ígérete.

Áldott  az  Isten,  ki  nekünk  éppen  azt  adja,  ami  nélkül  el
kellene vesznünk!

2. Az örömmondó intelme: halld őrállóidat!
„Halld  őrállóidat!  Felemelik  szavukat,  ujjonganak  egye-

temben,  mert  szemtől  szembe  látják,  hogy  mint  hozza  vissza
Siont az Úr!”

Látszólag  az  őrálló  szavából  csupán  ujjongás  zendül.  Ez
azonban  a  Sión  visszatérésében  mutatkozó  eredményre  vonat-
kozik  és  nem  érinti  az  eredményhez  vezető  utat.  Ujjongásra
csak  akkor  van  jogunk,  ha  megérkeztünk  az  Ürhoz,  a  mi  szaba-
dítónkhoz.  De  amíg  távol  vagyunk  tőle  s  hűtlen  tagadásban
élünk, addig el kell fogadnunk az őrálló korbácsütését is.
Halld meg te is őrállóid szavát!

Bűntudatra  ébreszt  a  prófétai  szó.  Bűnös  vagy,  érdemte-
len  Isten  kegyelmére.  Pedig  jaj  annak,  ki  alkotójával  perbe
száll, holott ő is csak cserép a föld cserepei közt! (Ezs. 45, 9.)

Bűnbánatra  indít  a  prófétai  szó.  Hálátlanság·  vádja  szakad
lelkünkre  s  hűtlenségünk  tudata  véresre  sebzi  szívünket.  A  min-
dig  egyforma  és  állandóan  kegyes  gondviselő  Istennel  szem-
ben  olyanná  válik  életünk,  mint  egy  önmagunkról  mondott  ke-
gyetlen vádbeszéd.

Az  őrálló  szava  ráeszméltet  erőtlenségünkre.  Milyen  nyo-
morult  az  ember!  Aszott  mezőkön  jár.  Kopasz  hegyoldalakon
bujdokol,  tikkadtan  keres  lelketmentő  forrásvizet,  de  hiába.
Lelkiismerete  megroskad  bűnei  súlyától  és  nem  bír  velük.  Meg-

 



171

oldást  keres  a  szenvedés  és  halál  kérdésében,  de  képtelen  fel-
kiáltójellé változtatni a kérdőjeleket.

Az  örömmondás  hegyén  megáll  az  őrálló  s  Isten  szavával
így  szól  hozzád:  ne  félj,  mert  én  veled  vagyok,  ne  csüggedj,
mert  én  vagyok  Istened!  Megerősítlek,  sőt  megsegítelek  és  igaz-
ságom  jobbjával  támogatlak!  (Ezs.  41,  10.)  Megkönyörül  nyo-
morúságodon  az  Úr.  Folyókat  nyit  számodra.  A  pusztaságot
vizek  tavává  teszi  és  az  aszuföldet  vizeknek  forrásává.  Szent-
igéjében  kegyelmét  ígéri,  megsegítő  erejét  állandóan  közli  ve-
led.  A  porból  felemel,  kísértésben  megvilágosít,  szenvedésben
megoltalmaz.

Az  őrálló  folytatja  Isten  üzenetét:  kegyelmes  az  Úr,  szaba-
dítót  küld  hozzád  és  érted.  Szabadítót!  Irgalmas  és  kegyelmes
szívűt,  a  ki  a  megrepedt  nádat  nem  töri  el  és  a  pislogó  gyertya-
belet  nem  oltja  ki.  A  vakokat  új  utakon  vezeti.  A  sötétséget
világossággá  teszi  és  a  nyomorult  embert  soha  el  nem  hagyja.
Benne  bízzál,  egyedül  Ő  váltja  be  bizodalmadat.  „Én  vagyok  az
Úr,  —  rajtam  kívül  nincsen  szabadító!”  (Ezs.  43,  11.)  „Én  va-
gyok,  aki  eltörlöm  álnokságaidat  önmagamért  és  bűneidről
nem emlékezem meg!” (Ezs. 43, 25.)

Áldott  örömmondó,  ki  az  őrállók  ajkával  ilyen  boldog  ize-
netet  küld  nekünk.  Egyetlen  magyarázó  szót  se  szóljunk,  csak
vegyük  egyenként  az  örömmondó  izenetét  és  fűzzük  mind-
egyikhez  ezt  a  megállapítást:  nekem  izente  az  örömmondó!
Mindegyik  égből  küldött  szent  epistola  s  az  én  nevem  van
rajta! Az én nevem!

Bűnös  szegényítése  a  léleknek,  mikor  az  emberek  nem
hallgatják  az  őrállók  izenetének  közvetítését!  Miért  hiányzol
a  templomból?  Miért  hiányzik  kezedből  Isten  könyve?  Miért
zárod el lelkedet Isten izenete előtt? Miért?

3.  Az  örömmondó  kötelezése:  mondjanak  a  romok  hálaadó
éneket!

„Ujjongva  énekeljetek  mindnyájan,  Jeruzsálem  romjai,
mert megvígasztalá az Úr népét, megválta Jeruzsálemet!”

Romokban  fekvő  szent  város  füstös  omladékköveinek  éne-
két  hallja  a  próféta.  Csudálatos  ének!  Mulandóság  és  örökké-
valóság,  bűn  és  kegyelem,  büntetés  és  ígéret,  halál  és  élet  csen-
dülnek  benne  összhanggá.  Felcsattanó  harci  dal:  pogányok  ha-
talma  döntött  minket  romba!  Penitenciás  önvád:  Istentől  való
elfordulásunk  tett  minket  sírkövekké!  Erőtlenség  alázatos  só-

 



172

hajtása:  nélküled  semmik  vagyunk!  Isten  keze  után  tapogatódzó
könyörgés:  Uram,  egyedül  te  segíthetsz!  Alázat  porából  fel-
emelkedő  esdeklés:  parancsolj  a  köveknek,  hogy  épüljenek  fa-
lakká,  a  kezeknek,  hogy  építsenek,  a  szíveknek,  hogy  áldozza-
nak, az életeknek, hogy templommá váljanak!

Csodálatos a romok éneke!
De  vájjon  kiérzed-e  Jeruzsálem  romjainak  énekéből  saját

éneked melódiáját?
Sokszor  kesergünk  életünk  romjain.  Elégedetlenek  va-

gyunk  gazdasági  és  szociális  helyzetünkkel.  Panaszoljuk  állami
és  nemzeti  életünk  széttépettségét.  Ez  is  a  romok  éneke!  De
lássuk  meg  ziláltságát  is.  Beszéljünk  őszinte  vallomással  arról,
hogy  életünk  iránya  és  berendezése  inkább  emberi  elgondolást
mutat,  semmint  istenit.  Emberi  mértékkel  mérünk  isteni  mérték
helyett.  Emberi  követelések  szerint  élünk  isteni  követelések
helyett.  Érdemes,  vagy  érdemtelen  voltunkat,  jóságunkat,  avagy
hitványságunkat  inkább  társadalmi  és  állami  követelésekhez
mérjük,  semmint  Isten  követeléséhez.  Ezért  hiányzik  belőlünk
a  komoly  bűntudat  és  a  bűnbánat  tisztító  kohótüze.  Isten  inkább
felettünk  vagy  mellettünk  van,  semmint  bennünk.  Krisztus  élet-
ideálunk,  hősünk,  prédikátorunk,  nem  pedig  Megváltónk  és
ítélő bíránk.

Döntsük  romba  életünk  hazug  várát  s  szólaltassuk  meg  az
omladékkövek  énekét!  Sírjon  fel  benne  lelkiismeretünk  vádo-
lása:  nyomorult  bűnösök  vagyunk,  Uram!  Könyörgő  szavunk
szálljon  ég  felé:  légy  hozzánk  kegyelmes!  Váljék  imádsággá
alázatos  erőtlenségünk:  erőnk  magában  mit  sem  ér!  Diadalmas-
kodjék  kishitűségen,  csüggedésen,  gyávaságon  a  boldog  bizo-
nyosság: van nekünk Megtartónk!

A  szív  töredezett  akkordjai  ezek.  Egyenként  sírnak,  vá-
dolnak,  ostromolnak,  könyörögnek,  együtt  pedig  összeomlott,
de megváltásra rendelt életünk hálaénekévé lesznek.

„Ujjongva  énekeljetek  mindnyájan  Jeruzsálem  romjai,  mert
az Úr megvigasztalá népét, megválta Jeruzsálemet!”

Az  örömmondás  hegyén  szól  hozzánk  a  próféta.  Ne  szóljon
hiába!

 



Isten az emberről és önmagáról.
Böjt.

Ezek.  33,  10—/6.  Te  pedig,  embernek  fia,  mondjad
Izrael  házának:  Ezt  mondjátok,  mondván:  Bizony  a  mi  bűneink
és  vétkeink  rajtunk  vannak  és  bennök  mi  megrothadunk,  mi-
módon  éljünk  azért?  Mondjad  nékik:  Élek  én,  ezt  mondja  az
Úr  Isten,  hogy  nem  gyönyörködöm  a  hitetlen  halálában,  ha-
nem  hogy  a  hitetlen  megtérjen  útjáról  és  éljen.  Térjetek  meg,
térjetek  meg  gonosz  útaitokról!  hiszen  miért  halnátok  meg,
oh  Izrael  háza!?  Te  pedig,  embernek  fia  szólj  néped  fiaihoz:
Az  igaznak  igazsága  meg  nem  menti  őt  a  napon,  amelyen
vétkezendik,  és  a  hitetlen  hitetlensége  által  el  nem  esik  a  na-
pon,  melyen  megtérend  hitetlenségéből,  és  az  igaz  nem  élhet
az  igazsága  által  a  napon,  melyen  vétkezendik.  Mikor  ezt
mondom  az  igazról:  Élvén  éljen;  és  ő  bízván  igazságában,
gonoszságot  cselekszik:  semmi  igazsága  emlékezetbe  nem  jő,
és  gonoszsága  miatt,  melyet  cselekedett,  meghal.  S  ha  mondom
a  hitetlennek:  halállal  halsz  meg;  és  ő  megtér  bűnéből  és
törvény  szerint  s  igazságot  cselekszik;  Zálogot  visszaad  a  hi-
tetlen,  rablottat  megtérít,  az  életnek  parancsolataiban  jár,
többé  nem  cselekedvén  gonoszságot:  élvén  él,  és  meg  nem  hal.
Semmi  ő  vétke,  mellyel  vétkezett,  emlékezetbe  nem  jön  néki;,
törvény szerint és igazságot cselekedett,  élvén él.

Az  ember  mindig  érdeklődéssel  nézi  önmagát.  Tükörben
vizsgálgatja  arcát.  Mindennap  többször  is  megnézi,  ha  nem
mutat  is  valami  szépet  a  tükör.  Érdeklődéssel  figyeli  másoknak
róla  kialakított  véleményét.  Szívesen  nézegeti  saját  arcképét  s
fiókos  szekrényében  megőrzi  azokat  a  képeket,  melyeken  ő  is
rajta  van.  Tükörkép,  rajz,  kép  azt  mondja  neki:  ilyen  vagy,
ilyen az arcod, ilyen az alakod! Ez a te hamisítatlan képed.

Az  ember  érdeklődéssel  nézi  azokat  is,  kikkel  életkapcso-
latba  kerül.  Ha  idegen  ember  költözködik  szomszédságába,
kíváncsian  figyeli  alakját,  arcát  és  életmódját.  Szeretné  róla
megállapítani,  hogy  milyen  ember.  Ha  új  ember  kerül  vezető-
állásba,  aki  döntő  hatalommal  bír  sokak  anyagi  kérdésében,
életsorsában  és  előmenetelében,  elhangzik  a  kérdés:  milyen
ember?  Nem  üres  kíváncsiság  ez,  hanem  valami  megnyugtatás

 



174

keresés  arra  nézve,  hogy  méltó  ember  kezében  van-e  elhelyezve
sokaknak  a  sorsa.

Természetes  tehát,  hogy  szeretnénk  önmagunkat  megismerni
s  hű,  megbízható  képet  kapni  Istenről,  hiszen  vele  van  legerő-
sebb  életkapcsolatunk  s  vele  szemben  vagyunk  teljes  függési
viszonyban.

Szent  igénk  egyszerre  vetíti  szemeink  elé  Isten  és  önmagunk
arcát.  Egészen  bizonyos,  hogy  mindegyik  hű  kép,  mert  mind-
egyiket  az  Isten  rajzolta  meg.  Ügy  keletkezik  ez  a  két  kép,
hogy Isten beszél az emberről és önmagáról.

1. Isten beszél az emberről.
„Te  pedig  embernek  fia,  mondjad  Izrael  házának:  ezt  mond-

játok  mondván:  bizony  a  mi  bűneink  és  vétkeink  rajtunk  vannak
és bennük mi megrothadunk. Mimódon éljünk azért?”

Isten  sajátságos  módon  beszél  az  emberről.  Megállapítást
közöl  róla,  mely  visszautasíthatlan  bizonyossággal  hangzik.  Ezt
a  megállapítást  az  ember  ajkára  adja,  úgyhogy  elmondása
által  önvallomássá  válik.  Ennek  következtében  az  Isten  által
megrajzolt  emberarc  hasonlatosságát  az  ember  kénytelen  el-
ismerni.

Istennek  az  emberről  szóló  és  az  ember  ajkára  adott  ki-
jelentésében  három  gondolatot  találunk:  rajtunk  vannak  bűne-
ink; bennük mi megrothadunk; mi módon éljünk azért?

Az  első  megállapítás:  rajtunk  vannak  bűneink.  Ez  a  kijelen-
tés  minden  ember  bűnösségéről  beszél.  Nincsen  kivétel!  Mindenki
bűnös!  Beszél  továbbá  a  bűn  természetéről:  rajtunk  vannak
bűneink!  Nem  tudunk  tőlük  szabadulni.  Állandóan  magunkkal
hordozzuk.  Hiába  próbáljuk  múltunkba  eltemetni,  nem  sikerül.
Hiába  próbálunk  tőlük  elszakadni,  hasztalan.  Átokká  válik
felettünk  és  sötétítő  felhőként  vonul  életutunk  felett.  Ebben  a
kijelentésben  benne  van  a  bűn  állandóan  érezhető  nyomasztó
súlya.  Rajtunk  vannak  bűneink.  Ólomsúlyú  teherként  nehezed-
nek  életünkre.  Gátolnak  mozgásunkban,  megakadályozzák  fel-
emelkedésünket, lehetetlenné teszik tiszta életünk kialakulását.

A  második  kijelentés:  bűnünkbe  mi  megrothadunk!  Ez  a
bűn  végső  következményét  tárja  elénk.  Az  a  bűn  következmé-
nye,  hogy  mi  benne  megrothadunk.  Ez  a  megdöbbentő,  rette-
netes  szó  a  belső  pusztulás  képét  juttatja  eszünkbe.  Gondoljunk
csak  a  fán  himbálódó  sárgás-piros  gyümölcsre.  Külseje  szép,
színe   egészséges,   megfeszülő  bőre   alatt  életerő   duzzad.  Nem

 



175

vesszük  észre,  hogy  belül  megindul  egy  láthatatlan  pusztulási
folyamat.  Talán  egy  kicsike  pont,  lassan  terjedő  folt  csupán,
végül az egészet megsemmisítő betegség.

Ez  a  néhány  szó:  „bennük  mi  megrothadunk”,  nem  hason-
lat,  hanem  a  valóság  kifejezése.  Nem  azt  mondja  Isten,  hogy
bűneink  rajtunk  vannak  és  mi  olyanná  leszünk,  mint  a  meg-
rothadó  gyümölcs,  hanem  azt  mondja,  hogy  bűneinkben  meg-
rothadunk.  A  kijelentésnek  ez  az  eredeti  értelme  még  megren-
dítőbb.  Nincsen  menekvés,  az  ember  bűneiben  és  vétkeiben  meg-
rothad.  Van  olyan  rettenetes  betegség,  mely  az  emberi  szerve-
zetet  elemeire  bontja  és  a  test  tagjait  egyenként  megsemmisíti.
A  vérsejtek  pusztító  betegségével  kezdődik.  A  szemekben  még
élet  tüze  lángol  s  az  arcvonások  szépsége  zavartalan.  Kéz,  láb,
izom,  agysejt,  szív  és  ideg  pontosan  végzik  munkájukat.  De  a
szervezetben  már  megindult  a  rettenetes  folyamat.  Egyszerre
csak  elhalnak  a  testtagok.  Lerothad  az  egyik  láb,  követi  a  kar,
a  másik  láb  és  a  másik  kar.  Leválik  a  fejről  a  fül,  az  orr  helyén
gennyes  üreg  tátong.  Eltorzul  az  arc,  a  homlok,  a  szem  és  az
ember rettenetes élő-halottá válik. Megrothad még életében!

Ez  a  sors  vár  a  bűnös  emberre.  És  nem  felejthetjük,  hogy
Isten  rajzolja  elénk  ezt  a  képet,  nem  pedig  az  ember.  Isten
szava  igazság,  a  képen  meghúzott  vonások  valóságok.  Kicsoda
vonhatná  kétségbe  Isten  szavának  megbízhatóságát  és  ítéletének
helyességét?  Ha  ő  azt  mondja,  hogy  bűneinkben  és  vétkeinkben
megrothadunk,  akkor  bizonyos,  hogy  bűneinkben  tényleg  meg-
rothadunk.

A  harmadik  kijelentés  Isten  igéjében:  mi  módon  éljünk?
Ez  a  valóraeszmélés,  a  jövőmeglátás  rettenetes  felsikoltása.
Ha  bűneink  és  vétkeink  valóban  rajtunk  vannak,  akkor  nem
következhetik  más,  mint  hogy  meg  kell  rothadnunk.  Óh,  de
ez  olyan  borzasztó  az  Isten  számára,  hogy  ő  maga  adja  az
ember ajkára a rémület kiáltását: mi módon éljünk azért?

Mennyi  vágyódás,  szeretet,  akarat  van  ebben  a  szóban:  élni!
A  beteg  kétségbeesve  nyújtja  kezét  a  tudós  orvos  felé.  Sorvadó
leány  görcsösen  átöleli  az  édesanyja  nyakát  és  sírva  kiáltja:
élni  szeretnék,  anyám!  Tolószékhez  kötött  béna  nyomorék,
tapogatózva  járó  világtalan,  emberszót,  zenei  hangot,  menny-
dörgést  és  pacsirta  éneket  soha  nem  halló  süket  görcsösen
ragaszkodik  a  földi  élet  megmaradt  világához  és  boldogan
kiáltja:  élni,  élni!  Nézd  a  haldoklót  utolsó  tusájában,  hogyan

 



176

nyújtja    kezét    ismeretlen    hatalmasságok   és   elrejtett   vilá-
gok   felé.

Elutasíthatlan  ösztöne  az  embernek  az  élethez  való  ragasz-
kodás.  Az  önmagát  és  jövendő  sorsát  megismerő  bűnös  ember
ajkán  tehát  életakarást,  szabadulás  utáni  vágyódást  jelent  ez
a szó: mi módon éljünk azért?

Isten  beszél  az  emberről,  szava  megrázó,  mert  feltárja
bűnösségét, halálraítéltségét és rettenetes sorsát.

Isten beszél rólad, bűnös életedről és várható sorsodról.
Hiába  hunyod  be  szemedet,  hogy  ne  lásd  önmagadat!  Hiába

tagadod  bűnösségedet,  hogy  leplezd  igazi  mivoltodat!  Hiába
mosolyogsz  a  halál  felett,  hogy  ne  halld  csontvázalakjának  köze-
ledését!  Hiába  törlöd  ki  lelkedből  az  utolsó  ítélet  gondolatát,
hogy ne zavarja földi életed örömeit!

Minden  hiába!  Isten  rajzolja  meg  arcodat.  A  te  hű,  való-
ságos  arcod  pedig  ez:  „Bizony  a  mi  bűneink  és  vétkeink  rajtunk
vannak és bennük mi megrothadunk! Mi módon éljünk azért?”
        2. Isten beszél önmagáról.

Sötét,  megrázó  és  kétségbeejtő  szavakat  mondott  Isten  az
emberről.  Annál  csodálatosabb,  hogy  utána  azonnal  fenséges,
megtartó és irgalmas igéket mond önmagáról.

„Mondjad  nekik:  élek  én,  ezt  mondja  az  Úr  Isten,  hogy
nem  gyönyörködöm  a  hitetlen  halálában,  hanem  hogy  a  hitetlen
megtérjen útjáról és éljen.”

Figyeljünk  mindenekelőtt  arra,  hogy  Isten  az  emberrel
kapcsolatosan  beszél  önmagáról.  Mintegy  a  bűnös  ember  halálos
nyomorúságából  lép  elénk.  Azután  a  bűnös  ember  sikoltására
válaszol  és  úgy  beszél  önmagáról.  Mikor  érzéseiről,  szándékáról,
elhatározásáról  beszél,  akkor  egyszerre  megold  minden  nehéz-
séget.  „Élek  én,  nem  gyönyörködöm  a  hitetlen  halálában,  hanem
hogy a hitetlen megtérjen útjáról és éljen.”

Isten  önmagát  irgalmas  szeretetként  jelenti  ki  s  első  és
utolsó  szava  az  életre  vonatkozik.  Élek  én,  ezért  élhet  az  ember
is,  mondja  az  Isten.  Lénye  biztosíték  arra,  hogy  az  embernek
nem  kell  elpusztulnia,  hanem  megtalálhatja  a  maga  életét.  Neki
nem  gyönyörűség  az  ember  halála  és  bűnhődése,  hanem  az
ember  megmentésén  munkálkodik.  Azt  akarja,  hogy  a  hitetlen
megtérjen az ő útjáról.

Íme,  Isten  éles  vonásokkal  megrajzolt  arcát  az  ember  előbb
megrajzolt  arca  magyarázza.  Végtelen  nagy,  irgalmas  atyai  sze-

 



177

retet  ömlik  el  rajta,  hiszen  a  bűneiben  megrothadó  embert  sze-
reti. Lehet-e ennél nagyobb szeretet?

Isten  szeretetének  első  vonása,  hogy  az  mentő  szeretet.  Gon-
doskodik  a  bűneiben  megrothadó  ember  életének  megmentéséről.
Mivel  az  embert  önmagával  megmenteni  nem  lehet,  ,,mivel  az
igaznak  igazsága  nem  menti  meg  őt”,  elküldi  egyszülött  Fiát,
hogy  az  életével  és  vérével  megváltsa.  Miért  halnátok  meg,
kérdezi  a  szeretet  mindent  elárasztó,  fenséges  kitörésével,
meghal értetek, helyettetek, miattatok a világ megváltója!

Isten  arcán  a  szeretet  második  vonása,  hogy  az  nevelő  sze-
retet.  A  megtartással  megtérésre  nevel.  Kétszer  kiáltja  ugyanazt
a követelést: Térjetek meg!

A  megtérést  komoly  feltételül  szabja.  Nem  formaságot,
vagy  játékos  külsőséget  ért  alatta,  hanem  komoly  magábaszál-
lást  és  életfordulatot.  Nem  beszél  egyes  bűnökről.  Nem  magya-
rázza  és  nem  részletezi  követelését,  hanem  annak  lényegét  jelöli
meg: „Térjetek meg gonosz útaitokról!”

Az  életút  megváltoztatása  nagy  és  határozott  visszafor-
dulást  követel.  Szakítson  az  ember  bűnös  múltjával!  Szakítsa
ki  magát  a  bűnös  vágyak,  kísértések  és  ölelések  karjai  közül!
Forduljon  vissza  Istenéhez!  íme,  Isten  szeretete  nevelő  szeretet,
mert atyai jósággal állandóan megtérésre neveli az embert!
Isten arcán a szeretet harmadik vonása: a kegyelem.

Kell  valaminek  lenni,  a  mi  a  bűnben  megrothadó  embert
megmentése  után  is  fenntartja,  a  mi  megerősíti  a  jóban  és  meg-
segíti  a  bűn  ellen  való  harcban.  Ez  a  megsegítő  kegyelem.  De
azután  a  kegyelem cselekszi  azt  is,  hogy „semmi  ő  vétke,  mellyel
vétkezett,  emlékezetbe  nem  jön  néki,  törvény  szerint  is  igazságot
cselekedett,  élvén  él.”  A  kegyelem  munkája,  hogy  „ne  cseleked-
jék többet gonoszságot, élvén éljen és ne haljon meg.”

Isten  szava  rejtetten  arra  figyelmeztet,  hogy  megtérésünk-
ben  nem  a  mi  igazságunk,  hanem  egy  magasabb  örök  igazság,
a  kegyelem  dönt.  Nem  a  mi  érdemünk,  jóságunk,  kiválóságunk
és  erkölcsös  voltunk  vezet  át  halálból  az  életre,  hanem  egyedül
az,  akiben  Isten  ígérete  testté  válik:  „élek  én,  miért  halnátok
meg akkor ti!”

Isten  beszél  az  emberről  és  önmagáról.  Bármily  rettenetes
legyen  az  emberről  rajzolt  kép,  megszépül  az  Isten  arcának  fé-
nyében.  De  Isten  arcának  szépségét  csak  akkor  látod,  értékeled

 



178

és  bírod,  ha  meglátod  Isten  nélküli  és  Istennel  dacoló  ember-
életed torz arcát.

Isten  beszédét  emberről  és  önmagáról  akkor  értetted  meg
igazán,  ha  az  ember  helyébe  önmagadat  állítod  és  Istenben  meg-
ismered  a  te  Istenedet.  Rólad  mondja  Isten:  bűneid  és  vétkeid
rajtad  vannak,  bennük  megrothadsz,  mi  módon  élj  azért?  Neked
izeni  önmagáról:  nem  gyönyörködöm  a  hitetlen  halálában,  ha-
nem  hogy  a  hitetlen  megtérjen  útjáról  és  éljen!  És  tőled  köve-
teli: térj meg gonosz útaidról, miért halnál meg?

 



Példakép-tükörkép.
Böjt.

/.  Móz.  22,  1—14:  És  lőn  ezeknek  utána,  az  Isten  meg-
kísérté  Ábrahámot,  és  monda  néki:  Ábrahám!  S  az  feleié:
imhol  vagyok.  —  És  monda:  Vedd  a  te  fiadat,  ama  te  egyet-
lenegyedet,  akit  szeretsz,  Izsákot  és  menj  el  Mórijának  föl-
dére,  és  áldozd  meg  ott  égő  áldozatul  a  hegyek  közül  egyen,
amelyet  mondandók  néked.  —  Felkele  azért  Ábrahám  jó  reg-
gel,  és  megnyergeié  az  ő  szamarát,  és  maga  mellé  vévé  két
szolgáját,  és  az  ő  fiát  Izsákot,  és  fát  hasogatott  az  égő  ál-
dozathoz.  Akkor  felkele  és  elindula  a  helyre,  melyet  néki  az
Isten  mondott  vala.  —  Harmadnapon  felemelé  az  ő  szemeit
Ábrahám,  és  látá  a  helyet  messziről.  —  És  monda  Ábrahám
az  ő  szolgáinak:  Maradjatok  itt  a  szamárral,  én  pedig  és  ez
a  gyermek  elmegyünk  amoda  és  imádkozunk,  azután  vissza-
térünk  hozzátok.  —  Vévé  azért  Ábrahám  az  égőáldozathoz
való  fákat,  és  feltévé  az  ő  fiára  Izsákra,  ő  maga  pedig  ke-
zébe  vévé  a  tüzet,  és  a  kést,  és  mennek  vala  ketten  együtt.
—  És  szóla  Izsák  Ábrahámhoz  az  ő  atyjához,  és  mondta:
Atyám!  Az  pedig  monda:  ímhol  vagyok,  fiam.  És  monda
Izsák:  ímhol  van  a  tűz  és  a  fa;  de  hol  van  az  égő  áldozatra
való  bárány?  —  És  monda  Ábrahám:  Az  Isten  majd  gondos-
kodik  az  égőáldozatra  való  bárányról,  fiam;  és  mennek  vala
ketten  együtt.  —  Hogy  pedig  eljutának  arra  a  helyre,  melyet
Isten  néki  mondott  vala,  megépíté  ott  Ábrahám  az  oltárt,  és
reá  raká  a  fát,  és  megkötözé  Izsákot  az  ő  fiát,  és  feltévé
az  oltárra,  a  fa-rakás  tetejére.  —  És  kinyújtá  Ábrahám  az  ő
kezét  és  vévé  a  kést,  hogy  levágja  az  ő  fiát.  —  Akkor  kiálta
néki  az  Úrnak  Angyala  az  égből,  és  monda:  Ábrahám!  Ábra-
hám!  Ő  pedig  felele:  imhol  vagyok.  —  És  monda:  Ne  nyújtsd
ki  a  te  kezedet  a  gyermekre,  és  ne  bántsd  őt:  mert  most  már
tudom,  hogy  istenfélő  vagy,  és  nem  kedvezel  a  te  fiadnak,
a  te  egyetlenegyednek  én  érettem.  —  És  felemelé  Ábrahám
az  ő  szemeit,  és  látá,  hogy  ímé  háta  megett  egy  kos  akadt
meg  szarvánál  fogva  a  szövevényben.  Oda  méné  tehát  Ábra-
hám,  és  elhozá  a  kost,  és  azt  áldozá  meg  égőáldozatul  az  ő
fia  helyett.  —  És  nevezé  Ábrahám  annak  a  helynek  nevét
Jehova-jire-nek.  Azért  mondják  ma  is:  Az  Úr  hegyén  a  gond-
viselés.

Ábrahám  történetének  megértéséhez  három  szempont  vezet
el.  Az  első  az,  hogy  milyennek  látjuk  őt  mi  emberek,  a  második,
hogy  milyennek  látta  Ábrahám  önmagát,  a  harmadik,  hogy  mi-
lyennek akarta őt meglátni az Isten.

A  legtöbb  emberre  úgy  hat  ez  a  komor  történet,  mint  egy
fenyegetően  induló  megrázó  színjáték,  mely  váratlanul  ked-
vező  megoldásban  végződik.  A  színjáték  külső  eseményei  érdek-

 



180

lik  az  embert.  Isten  kegyetlen  parancsolása,  Ábrahám  hősies
engedelmessége  megfogja  a  lelket.  A  történet  drámai  feszült-
sége  lebilincseli,  annak  csodálatos  megoldása  pedig  megnyug-
tatja.  A  végén  az  emberek  megelégedetten  mondogatják:  meg-
rázóan szép történet!

Maga  Ábrahám  fia  megáldoztatásának  eseményét  nem  ön-
magában,  hanem  Istenhez  való  viszonyában  szemlélte.  Elejétől
végig  az  élő  Istennel  állt  kapcsolatban,  úgy  hogy  a  parancs
elfogadása,  fejhajtó  engedelmessége,  önmagával  viaskodása  és
győzelme nem saját szívéből, hanem Istenből született meg.

Isten  a  hős  és  hívő  Ábrahám  alakját  az  örökkévalóság  fé-
nyébe  állítja.  Nem  elégszik  meg  az  ember-szemmel  meglátható
külső  élettel  és  a  lelki  szemmel  megsejthető  hívő  emberrel.  Az
áldozati  oltárhoz  vándorló  Ábrahám  életeszményével  megvilá-
gítja a golgotai kereszt titkát.

így  lesz  Ábrahám  példakép  és  tükörkép.  Az  ember  oldaláról
nézve példakép, Isten oldaláról nézve tükörkép.

1.  Ábrahám  példaképe  annak  az  emberi  életnek,  melynek
foglalata  ez  a  rövid  mondat:  Én  egészen  az  Istené  vagyok!  Ma-
gatartását,  akaraterejét,  fegyelmezettségét,  nagyságát  és  hősies-
ségét  akkor  értjük  meg,  ha  felismerjük,  hogy  ő  egészen  az
Istené volt.

Ábrahám  Isten  tulajdonának  érezte  magát.  Pillanat  kése-
delme  nélkül  feleli  a  nevén  szólító  Istennek:  ímhol  vagyok!  Meg-
hallgatja  Isten  parancsolatát  és  azt  elutasíthatlan  követelésnek
tekinti,  akármilyen  hihetetlenül  és  kegyetlenül  hangzik  is:  „Vedd
a  te  fiadat,  ama  te  egyetlenegyedet,  akit  szeretsz,  Izsákot  és
menj  el  Móriának  földjére  és  áldozd  meg  ott  égő  áldozatul!”
Nem  tiltakozik  és  nem  száll  perbe  Istennel.  Pedig  szinte  önként
kínálkozik  a  tiltakozás  és  kérés  bizonyító  érvéül:  Te  adtad  né-
kem  fiamat,  Uram,  hogy  vehetned  azt  el  tőlem?  Magad  nevezed
őt  szívem  egyetlenegyének,  hogyan  kívánhatnád,  hogy  lemond-
jak  róla?  Ábrahám  Isten  tulajdona,  mert  meghallgatja  Isten
parancsolatát.

Isten  tulajdonának  mutatja  magát  engedelmessége  által  is.
Pedig  sok  minden  pártütésre  készteti.  Felébred  benne  a  vér  és
a  szív  természetes  joga.  A  fiáról  van  szó!  Testéből  való  test,
arcvonásainak  hordozója,  sírba  hanyatló  életének  továbbvivője.
Megszólal  apai  szíve:  én  édes  egyetlen  fiam!  Emlékek  rajozzák
körül  lelkét.  Tágra  nyílt,  mosolygó  gyermekszem,  sírásra  gör-

 



181

bült  kicsi  gyerekszáj.  Pajzán  kacagások,  megdöbbentő  bölcse-
ségű  kérdések.  Idegennek  semmis  dolgok,  de  az  édesapának
gazdag,  drága  emlékvilág.  Körüllengik  a  jövendő  álomképei.
Sudár  ifjú  lesz,  széles,  vállas  ember,  Isten  ígérete  szerint  egykor
a család feje, nemzedékek apja. És most?

Áldozatának  időbeli  súlyosbítása  is  van.  Kora  reggeltől
harmadnapig  tart  a  kegyetlen  parancs  teljesítése.  Három  nap
állandóan  ez  a  kötelesség  áll  előtte.  Napok,  órák,  nappalok,  éj-
szakák  egymásutánjában  ugyanazon  megmaradó  kín:  egy  pa-
rancsolat, amit okvetlenül és teljesen végre kell hajtania!

Súlyosbítja  helyzetét,  hogy  Isten  őrá  bízza  a  parancsolatok
végrehajtását.  Az  előkészítő  munkát  is  neki  kell  elvégeznie.
Megnyergeli szamarát, fát hasogat. Készül fia feláldozására.

Fia  pedig  állandóan  mellette  van.  Boldogan  futkároz  körü-
lötte.  Mikor  azután  elindulnak,  apró  gyermeklépteit  komoly-
kodva  igyekezik  hozzáalkalmazni  az  ő  lépteihez.  Kérdezget,
csodálkozik  és  beszélget.  Esti  pihenéskor  ölébe  hajtja  fáradt
fejét,  átöleli  nyakát  és  boldog  magaelhagyással  elszenderüi
karjai között.

Ábrahám  mégis  engedelmeskedik!  Panasztalan,  mindent  el-
viselő  alázattal  engedelmeskedik,  mert  Isten  az  ő  Istene,  ő  pedig
Isten  tulajdona.  Istené  az  ő  teste  és  lelke,  a  gyermeke,  annak
élete,  ártatlan  kék  szeme,  vidám  kacagása,  eltorzuló  arca  és
halálvívódása.  Istené  családi  tűzhelyük  lobogó  lángja,  fonnyadt
arcuk  boldogsága  és  ajkuk  kétségbeesett  halálsikoltása.  Min-
den az Istené!

Isten  tulajdonának  érzi  magát  Ábrahám,  mert  hisz  az  Isten-
ben.  Nem  érti  az  eléje  szabott  kegyetlen  parancsolatot,  de  nem
is  kell  azt  értenie.  Neki  Isten  parancsolatát  teljesítenie  kell,  a
többi  már  nem  az  ő  dolga.  Mert  nem  Isten  van  érette,  hanem  ő
van  az  Istenért.  Istennek  szüksége  van  a  kiadott  parancsolat  tel-
jesítésére,  Izsáknak  meg  kell  halnia  az  áldozati  oltáron.  Ábrahám
hite  állandóan  erősödik  az  erőt  kereső  imádságban  s  Istennel
való  közvetlen  kapcsolatában,  mely  által  első  pillanattól  az  ol-
tárhoz  érkezésig  elgyötört  szíve  megerősödik  az  engedelmes-
ségre: ímhol vagyok, Uram!

Így lesz Ábrahám egészen az Istené.
Ábrahám  élete  példaképe  annak,  hogy  életünk  egészen  az

Istené.  Ahogy  vagyunk,  Istenéi  vagyunk.  Élettársunk,  gyerme-
künk,  vagyonunk,  egészségünk,  tehetségünk,  életünk  nem  kizá-

 



182

rólag  a  mienk,  nem  is  a  családunké,  avagy  a  hivatásunké,  hanem
az Istené. Mindnyájan és mindennel Őt szolgáljuk.

Isten  bölcs  akarata  szerint  rendelkezik  velünk.  Parancsol,
követel,  áldozatokra  kényszerít.  Joga  van  hozzá,  hiszen  az  övéi
vagyunk.  Kétszeresen  joga  van  hozzánk,  mert  ezzel  is  javunkat
munkálja.

Vájjon mit mutat ezzel szemben a te életed?
Áldozatot  követel  tőled  az  Isten.  A  halál  követét  küldi  hoz-

zád  s  azt  kívánja,  hogy  fiadat,  leányodat,  élettársadat,  anyádat,
apádat  add  néki.  Vájjon  nem  változik  átokká  ajkad  imádsága?
Egészségedet  követeli,  meglankasztja  munkaerődet.  Megsemmi-
síti  vagyonodat,  sírássá  teszi  örömödet,  meghiúsítja  munkád
eredményeit.  Tudod-e  ilyenkor  hittel  mondani:  ímhol  vagyok,
Uram!  Tudsz-e  felkészülni,  elindulni,  eljutni  az  áldozati  oltár-
hoz?

Sokan  néhány  emberre,  vagy  dologra  alapítják  boldogsá-
gukat.  Ez  a  szív  üres,  könnyelmű,  együgyű  egyoldalúsága.  Ta-
lán  élettársad,  édesanyád,  vagy  saját  fiatalságod  a  mindened?
        Talán hivatásod, vagyonod, érvényesülésed, vagy kényelmes éle-
ted?  Ha  ez  az  egy  elvész,  azt  hiszed,  hogy  mindened  összeom-
lott.  Sikoltva  kiáltod:  nem  érdemes  élni!  Milyen  gazdag  ezekkel
a  szegényekkel  szemben  az  egyetlenét  feláldozó  Ábrahám,  ki-
nek fia elveszítése esetén is van Istene és benne mindene.

Az  áldozatok  legnagyobb  része  kényszerű  áldozat.  Az  em-
berek  megpróbáltatásnak  veszik  azt  is,  ami  tulajdonképpen  az
élet  természetes  velejárója,  amit  minden  embernek  el  kell  hor-
doznia.  Azután  vannak  önkéntes  áldozatok  is!  Saját  magunktól
függ,  hogy  mennyi  szenvedést  vállalunk  el  lelkünk  érvényesü-
léséért  testünk  felett,  hitünk  tisztulásáért,  a  testvéri  szolgálat
komoly betöltéséért, Krisztus önmegtagadó követéséért!

Áldozatunk  értéke  nem  annak  nagyságától,  vagy  könnyeink
árjától  függ,  hanem  hitünktől.  A  hit  próbája  viszont  az  áldo-
zatban  rejlik.  Nincs  igazi  áldozat  hit  nélkül,  és  nincsen  hit  ál-
dozat  nélkül.  Ha  hiányzik  áldozatodból  a  hit,  járomhordozó,
korbácsolt  rabszolga  vagy  csupán.  Ha  hitedből  hiányzik  az  ál-
dozatra  való  hajlandóság,  vallásosságod  csalfa  álarc  csupán.
Istenből  akarsz  élni,  nem  pedig  az  Istenért.  Tudj  hitedért  ál-
dozni és tudj az áldozatokban hinni!

Ábrahám  példaképe  így  alakítja  ki  az  embert,  aki  egészen
az  Istené.  Hozzád  is  szól  az  áldozatra  hívó  parancs.  Számodra

 



183

is  szenvedés  utat  jelöl  ki  Isten  keze.  Tőled  is  kereszt  elhordo-
zását  követeli,  lemondást,  testi,  lelki  nyomorúságot,  betegágyat
és  koporsót.  Tőled  is  azt  várja,  hogy  érthetetlen  parancsa  előtt
tudj  engedelmesen  meghajolni  s  láthatatlan  isteni  akaratában
ismerd  meg  üdvösségedre  irányuló  gondviselését.  Kérdezem,
hogy  Ábrahám  példakép-e  számodra  és  elmondhatod-e  az  ő  élete
jellemzőjét: Én egészen az Istené vagyok!

2.  Isten  Ábrahám  életeseményét  számunkra  tükörképpé
teszi.  Ennek  a  tükörképnek  a  foglalata  ez  a  rövid  mondat:
Isten egészen az enyém!

Isten  parancsa  Ábrahámot  szíven  üti  s  önvizsgálatra  kény-
szeríti.  Mérlegre  helyezi  életét.  Újra  átéli  cselekedeteit.  Vizsgál-
gatja  az  emberekhez  való  viszonyát.  Tanácskozik  lelkiismereté-
vel  s  beszél  Istenével.  Ahogy  lassan  lépeget  fiával  együtt  a  lan-
kás  domboldalon,  feje  mind  mélyebbre  hajol  alá:  bizony  meg-
érdemlem,  hogy  a  legdrágábbat  követelje  tőlem  áldozatul  a  ha-
ragvó  Isten!  Mikor  azután  rászakad  színjátékának  utolsó  jele-
nése  s  kezét  fia  felé  kinyújtja,  hogy  halálba  taszítsa  azt,  kiért
életét  boldogan  odaadná,  megszólal  az  Úr  angyalának  szavában  a
boldogító  evangéliom:  „Most  már  látom,  hogy  nem  kedvezel  a  te
fiadnak,  a  te  egyetlenegyednek,  én  érettem!”  Szeme  meglátja
az  áldozati  állatot.  Szíve  megérti  Isten  aláhajló  kegyelmét  és
megáldozza  azt  égő  áldozatul  az  ő  fia  helyett.  Füstölgő  oltár
felett  három  szó  zengését  hallja:  miattam,  helyettem,  érettem!
Ebben  a  pillanatban  egészen  tisztán  látja  Ábrahám  Isten  szent-
séges  arcát!  „Hitt  az  Istennek  és  tulajdoníttaték  az  ő  néki  igaz-
ságul (Róm. 4, 3.).”

Ábrahám  története  tükörképe  a  Krisztus  megváltó  mun-
kájának.

Megértjük,  hogy  bűneinket  és  bűnös  emberi  természetün-
ket  csak  áldozattal  lehet  megoldani.  A  haragvó  Istent  csak  áldo-
zat  engesztelheti  ki.  Megértjük  azt  is,  hogy  Isten  irántunk  való
irgalmasságból  még  a  legnagyobb  áldozatra  is  hajlandó.  Nem
vagyunk  képesek  önmagunkért  áldozatot  felajánlani,  avagy  egy-
másért  önmagunkat  áldozatul  odaadni.  Isten  hiába  kötöztetné
össze  kezünket,  lábunkat,  hiába  helyeztetne  áldozati  oltárra,
hiába  kergetne  végig  életútunkon  a  kárhozat  tüzében  égő  kopor-
sóig/azért  egyetlen,  elmúlhatatlan,  örök  áldozatot  hoz  az  ember
megváltásáért.  Megismétli  az  angyal  örömhír-szavát:  Nem  ked-
vezek  az  én  Fiamnak,   az   én   egyetlenegyemnek!  De  tőlünk

 



184

is  hitet  követel.  Krisztus  megváltó  halálába  vetett  hitet.  „Aki
hisz  abban,  aki  az  istentelent  megigazítja,  az  ő  hite  tulajdonít-
tatik igazságul (Róm. 4, 5.).”

Ábrahám  története  tükörkép.  Nézz  csak  az  áldozatra  ki-
jelölt  Izsákra.  Életre  termett  fiatal  izmos  teste  meglankad  há-
rom  nap  fárasztó  vándorlásában.  Válla  meghajol  a  fa  magára
vett  terhétől.  Hasábokat  átszorító  keze  elzsibbad.  Utolsó  útját
járó  lába  véresre  sebződik.  Keze  nemsokára  kötözötten  hátra-
feszül,  áldozatul  adott  teste  élettelenül  összeomlik  s  piros  sebé-
ből vér hull az oltárra.

Izsák  áldoztatásának  helyét  Jireknek  nevezték.  Ez  a  név
azt  jelenti,  hogy  hegyen  jelenik  meg  az  Úr.  Megjelent  Mória
hegyén  és  megjelent  a  Golgotán.  Az  áldozatra  menő  Izsák  mö-
gött elénk rajzolódik Jézus kereszt alá hajoló alakja.

Kicsoda  imádkozik  az  oltár  közelében  életet  szorítva  keb-
lére,  sírva  és  mégis  boldogan  ujjongva?  Ábrahám?  Senki  más,
csak Ábrahám?

Valahonnan  egy  bűnös  ember  szívéből  elindul  egy  csendes
sóhajtás: én is!

így  lesz  a  példaképből  élet,  a  tükörképből  valóság  és  te
elmondhatod:  én  egészen  az  Istené  vagyok,  Isten  egészen  az
enyém!

 



Ments meg engemet, Uram!
Böjt.

Zsolt.  40,  13—14:  „Utolértek  bűneim,  amelyeket  végig
sem  nézhetek.  Számosabbak  a  fejem  hajszálainál  és  a  szívem
is  elhagyott  engem.  Tessék  Uram  néked,  hogy  megments  en-
gemet, siess Uram segítségemre!”

Ez  a  néhány  zsoltárvers  emberi  bizonyító  irata  annak,  hogy
a  bűnös  ember  tragédiája  csak  Isten  kegyelmében  oldható  meg.
Az  egész  zsoltáron  üde,  ujjongó  hang  vonul  végig.  A  zsoltár-
költő  boldog  hálaadásba  olvasztja  élettapasztalatait  s  az  Úrba
vetett  bizodalom  szárnyaló  himnuszát  énekli.  De  mikor  azután
bűneiről  s  bűnössége  megoldhatatlan  következményeiről  beszél,
akkor  forrongó  drámai  erő  árad  végig  beszédén.  Mintha  alakja
is  megváltoznék.  Azelőtt  áldozati  oltár  mellett  lantját  pengető
boldog  ember  volt,  most  vadként  űzött,  ziháló  keblű  menekülő,
ki  körömszakadtáig  vívja  élete  legnehezebb  küzdelmét,  mígnem
viaskodása  felsikoltó  halálhördülésben  elfullad.  így  jut  el  a
zsoltáros  király  az  örök  igazsághoz:  a  bűnös  ember  tragédiáját
csak Isten kegyelme oldhatja meg.

Ennek  a  könyörgésnek:  Ments  meg  engemet,  Uram!  két
indokolását adja a zsoltárköltő:

1. Mert utolértek az én bűneim!
2. És a szívem is elhagy engemet!
3.  Utolérnek  minket  bűneink,  mert  nem  lehet  azokat  el-

temetni!
Minden  bűn  megsértése  az  erkölcsi  világrendnek,  megszakí-

tása  Istennel  való  közösségünknek  s  beszennyezése  emberi
méltóságunknak.  A  bűnt  meg  nem  történtté  tenni  sohase  tudjuk.
Elgondolt  gondolat,  kimondott  szó,  elkövetett  cselekedet,  el-
mulasztott  alkalom  állandó  tehertételei  maradnak  lelkünknek.
Minden bűn belénk égetett bélyeg, nem lehet kitörölni.

Hiába  áltatod  magadat,  hogy  nem  lényeges  az  egész.  Hiába
mondogatod,  hogy  bűnöd  már  a  múlté,  régen  elfelejtették,  ma
már senki se tudja!  



186

A  valóság  az,  hogy  történés,  időszerűség  szempontjából  bű-
nöd  a  múlté  lehet,  de  a  felelősség  szempontjából  az  mindig  tt
jelené.  Évek,  évtizedek  elmúlhatnak,  bűnöd  terhe  lelkeden  vál-
tozatlanul  megmarad.

Valamikor  azután  alvó  lelkiismeretedben  forgatagos  ziva-
tar  támad.  Halott  emlékek  kikelnek  sírjukból,  szunnyadó  érzé-
sek  ébredeznek.  Elfelejtett  események  kicsike  foltjaiból  vihar-
felhő  sűrűsödik.  Régmúlt  sötétségből  emberalakok  lépnek  elő.
Beszédek  zendülnek,  kriptái  mélységből  rémületes  csontvázke-
zek  nyúlnak  feléd.  Utolérnek  a  bűneid!  Mintha  csattogó  patájú
paripákon,  tágult  orrlyukakkal,  habosán  gőzölgő  testtel  rette-
netes  légiók  rohannának  utánad.  Emberek,  kiknek  tőled  való
elfordulását  vállrándítással  vélted  elintézhetni.  Meggyötört  szí-
vek,  melyeknek  sebe  utánad  kiált.  Sápadt  emberarcok,  melyeken
miattad  csurdogál  a  fájdalmak  ezüstös  patakja.  Tönkretett  éle-
tek,  melyekbe  te  gázoltál  bele.  Elmulasztott  alkalmai  a  segítés-
nek,  ember-mentésnek,  jócselekvésnek.  Szemednek  is  alig  akarsz
hinni:  látod  önmagadat,  sápadtan,  gyűrötten,  mocskolt  lélek-
kel,  tépett  szívvel,  üres,  elrontott,  hitvány  élettel.  Nem  lehet
másként:  utolérnek  bűneid,  mert  hiába  minden,  nem  tudod  azo-
kat eltemetni!

Eddig  még  nem  értek  utol?  Azért  nem,  mert  lelkiismereted
alszik.  De  utolérnek  bizonyosan!  Talán  valakinek  a  szeméből  le-
gördülő  égető  könnycseppben,  vagy  egy  emberi  összeomlásban,
talán  egy  sikoltás  nélküli  lelki  fájdalomban,  vagy  néma  éjszakák
marcangoló  önvádjában.  Egészen  bizonyos,  hogy  valamikor
utolérnek bűneid, mert azokat nem lehet eltemetni!
Utolérnek bűneid, mert nem lehet azokat szépítgetni.

Minden  bűnnel  háromszor  találkozunk:  mikor  elkövetjük,
amikor  utolér  minket  és  az  utolsó  ítéletkor.  Első  alkalomkor
minden  bűn  elleplezi  magát.  A  második  alkalommal  leleplezi
magát.  A  harmadik  alkalommal  Krisztus  keze  könyörtelenül  fel-
tárja azt.

Vétkezéskor  hazugság-ruhába  öltöztetjük,  kendőzgetjük,
szépítgetjük  a  bűnt.  Védelmünket  megkeressük  magunkban,
embertársainkban, életkörülményeinkben.

Mikor  utolérnek  bűneink,  akkor  mezítelenre  vetkőződnek.
Nyers,  leplezetlen  durvaságukat  mutatják.  Arcuk  minden  szé-
pítgetés  nélkül  tekint  reánk.  Hiába  mondod  eltakart  szemek-
kel:  nem  akarlak  látni!  Hiába  sikoltod  a  valóságra  eszmélő  em-

 



187

ber  riadt  révedezésével:  nem  igaz,  ezek  nem  az  én  bűneim!
Hiába  kiáltod  a  zsoltárköltő  önvallomásával:  nem  bírok  rajtuk
végigtekinteni!  Behunyt  szemmel  is  látod  bűneid  megsemmisítő
valóságát,  hallod  sikongásukat,  lelkeden  dörömbölnek  vádjaik-
kal,  végigtapodnak  szíveden  és  lerántják  életed  hazug  álarcát.
Ilyenkor  megtanulod,  hogy  bűneid  utolérnek  téged,  mert  nem
lehet azokat szépítgetni!

Az  ítélőszék  előtt  sem  szépítgetheted  bűneidet!  Krisztus  kí-
vül-belül  ismer  téged,  Őt  nem  tévesztheted  meg.  Óh,  ha  csak
egy  órán  át  olyanoknak  tudnád  látni  a  te  bűneidet,  mint  ami-
lyenek!

Utolérnek  bűneid,  mert  nem  lehet  azokat  megszámlálni.
Bűneid  vizsgálata  közben  rájössz  arra,  hogy  nemcsak  egyes  bű-
nök  torz  arca  mered  reád,  hanem  egész  életed  bűnössége.  Bűnös
a  tested,  a  lelked,  a  szíved,  bűnös  az  emberi  természeted,  az
egész  életirányzatod.  Számbaveszi  bűneit  a  zsoltárköltő  s  két-
ségbeesve  felkiált:  számosabbak  az  én  bűneim  fejem  hajszálai-
nál!  Bűnös  emberi  természetünk  televényföldjéből  kihajtanak
bűneink, mint mérges gyökérről a halálhozó virág.

A  valóság  tehát  rettenetes  színekben  tárul  eléd.  Hazugság
életed  érdemszerző  jósága!  Kötelességteljesítésed,  bűntelen  tiszta
életed  mind  hiábavaló.  Utolérnek  bűneid  megemésztő  forgatag-
ban,  körül  örvénylenek  s  füledbe  kiáltják  halálos  ítéletedet:  el-
veszett,  elkárhozott  ember  vagy!  Ez  az  egyedül  helyes  igazság!
Megölnek  téged  eltemetetlen,  mezítelenre  vetkőztetett,  meg-
számlálhatatlan bűneid!

2.  A  bűn  által  teremtett  helyzet  megoldhatatlanságát  fo-
kozza a zsoltárköltő panasza: a szívem is elhagy engemet!

Mennyi  gyötrelem,  összeomlott  reménység,  kudarcba  ful-
ladt  próbálkozás  és  megszégyenült  emberi  küzködés  jut  kifeje-
zésre ebben a vallomásban: a szívem is elhagy engemet!

Mit  állítasz  a  bűn  hatalmával  szemben?  Mivel  védekezel
ellene? Hogyan akarsz kikerülni halálos öleléséből?

A  szívem  is  elhagy  engemet!  Figyeld  az  is  szócskát.  A  bűn
következtében  sok  minden  cserben  hagyja  az  embert,  végül
azután szíve is elhagyja.

Elhagyott  az  értelmed.  Hideg,  józan,  számítgató  eszed  te-
hetetlen  vergődéssé  válik  a  bűnnel  való  harcban.  Próbálgatod
a  magad  igazolását,  nem  sikerül.  Keresgeted  a  megoldás  mód-
ját,  nem  találod  meg.  Kutatgatod  a  bűnből  kivezető  utat,  hiába

 



188

minden.  Hasztalan  mondogatod,  hogy  értelmes,  okos  ember
vagy,  sok  mindent  kipróbáltál  már,  majd  megtalálod  a  szaba-
dulás  útját.  Végül  is  kétségeesve  látod:  semmit  se  tudsz  tenni
bűneiddel. Elhagyott az értelmed!

Elhagyott  az  erőd  is!  Sok  mindent  legyőztél  erőddel.  Ke-
mény  tusákat  vívtál  az  élettel.  Harcoltál  kenyérért,  érvényesü-
lésért,  előrejutásért.  Küzdöttél  emberek  és  örvények  ellen.  .Vias-
kodtál  betegség,  nyomorúság,  rosszakarat  ellen.  Tépázottan,
sebzetten  álltad  a  harcot,  mikor  becsületről,  boldogságról,  ked-
veseid  életéről,  gyermekeid  jövendőjéről  volt  szó.  Némelykor
elbuktál,  máskor  győztél.  De  most  eltemetetlen  bűneiddel  szem-  ν
ben  tehetetlen  vagy,  mint  a  gyermek,  ki  gyenge  vállával  szikla-
hegyet akar elmozdítani.

Elhagyott  önbizalmad  is!  Eddig  nem  tartottad  életedet  alap-
jában  elrontottnak.  Bíztál  magadban,  erődben,  rugalmasságod-
ban,  erkölcsi  értékeidben.  Bíztál  abban,  hogy  képes  vagy  ma-
gadon  segíteni,  fel  tudod  szabadítani  magadat  a  bún  következ-
ményei  alól.  Bíztál  abban,  hogy  ki  tudsz  szakadni  bűnös  multad-
ból,  tudod  megtagadni  ösztöneidet  és  szenvedélyeidet,  tudsz  el-
indulni  egy  új  élet  tiszta,  boldog  ígéretvilága  felé.  De  azután
elhagyott  az  önbizalmad  is!  Hiába  minden,  nem  vagy  képes
ezekre!

És  most  elhagyott  a  szíved  is!  Elhagyott  a  szíved,  pedig
életedben  az  mindig  az  édesanyai  szív  szeretetét  képviselte.  Most
már  nem  borul  rád,  hogy  elkísérjen  az  emberek  ítélőszékéig.
Védelmedre  nem  szedi  rendbe  bűneid  mentőkörülményeit.  Már
sajnálkozni  sem  tud  feletted.  Saját  szívednek  sincsen  már  szá-
modra  mentsége,  könnye,  részvéte,  elhagyott  téged  a  szíved  is!
Ez  az  utolsó,  a  teljes  reménytelenség,  mikor  az  embert  el-
hagyja  a  szíve,  mert  nem  tud  múltat  megbocsátani,  jövendőt
remélni.

Mikor  azután  a  bűnnek  eltemetetlen,  kendőzetlen,  meg-
számlálhatatlan  légiója  pusztító  forgatagként  utolér  s  utolsó
nagy  élet-halál  viaskodásodban  értelmed,  erőd,  önbizalmad,  sőt
még  a  szíved  is  elhagy,  akkor  egyszerre  csak  ablak  hasad  a
haragos  égboltozaton  s  földre  hull  az  örök  kegyelem  fénye.
Vállára  helyezett  kereszttel  elindul  a  Megváltó  Krisztus,  hogy
magára  vegye  eltemetetlen,  szennyes,  megszámlálhatatlan  bű-
neidet.  Elvállalja  titkolt,  elrejtett,  hazugságba  burkolt  vétkeidet.
Minden  bűnödet  magára  veszi.  Vállára  helyezett  kereszttel  jön,

 



189

hogy  téged  elesett,  jóra  képtelen  embert  felemeljen  és  új  életre
képesítsen.

Bűnt,  halált,  kárhozatot,  emberi  tehetetlenséget  látó  lelked
sírjon  hát  fel  a  zsoltárköltő  szavával:  Tessék  néked,  Uram,  hogy
megments engemet, siess, Uram, segítségemre!

Halk  permetegként  lelkedre  hull  az  égi  válasz:  Tetszik  né-
kem,  hogy  megmentselek!  Tetszik  nékem,  hogy  segítségedre
siessek!  Megmentlek,  szabadításodra  leszek!  íme,  a  Golgotára
küldött  Krisztus  azért  szenved,  azért  hordoz  keresztet,  azért
hal  meg,  mert  Istennek  tetszik,  hogy  segítségedre  siessen  s  meg-
mentsen téged!

Vájjon  sietsz-e  te  is  saját  lelked  megmentésére?  Siess,  siess,
hogy megmenthessen téged az Úr!

 



A szenvedés dicsősége.
Böjt.

/.  Péter  2,  20—24.  Micsoda  dicsőség  az,  ha  vétkezve
és  arcul  veretve  tűrtök?  De  ha  jót  cselekedve  és  mégis
szenvedve  tűrtök,  ez  kedves  dolog  Istennél.  Mert  arra  hivat-
tatok  el;  hiszen  Krisztus  is  szenvedett  érettetek,  néktek  pél-
dát  hagyván,  hogy  az  ő  nyomdokait  kövessétek:  Aki  bűnt
nem  cselekedett,  sem  szájában  álnokság  nem  találtatott:
Aki  szidalmaztatván,  viszont  nem  szidalmazott,  szenvedvén
nem  fenyegetőzött;  hanem  hagyta  az  igazságosan  ítélőre.  Aki
a  mi  bűneinket  maga  vitte  fel  testében  a  fára4 hogy  a  bűnök-
nek  meghalván,  az  igazságnak  éljünk:  akinek  sebeivel  gyó-
gyultatok meg.

Krisztus  a  keresztben  jelentette  ki  magát  a  legteljesebben.
Nemcsak  halála  kereszthalál,  hanem  élete  is  a  kereszt  élete.
Megfigyelhetjük,  hogy  kijelentései  rendesen  hivatásának  egy-
egy  részét  szemléltetik  csupán.  Példázata  a  magvetőről,  a  jó
pásztorról,  az  atyai  házhoz  visszatérő  tékozló  fiúról,  lényének  és
hivatásának  egy-egy  vonását  emelik  ki,  a  kereszt  ellenben  őt  a
maga  teljes  valóságában  mutatja.  Tulajdonképen  akkor  kezd-
jük  megérteni  Jézust,  mikor  meglátjuk  életében  a  kereszt  min-
denen  átvilágító  jelentőségét.  És  akkor  értjük  meg  teljesen,
mikor  felismerjük  életének  beteljesedését  a  szenvedés  dicsősé-
gében.

1.  Jézus  szenvedése  nem  életének  következménye,  hanem
lényének  velejárója.  Nem  az  élet  bűnei  mögött  meghúzódó  fe-
kete  árnyék,  hanem  megváltó  személyének  természetes  alkotó-
része.  Nem  azért  szenved,  mert  bűnös,  hanem  mert  Isten  a  szen-
vedést számára hivatássá tette.

A  szenvedés  alatt  rendesen  az  élet  kisebb-nagyobb  fájdal-
mait  értjük  és  nem  keressük  meg  annak  mélyebben  fekvő  ma-
gyarázatát.  Pedig  a  szenvedés  mindig  kemény  összeütközésből
robbanik  ki.  Az  ember  lénye  és  akarata  összeütközik  a  rajta
kívül  álló  erőtényezőkkel.  A  szenvedővel  olyasmi  történik,  ami-
nek  akarata  ellent  mond.  Kénytelen  eltűrni  valamit,  amit  nem
akar,  vagy  nem  tudja  érvényesíteni  azt,  amit  akar.  A  legfájóbb

 



191

szenvedés  rendesen  az  emberi  közösségben  sújtja  az  embert,
midőn  jószándéka,  lelkesedése,  önzetlen  törekvése  beleütközik
a  rosszakarat,  a  gyűlölet  kőfalába  s  boldogsága  cserepekre
törve hull a földre.

Jézus  életében  a  külső  szenvedések  is  nagyok.  Nincsen
helye,  ahol  fejét  lehajtsa.  Lemondás  az  útitársa.  Nélkülözés  a
mindennapi  kísérője.  Ellenségek  gyűlölködő  tekintete  veri.
irigység,  féltékenység  szövik  elveszítésére  a  hálót.  Még  söté-
tebbé  válik  sorsa  életének  utolsó  időszakában.  Elönti  a  gyűlö-
let  szennyes  árja.  Korbácsolják,  ütlegelik,  kigúnyolják  messiási
méltóságát.  Elgyötört  testét  végighajtják  a  Via  Dolorosán.
Megfeszítik  a  golgotai  kereszten.  Szenvedése  azonban  nem  me-
rül ki ezekben a külső megpróbáltatásokban.

Krisztus  szenvedésének  fájdalmas  eseményei  mögött  fel-
ismerjük  szenvedésének  tulajdonképeni  titkát:  isteni  lénye  ösz-
szeütközik  az  emberi  bűnnel.  Üdvösséget  munkáló  törekvése
szembekerül  az  Isten  ellenségeivel.  Életében  két  ellentétes  aka-
rat  csap  össze,  mint  ahogyan  összecsapnak  az  égen  rohanó
villámterhes  viharfelhők.  Tiszta  isteni  szándéka  megütközik  a
világ  hatalmasságával.  Megváltó  szeretettel  teli  szívét,  mint  egy
drága  kristályserleget,  végigviszi  a  bűntől  szennyes,  gyűlölettől
tajtékzó  emberek  között,  végül  a  kristályserleg  szilánkokra
törve hull a földre.

Krisztus  keresztjét  nézem  s  az  ember  keresztjét  látom.
Nem  szabad  lekicsinyelnünk  a  szenvedéseket.  Értsük  meg  a  gond
alatt  roskadozók  lelki  kínját.  Gondoljunk  a  szenvedés  .siral-
mára,  az  átvirrasztott  éjszakák  panaszos  elégiáira.  Lemérjük
a  búcsúzás  szívtépő  fájdalmát,  mikor  az  élet  tengerének  part-
ján  megáll  az  ember  s  a  fekete  vitorlájú  távozó  hajó  elvész
a  túlsó  part  ködében.  Megértjük  a  lelki  szenvedéseket,  a  csaló-
dottságot.  Gondolunk  a  félreismertség  fájdalmas  keresztjére,
melyet  sok  ezerén  hordoznak  rejtetten,  panasztalan  ajakkal,  ön-
magukat  emésztő  égő  gyötrelemmel.  Keressük  azonban  meg  a
szenvedés  alapokát  is.  Ha  szenvedésed  az  élet  mostoha  kegyetlen-
ségének  eredménye,  akkor  az  természetes  emberi  sors  és  élet-
járulék,  nem  pedig  dicsőség.  A  szenvedés  dicsősége  akkor  kez-
dődik,  mikor  lelked  tiszta  akarata  megütközik  az  élet  ezerféle
bűnével,  akaratod  szembefordul  a  világ  akaratával  és  te  hordo-
zod  ennek  az  összeütközésnek  minden  következményét,  kocká-
zatát   és   hátrányát.   Megtépáznak,   legázolnak,   beszennyeznek,

 



192

kifosztanak.  Életköntösödet  külsőleg  megrongyolják.  Szívedet
sebekkel  borítják  el.  Koldussá  tesznek.  Arcodat  ráncokkal  írják
tele.  Érvényesülésed  lépcsőfokait  rád  döntik  sírgöröngynek.  Te
pedig  állód  a  küzdelmet,  szenvedsz  a  lelkedért,  az  erkölcsi  el-
veidért,  a  tisztességedért,  az  emberi  méltóságodért,  a  Jézus  ke-
resztjéért.

Ez  a  szenvedés  már  nem  büntetés,  hanem  dicsőség,  nem
élet  járulék,  hanem  Isten  gyermekeinek  kiváltsága.  Ez  a  szen-
vedés  dicsőségének  törvénye.  Megvan-e  szenvedésed  skálájában
ez  a  magasba  vivő  lépcsőfok?  Szenvedtél-e  valamikor  is  a  te
tisztább  magadért?  Szenvedtél-e  Krisztusért?  Hajlandó  vagy-e
válladra venni ennek a szenvedésnek a keresztjét?

Az  apostol  ebben  a  két  mondatban  foglalja  össze  tanítását:
„micsoda  dicsőség  az,  ha  vétkezve  és  arcul  veretve  tűrtök?  De
ha  jót  cselekedve  és  mégis  szenvedve  tűrtök,  ez  kedves  dolog
az  Istennél”.  Az  a  szenvedés  dicsősége,  hogy  ártatlanul,  önként
vállalunk szenvedést Jézusért, az igazságért.

2.  A  szenvedés  dicsőségéhez  tartozik,  hogy  az  tele  van  ál-
dozattal.

Jézus  szenvedése  a  legnagyobb  áldozat.  Nézd  a  fájdalmak
emberét,  amint  keresztjét  hordozza  a  golgotai  úton.  Kérdezd
meg  tőle:  Domine,  quo  vadis?  Uram,  hova  mégy,  kiért  hordo-
zod  a  nehéz  keresztet?  Nem  önmagáért,  nem  önmaga  miatt
szenved,  hanem  az  emberiségért,  a  bűnös  ember  miatt.  Bűn  nél-
küli  és  mégis  egyenlővé  teszi  magát  a  bűnösökkel.  Emberi
gyarlóság  terhe  nem  nehezedik  rá,  mégis  magára  vállalja  a  világ
bűneit. Megostoroztatott a mi bűneinkért, kiáltja a próféta.

Jézus  szenvedése  nem  a  kényszerűség  kereszthordozása.
Nem  azért  vállalja  az  emberiségért  való  szenvedést,  mert  nem
tudja  azt  kikerülni.  Kereszthordozása  nem  a  szív  részvétének
természetes  fellobbanása.  Helyettesítő  szenvedése  nem  tűnő
szikrázású  érzelmi  fellángolás.  Vállaira  veszi  e  világban  élésének
minden  nyomorúságát,  kínját,  megaláztatását  és  szenvedését,
mert  magára  akarja  azt  venni.  Akarja  a  szenvedést,  akarja  a
keresztet,  akarja  a  halált.  Eggyé  válik  a  megváltásra  vonatkozó
isteni  akarattal,  ezért  tud  eggyé  válni  a  bűnös  emberiség  szük-
ségletével.  Teljes  közösségben  van  Istennel,  ezért  ajándékozza
a  bűnös  emberiségnek  azt  a  váltságdíjat,  mely  nélkül  nincsen
bűnbocsánat  és  üdvösség.  Jézus  szenvedése  az  engedelmesség,
a részvét, a testvériség,  az önkéntes odaadás drága áldozata.

 



193

És  most  azt  követeli  tőlünk  az  apostol,  hogy  Jézus  szen-
vedését  példának  tekintsük.  A  szenvedés  dicsőségére  hivattatok,
„hiszen  Krisztus  szenvedett  érettetek,  néktek  példát  hagyván,
hogy  az  ő  nyomdokait  kövessétek”.  Meg  kell  tanulnunk  a  szen-
vedés  eme  dicsőségét,  mert  minden  nagy  és  szent  dolog  a
másokért való szenvedésben születik meg.

A  természet  áldozatokban  újítja  meg  önmagát.  Eltemetett
erdőségek  farostjainak  szét  kell  porladniuk,  hogy  mint  kőszén
meleggé,  fénnyé,  erővé  alakulhassanak.  Avarrá  kell  válnia  a
lehervadó  lombnak,  hogy  televényfölddé  lehessen  s  belőle  új
tenyészet  támadhasson,  önmagát  kell  szétosztania  a  napnak,
hogy sugaraival táplálhassa a világot.

Az  emberiség  fejlődésének  országútja  emberek  szívével
van  kikövezve  s  áldozatul  adott  életek  keresztjével  van  szegé-
lyezve.  Minden  kulturális  fejlődés  másokért  vállalt  szenvedést
követel.  Minden  technikai  találmány  egyesek  boldogságának  és
életének  romjain  emelkedik  magasba.  Gyilkos  betegségek  elleni
harcban  tudósok  légiója  feláldozza  önmagát,  hogy  sok  millió
ember  életét  megmentse.  Gondoljunk  a  torokgyik,  a  kolera,
a  tífusz  elleni  küzdelemre.  Hány  orvosnak  kellett  meghalnia,
míg  megtalálták  ezeknek  a  betegségeknek  az  ellenszerét.  Sok
Röntgen  kutatónak  lehull  keze,  lába  s  arcára  rátelepszik  a  halál
sötétszínű  bélyege,  mert  életét  áldozatul  adja  másokért.  Meg-
kérdezte  az  egyik  tudóstól  a  felesége,  hogy  miért  végzi  egyedül
a  kísérleteket?  Felelete  így  hangzott:  mert  ötven  százalékban
bizonyos,  hogy  a  kísérletező  meg  fog  halni!  Az  asszony  lehaj-
totta  fejét  s  halkan  így  szólt:  hát  akkor  nincs  mit  tenni!  Be-
látom, hogy így kell cselekedned!

Mindennapi  életünk  vásznába  szintén  belehúzódik  mások
szenvedésének  sötét  fonala.  Kenyerünk  búzáját  embertársaink
vére  öntözi.  Szobánk  melegében  a  bányaszerencsétlenség  áldo-
zatainak  kilobbant  élete  izzik.  Az  élet  nagy  szövőszékének  veté-
lője  színes  selyemfonalak  helyett  szétroncsolt  lelkek  fájdalmát
sodorgatja.  A  testünkhöz  simuló  alsóruháról  panaszosan  énekli
az  ing-dal  költője:  nem  vászon,  emberélet  az,  amit  viseltek
gondtalan!

Az  élet  elválaszthatatlan  a  másokért  szenvedéstől.  Meg  kell
hát  keresned  és  el  kell  vállalnod  azt  a  keresztet,  mely  nem
kényszerűség,  hanem  szabad  odaadás,  nem  szolgaság,  hanem
szabadság,  nem   megalázás,  hanem   dicsőség.  Ez  a  szenvedés

 



194

megedzi  lelkedet.  Emelkedést,  bátorságot,  erősödést  jelent,
ellenben  annak  elkerülése  megaláz.  Ilyenkor  érzed  magadat
igazi  embernek.  Szívedet  eltölti  önérzeted  melegsége,  erkölcsi
méltóságod  tudata,  a  testvéri  közösségvállalás  boldogsága.  A
titok  nyitja  egyszerű,  szenvedésed  közelebb  visz  Krisztus  kereszt-
jéhez.

Ha  családfő  vagy,  tekintsd  Isten  bizalmának  azt,  hogy  sze-
retteidért  a  gond,  az  aggódás,  a  magadgyötrés  keresztjét  hor-
dozhatod.  Ha  hitves  és  édesanya  vagy,  ne  panaszold,  hogy  az
élet  a  te  sápadt  arcod  barázdáiból  varázsolja  elő  gyermekeid
mosolyát,  hanem  munkálkodjál,  foltozzál  s  áldozd  fel  mindennap
életedet  gyermekeidért  és  uradért.  Akárki  légy,  ismerd  meg  a
szegényben  kereszthordozó  testvéredet,  oszd  meg  vele  szívedet,
hogy  megoszthasd  vele  kenyeredet  és  Istenbe  vetett  hitedet  is.
Mindez  nem  történhetik  meg  áldozat  nélkül,  de  ez  hozzátartozik
a szenvedés dicsőségéhez.

Magadra  is  gondolj,  mert  jobb  énedet,  igazi  emberi  méltó-
ságodat  szenvedés  nélkül  nem  teremtheted  meg.  A  jobb,  igazabb,
emberibb  élet  útja  mindig  az  áldozatos  szenvedés  szakadékain
vezet  keresztül.  Életed  egyik  nagy  alapkérdése:  akarsz-e,  tudsz-e
a  lelkedért  és  jobb  életedért  szenvedni?  Mivel  pedig  a  lelked
és  jobb  életed  elválaszthatatlan  a  Krisztustól,  az  a  kérdés,  hogy
tudsz-e  szenvedni  a  Krisztusért?  Ez  a  szenvedés  mindennapi
lemondás  és  önmegtagadás.  Harcolsz  a  bűn  ellen,  legyőzöd  ön-
zésedet  és  engeded  magadon  úrrá  lenni  Isten  lelkét.  Megtöröd
saját  erődre  támaszkodó  elbizakodottságodat  s  rátámaszkodsz
az  igében  és  szentségben  elédtáruló  isteni  kegyelemre.  Hajlandó
vagy  áldozatot  hozni  és  szenvedni  egyházadért,  annak  igaz-
ságáért,  erősödéséért,  jövendőjéért!  Akarsz  és  tudsz  a  lelkedért
és jobb énedért szenvedni!

Azután  tanulj  meg  a  nemzetért  is  áldozatot  hozva  szen-
vedni.  A  gazdasági  és  erkölcsi  nyomorúságban  ne  állj  az  olcsó
korbácsolok  közé,  mert  gyalázassál  a  nemzet  nyomorúságát  meg-
szüntetni  nem  lehet.  A  nemzetet  szeretni  kell.  A  nemzetért  áldo-
zatokat  kell  hozni!  Törvényekkel,  szociális  intézményekkel,
gazdasági  rendelkezésekkel  csak  ideig-óráig  és  csak  félig  segít-
hetünk  rajta.  A  nemzet  igazi  megmentéséhez  erősszívű  emberek
kellenek,  kik  szeretik  népüket  s  hajlandók  annak  javáért  szen-
vedni,  hajlandók  a  nemzet  jövendőjéért  anyagi  és  lelki  áldozato-
kat  hozni.  Azok  miatt  pusztul  el  a  nemzet,  kik  nem  akarnak



195

érte  szenvedni.  A  szenvedni  tudó  ember  jelleme  oszlop  a  nemzet
templomában.  Rajta  emelkednek  magasba  karcsú  kőpillérei  s
vállukon nyugosznak a nemzeti élet széttáruló kupolái.

Ez  a  szenvedés  dicsősége.  Veszed  a  keresztet  és  viszed  ön-
ként,  szívesen,  engedelmesen.  Lábad  alá  teszed  önző  életed
széttört  kődarabjait,  melléjük  helyezed  vérző  szívedet  s  rajtuk
csendesen lépdelsz Krisztus nyomdokán.

Valamikor  azután  megérted  a  szenvedés  dicsőségének  tit-
kát:  tied  a  szenvedés  és  Krisztusé  a  dicsőség.  Ha  meg  akarnád
fordítani,  megmaradna  szenvedésed,  de  lélek,  erő,  emelkedett-
ség,  boldog  áldozás  nélkül.  Ha  pedig  szenvedésed  dicsőségében
Krisztus  dicsőségét  keresed,  kereszted  erős  gyökérzetű  életfa
lesz s gazdaglombú ágain új élettavasz virágzik.



Tőrrel átszúrt szív.
Böjt.

Luk.  2,  35.  A  te  lelkedet  is  általhatja  az  éles  tőr,  hogy
sok  szív  gondolatai  nyilvánvalókká  legyenek.

Vannak  történetnélküli  emberek.  A  férfiak  között  is,  még
inkább  az  asszonyok  között.  Becsületes,  munkás,  értékes  életet
élnek.  Hűségesen  elvégzik  mindennapi  kötelességeiket.  Életük
gazdagító,  szépítő  és  boldogító  érték,  csak  éppen  beszorul  há-
zuk szűk falai közé s a világ nem sokat lát belőle.

Sok  glóriás  fejet  látunk  az  asszonyok  .között.  Életük  nem
kerül  a  nyilvánosság  elé.  A  szereplés  színpadáról  nem  ismerik
őket,  de  kicsi  hajlékukban  egy  fáradt,  munkás  férj  és  tiszta-
arcú  gyerekek  arca  sugárzó  boldogsággal  tekintenek  rájuk.  A
dicsőség,  hiúság  és  nagyság  hívságos  világában  nincsen  nevük,
de  otthon  imádságos  áhítattal  azt  mondják  nékik:  hitvesem,
édesanyám!

A  női  méltóság  egyszerű  szürke  köntösében  áll  a  keresztfa
alatt  Jézus  anyja.  Nézem  összetört  alakját.  Számítgatom,  hogy
hány  éves  lehet?  Bizony  idősebbnek  látszik  évei  számánál!  Hom-
lokán  halálos  sápadtság.  Keskenyre  vált  arca  eltorzul.  Testét
láz  gyötri.  Kezét  összekulcsolja,  majd  kétségbeesve  széttárja.
Ajka  szélén  imádságos  szó,  halálsikoltás,  panaszos  búcsúzás  és
magábaomló  önmegtagadás  váltogatják  egymást.  Szeme  kiégett
könnyek fénytörésével tekint a kereszten szenvedő Krisztusra.

Ha  közelebbről  nézzük  Jézus  anyját,  mélyen  meghat  nehéz
sorsának  megrázó  fájdalma.  Hiszen  Mária  nemcsak  külső  ese-
mények,  hanem  belső  okok  miatt  is  fájdalmas  szereplője  Jézus
életének.  Golgotai  útja  hosszabb,  mint  Jézusé.  Elindult  ezen  az
úton,  mikor  még  szíve  alatt  hordozta  gyermekét.  Érthetetlen
égi  izenet  jelezte  küldetésének  csodálatosságát  s  nehéz  útja
beletorkollott  a  golgotai  keresztfára  boruló  éjszakába.  Életé-
nek szimbólumát a prófétai jóslat mutatja: tőrrel átszúrt szív.

Mária életsorsának három állomása van:
1. Elveszti Jézust, mikor a magáénak tudja;
 



197

2. Megtalálja, mikor a halálban elveszíti;
3. örökre megtartja, mikor már nem látja.
1.  Mária  életsorsának  első  állomása:  elveszti  Jézust,  mikor

a magáénak tudja.
Mária  életére  vonatkozó  bibliai  feljegyzés  csupán  néhány

adatból  áll.  Angyali  követség  jelenti  néki,  hogy  kegyelmet  talált
az  Istennél,  fiút  szül  és  nevezik  az  ő  nevét  Jézusnak.  Vágyakozó
anyai  szeme  előtt  megvilágosodik  a  jövendő.  A  megígért  gyer-
mek  nagy  emberré  növekszik  és  királyi  trónust  nyer.  Uralom
yár  reá  és  királyságának  sohasem  lesz  vége.  Mit  érezhetett
Mária, ennél a próféciánál?

Azután  folytatódnak  az  égi  jelek  gyermekének  megszüle-
tésénél.  A  hajléktalanság  és  megalázás  után  a  dicsőség  helyévé
magasztosul  az  egyszerű  istálló.  Angyalének  zendül,  hódoló
pásztorok  és  napkeleti  bölcsek  jönnek  hozzá.  Imádság  száll
ég  felé  a  jászol  mellett  és  tisztesség  hull  a  gyermek  lábaihoz.
Azután  következik  az  agg  Simeon  és  Anna  prófétaasszony  je-
lenése.  Sokaknak  elestére  és  feltámadására  lesz  Izraelben!  Az
anyáról is jóslat hangzik: A te lelkedet is általhatja az éles tőr!

Tizenkét  év  múlva  történik  Jeruzsálemben  a  templomi  je-
lenet.  Gyermekének  szeme  nyugodtan  megpihen  rajta  s  csen-
desen  mondja:  Avagy  nem  tudjátok-e,  hogy  nekem  az  én  Atyám
dolgaival kell foglalkoznom?

Mária  megy,  vándorol,  küzködik  kijelölt  életútján,  de  kö-
rülötte  boldogító  és  mégis  kínzó  titok  sötétedik.  Feje  felett
felhők  komor  hátteréből  véres  tőrrel  átszúrt  szív  körvonala  vi-
lágít feléje.

Más  édesanya  fenntartás  nélkül,  zavartalanul  örül  gyerme-
kének.  Játszadozik  vele,  gondoskodik  róla,  nevelgeti.  Ő  pedig
remegve  figyeli  arcát,  gőgicsélését,  játszadozását  és  beszédét.
Éjszakánként  sokszor  felriad  s  gyermeke  fölé  hajol.  Kínzó  nyug-
talanság  remegteti  szívét,  valahányszor  gyermeke  eltávozik  ott-
honról.  Kutatva  mélyeszti  tekintetét  annak  ártatlan  szemébe,
figyeli  beszédét  és  mozdulatait  s  csendes  éjszakákon  kezét  tör-
delve imádkozik ágya fejénél.

Azután  szem  elől  vész  Jézus  és  Mária  együttes  élete.  Csak
a  kánai  mennyegzőn  találkozunk  vele,  de  akkor  már  nem  a  fiú,
hanem  a  Messiás  áll  édesanyja  mellett.  Nem  is  találkozunk  töb-
bet kettőjükkel egyszerre, hanem csak a keresztfánál.

Ez  Mária  szomorú  sorsa.  Akkor  veszti  el  Jézust,  mikor  őt

 



198

a  magáénak  tudja.  A  Messiásban  elveszíti  az  ő  gyermekét.  Isten
akarata  föléje  kerül  anyai  akaratának.  Gyermekének  élete  át-
lépi  a  názáreti  ácsmester  házának  küszöbét,  Mária  elveszti  fiát,
mert  a  Messiás  Istennek  engedelmeskedik  csupán  s  munkájába
emberi szó immár nem avatkozhatik bele.

Micsoda  fájdalom  lehetett  Máriának  ez  a  gondolat:  el-
vesztettem  őt!  Fia  Galilea  és  Júdea  földjén  jár.  Hírek  szállnak
felőle  a  názáreti  házba.  Elbeszélik,  hogy  ajkán  bölcs  beszédek
fakadnak,  szertejártában  csudákat  tesz  s  csodálatos  erők  mun-
kálkodnak  benne.  Hírhozók  beszámolnak  arról  is,  hogy  sokan
melléje  állnak,  sokan  ellene  fordulnak.  Hallja  a  gyűlölködőket:
Sátán  cimborája!  Hallja  a  rajongókat:  Isten  választottja!  Le-
hajtja  fejét  s  mindegyikre  csendesen  mondja:  Én  elvesztettem  őt!
Átvirrasztott  féléjszakákon,  mikor  halálos  fáradtságban  alélt
teste  pihenéstelen  álomba  merül,  megjelenik  előtte  hazatérő  fia.
Ágyához  lép,  szelíden  szól  hozzá,  kezét  fejére  helyezi.  Nappal
sokszor  kiejti  kezéből  a  munkaeszközt  s  a  kapu  felé  fordítja
tekintetét.  Hátha  Ő  jön.  Egyszer  az  emberi  nagyság,  a  királyi
dicsőség  trónusán  látja  hódolók  magasztaló  seregében,  máskor
meggyalázva,  üldözötten,  korbácsoltan  látja,  amint  riadtan
menekül ellenségei elől.

Nézem  Máriát  s  csendesen  mondom:  ez  az  asszony  elvesz-
tette a fiát, mikor a magáénak tartotta.

Látom  az  örök  Máriákat,  a  hitveseket  és  anyákat,  kiknek
nincsen  kifelé  csillogó  történetük,  hanem  életüket  csendes
elégéssel  mindennap  feláldozzák  hivatásuk  oltárán.  Fiatalságuk-
tól  öregségükig,  életük  virágzó  tavaszától  őszi  hervadásig,  női
méltóságuk  hűségével  gyermekeik  és  férjük  életét  szolgálják.
Áldjuk meg a névtelen Máriákat!

Anyai  és  hitvesi  sors,  hogy  akit  Isten  nékik  tulajdonul
adott,  azt  az  élet  elveszi  tőlük.  Nincsen  kizárólagosabb  személyi
birtokolás,  mint  az  édesanyáé  és  a  hitvesé:  az  én  fiam,  az  én
férjem!  De  jön  az  élet  és  magáénak  követeli  azt,  akit  szívükön
melengettek,  akit  féltve  gondoztak,  aki  eddig  egyedül  és
kizárólag  az  övék  volt.  Kezdődik  az  áldozat  útja,  mert  gyerme-
kük, férjük ereje, ideje, élete nem az övék, hanem másoké.

Gondoljunk  az  álmukban  csalódó  édesanyákra!  A  remény-
ség  aranybölcsőjében  ringatták  gyermeküket.  Tündérvárakat
rajzoltak  önmaguk  elé.  Kitervezték  és  kiszínezték  jövendőjü-
ket:  fényes  tehetség,  nagyszerű  érvényesülés,  előnyös  clhelyez-

 



199

kedés,  dicsőség,  boldogság,  diadalmas  élet!  És  íme,  az  álomból
csak az a kijózanító rideg tudat marad meg, hogy álom volt.

Gondoljunk  azokra  a  Máriákra,  kik  nem  tudnak  belenyu-
godni  az  isteni  akarat  felsőbbségébe.  Féltékenyen  őrzik  az  anyai
szív  jogát  s  nem  ismerik  el,  hogy  gyermekükkel  az  ő  felelősség-
tudatuk,  lelkiismeretük,  Isten  iránti  hűségük  rendelkezik  s  hiva-
tásuk  jelöli  meg  életük  útját.  Ha  összeütközésbe  kerül  ezekkel
az  anyai  szív,  akkor  el  kell  veszítenie  gyermekét,  kinek  útja  ki-
szakad az édesanya álomvilágából.

Ez a tőrrel átszúrt szív mutatja az édesanyák életét.
2.  Mária  életében  a  következő  állomás:  Jézust  megtalálja,

mikor a halálban elveszítette.
Mikor  Jézus  egészen  magára  marad,  elhagyja  őt  a  csonka-

bonkák,  a  világtalanok,  a  bélpoklosok  serege,  a  csodajeleket  váró
tömeg  pedig  szétszóródik,  vagy  az  ellenség  táborába  áll.  A  tanít-
ványok  kis  csapata  is  szétrebbenik,  mint  riadt  madársereg  ég-
dördüléskor.  Alig  van  körülötte  valaki  a  régi  emberek  közül.
Ekkor  jön  Mária,  ki  Jézus  dicsőségében  nem  gyönyörködött,
ki  tőle  semmit  sem  kapott,  kinek  javára  fia  csudát  nem  tett.
Észrevétlenül,  csendesen  jön  s  megáll  a  kereszt  alatt.  Eszelős
sikongatással  nem  vonja  magára  a  figyelmet.  Hallgatagon  mered
maga  elé  s  égő  szemmel  úgy  látja,  mintha  tőrrel  átszúrt  vérző
szívét tartaná a tenyerén.

Mindenki  számára  szívtépő,  kegyetlen  fájdalom  lehetett
Jézus  szenvedésének  látása.  De  mit  érezhetett  a  kereszt  alatt
Mária,  aki  az  édesanya  szemével  nézte  s  az  édesanya  szívével
mérte  le  az  eseményeket.  Azokat  a  szegekkel  átlyuggatott  keze-
ket  valamikor  ő  kulcsolta  imára.  Az  a  töviskoronás  fej  az  ő
keblén  pihent.  Azt  a  szederjes  ajkat  látta  beszélni  és  moso-
lyogni. Az a két jóságos szem őrá nézett és őt simogatta.

De  ugyanekkor  anyai  szívének  mérhetetlen  fájdalma  látásra
nyitja  szemét.  Éppen  a  keresztfán  találja  meg  azt,  kit  karjaiból
az élet kiragadott.

Amint  elhomályosodó  tekintettel  nézi  fia  keresztfára  szege-
zett  alakját,  hirtelen  eléje  rajzolódik  a  Messiás  töviskoronás
arca.  Fájdalma  sötét  éjszakájában  fény  gyullad.  Világossá  vál-
nak  előtte  a  múlt  eseményei.  Értelmet  kapnak  a  próféciák,  fele-
let  hangzik  a  titkok  kérdőjeleire.  Fiát  kísérte  végig  a  szenvedés
útján  s  íme,  a  kereszt  tövére  hullva,  könnyes  tekintete  Messiást
köszönt. Mikor Jézust elveszíti, megtalálja Megváltóját.

 



200

Isten  azt  kívánja  az  anyáktól  és  hitvesektől,  hogy  ismerjék
el  maguk  felett  az  ő  rendelkezését  s  tanuljanak  meg  szenvedve,
száz  sebtől  vérezve,  engedelmeskedni.  Bármilyen  nagy  legyen
szenvedésük,  mikor  a  szeretett  embert  megalázottan,  csalódot-
tan,  korbácsolt  lélekkel  és  vérző  szívvel  látják,  ismerjék  meg
és  ismerjék  el  a  szenvedés  urát,  az  élő  Istent.  Sőt  inkább,  épen
a  fájdalom  nyissa  meg  szemüket  Isten  meglátására.  És  akkor
érthetetlenségek  megvilágosodnak  előttük.  Távolinak  látott
célok  közelebb  jutnak  hozzájuk.  Világosabban  felismerik  emberi
hivatásukat.  A  szenvedés  tűzkohójában  Isten  műhelyét  látják,
melyben  egyformán  új  emberré  kell  tisztulnia  a  szeretett  gyer-
meknek  és  az  édesanyának,  a  féltett  élettársnak  és  Máriának.
Ez  a  lelki  megtisztulás  Krisztushoz  való  felemelkedést  jelent.
Megértjük,  hogy  Jézus  azért  jár  velünk  egy  úton  és  azért  él
velünk  egy  fedél  alatt,  hogy  végül  elvezessen  a  megfeszített
Krisztushoz. A szenvedő Máriáknak a Messiáshoz kell eljutniok.

3.  Mária  életében  az  utolsó  állomás:  örökre  megtartja
Jézust, mikor már nem látja őt.

Mária  nevével  még  egyszer  találkozunk.  Az  Apostolok  Cse-
lekedetei  könyvének  írója  az  ő  nevét  is  azok  közt  említi,  kik  a
mennybemenetel  után,  a  tanítványokkal  együtt  visszatértek
Jeruzsálembe  és  szívvel,  lélekkel  foglalatosak  voltak  az  imád-
kozásban és könyörgésben.

Ekkor  már  Mária  előtt  világossá  vált  nehéz  életsorsának
minden  titka.  Azért  veszítette  el  Jézust,  mikor  a  magáénak  tudta,
azért  találta  őt  meg,  mikor  a  halálban  elveszítette,  hogy  örökre
megtarthassa,  mikor  már  testi  szemeivel  nem  láthatta.  Ettől
kezdve  Mária  egyedül  Jézust  szolgálja.  Valahány  hajlékba  be-
lép,  ajkáról  Jézus  igéje  szól.  Bármerre  jár,  élete  csendes  bizony-
ságtétel Krisztusról.

A  Máriák  életsorsa  Jézus  hirdetésében  és  róla  való  bizony-
ságtételben  válik  teljessé.  Nem  prédikálnak  és  mégis  Jézus  igé-
jét  hirdetik.  Nem  tüntetnek  vele  hivalkodva,  cselekedetük,  maga-
tartásuk,  az  életben  való  elhelyezkedésük,  az  emberekhez  való
viszonyuk  mégis  állandó  bizonyságtétel  a  Krisztusról.  Első  sor-
ban  családjuk  az  ő  gyülekezetük.  Gyermekük,  élettársuk,
hozzátartozójuk  és  házuk  népe  hallja  és  látja  az  ő  bizony-
ságtételüket.  Hűségük,  önfeláldozásuk,  gondoskodásuk  és  isten-
félelmük  az  ő  csendesszavú  prédikációjuk.  Krisztusról  szóló  bi-
zonyságtétellé  azonban  mindez  csak  akkor  válik,  ha  szeretteik

 



201

lelkéről  is  gondoskodnak  s  azok  üdvösségéért  is  felelősséget
éreznek,  ha  elvezetik  őket  Jézustól  a  megfeszített  Krisztushoz.
Életüket  annak  a  kezében  kell  elhelyezniök,  ki  a  halálban  is  meg-
tartja őket az örökélet boldogságára.

Ugyanez  a  feladat  vár  a  nőre  családi  körén  kívül  is.  Minden
nőben  fel  kell  ébrednie  Mária  lelkének.  Életük  és  lelkük  világító
hitét  át  kell  ragyogtatniuk  az  embereken,  a  társaséleten,  a  nyil-
vánosság  piacán,  hogy  általuk  mások  is  meglássák  az  élet  igazi
szépségét  és  boldogságát  a  Krisztushoz  megérkezésben.  Ez  a  kö-
telesség  akkor  is  fennáll,  ha  Krisztusról  szóló  bizonyságtételük
kényelmetlenség  és  szenvedés  vállalását  jelenti  s  azt  tőrrel  át-
szúrt szív jelképezi.

A  Máriák  életsorsát  a  keresztben  jelölte  meg  Isten,  de  ezt
a  keresztet  egybekapcsolta  Krisztus  keresztjével.  Életsorsuk  ön-
maguk  és  mások  számára  boldogsággá  válik,  ha  keresztjük  nem-
csak  a  szenvedést,  hanem  a  Krisztust  is  jelenti  s  rajta  keresztül
eljutnak  a  Messiáshoz.  Életüket  tőrrel  átszúrt  szív  jelképezi,
de  a  szívet  is,  meg  a  tőrt  is  Isten  adja.  A  szívben  felkínálja
a  szeretet,  a  hűség,  a  boldogítás  és  szolgálat  gazdag  világát,
a  tőrben  pedig  megjelöli  az  édesanya  és  hitves  szavakban  el-
mondhatatlan, ezerfájdalmú áldozatát.

Fogadd el a szívet és vállald a tőrt!

 



Isten eléd megy!

Luk.  15,  20.  Felkelvén,  elméne  az  ő  atyjához.  Mikor
pedig  még  távol  volt,  meglátta  őt  az  ő  atyja,  megesék  rajta
a szíve és odafutva, a nyakába esek és megcsókolgatá őt.

Egyik  magyar  író  elbeszélése  szerint  megkérdezték  az  Ame-
rikából  hazatért  magyartól,  hogy  hosszú  útjának  melyik  volt
a  legnehezebbik  része?  Mikor  Amerikában  dübörgött  vele  a  vo-
nat  a  tengerpart  felé?  Mikor  a  nagy  hajó,  mint  egy  úszó  város,
hányódott  a  hullámok  örvénylése  felett?  Mikor  idegen  orszá-
gokon  száguldott  vele  a  vonat?  Mikor  megérkezett  a  határra
s  kicsi,  számozott  vasúti  őrházaknál  fehérfürtű  akácok  lehelték
feléje a magyar föld köszöntését?

Fátyolos  szemmel  tekint  maga  elé,  azután  csendesen  meg-
rázza  fejét.  Egyik  sem!  Legnehezebb  volt  eljutni  a  kiskaputól
a ház ajtajáig! Ez a néhány utolsó lépés.

Az  Istenhez  visszavezető  út  hosszú  és  nehéz.  Bűntudat  indítja
el  az  embert.  Lelkiismerete  szeges  korbáccsal  naponként  meg-
szabdalja.  Visszatérő  kísértések  harsonája  zeng  körülötte.  Bűn-
bánat  tépi.  Elhagyatottságának  réme  ellopja  szeméről  az  álmot.
Még  sem  ez  a  legnehezebb  út!  Hanem  van  egy  olyan  útszakasz,
melynek  megtevésére  nincsen  ereje.  Menne,  de  nem  tud.  Gyö-
keret  vert  lábbal,  égő  szemmel,  tépett  ruhával,  könyörgésre  tá-
rult  karral  megáll  tehát  csendes  várakozással.  Mi  lesz,  ha  hasz-
talan várakozik?

Ekkor  elindul  feléje  az  Isten.  Megteszi  az  ember  számára
megtehetetlen  utat.  Sietve  jön,  hogy  semmit  se  mulasszon!  Futva
érkezik,  hogy  ne  kelljen  rá  sokáig  várakozni!  Azután  lehajol
hozzá,  magához  öleli  a  porból  s  elkezdi  csókolgatni.  Nem  egy-
szer  csókolja  meg,  hanem  sokszor  egymásután.  Csókolja  por-
tól  szennyes  arcát,  redőkkel  telerajzolt  homlokát,  fáradtan  pa-
rázsló  szemeit  s  egyre  mondogatja:  hazaérkeztél,  hazaérkeztél,
édes fiam!

Vájjon  mi  az  Isten  által  megtett  út  értelme  és  mi  ennek
az útnak a követelése?
 



203

        1. Mi az Isten által megtett út értelme?
Isten  elénk  jövése  azt  jelenti,  hogy  atyai  szívével  mel-

lénk áll.
Bűnösségünk  mérhetetlen  fájdalmat  jelent  Istennek.  Min-

den  vétkünk  új  gyötrelem  az  ő  számára.  Látja  önzésünket,  m  vá-
lasztásainkat,  gyűlölködésünket,  lelkünk  elhanyagolását.  Látja
életirányunk  hitvány  tartalmatlanságát  és  mégis  megesik  raj-
tunk  a  szíve.  Atyai  szeretete  még  a  vétkünknél  is  nagydob.
Elénk  jön,  lehajol  hozzánk,  megcsókol,  mintha  azt  mondaná:
Én mégis szeretlek téged!

Isten  elénk  jövése  azt  jelenti,  hogy  hisz  bűnbánatunk  őszin-
teségében.  Abból,  hogy  az  út  hosszú  szakaszát  megtettük,  azt
látja,  hogy  mi  már  ráeszméltünk  bűneinkre.  Bűntudatunk  elbír-
hatatlan  ólomsúllyal  nehezedik  ránk.  Mardos  a  lelkiismeret,  er-
kölcsi  borzalommal  gondolunk  bűnös  voltunkra,  megbántott
Istenünkre s a megsértett erkölcsi törvényre.

Mi  lenne  velünk,  ha  nem  fogadná  el  bűnbánatunkat,  ha
megsértett  apai  fájdalmával  bezárkóznék  hajlékába  s  azt  mon-
daná:  Nem  megyek  eléjük,  nem  hiszek  nekik!  Mi  lenne  velünk,
ha  azt  mondaná,  hogy  vétkünk  sokkal  nagyobb,  semhogy  bűn-
bánatunkkal  megelégedhetnék.  Nem  mondja  ezt!  Elénk  jön,  hisz
bűnbánatunk őszinteségében.

Isten  elénk  jövése  azt  jelenti,  hogy  megbocsát  nekünk.  Fel-
emel  a  porból,  megcsókolja  arcunkat,  magához  von  ezzel  a
szóval: Megbocsátok neked!

A  megbocsátás  bírói  aktus.  Benne  Isten  ítéletet  mond.  De
éppen  ebben  a  bírói  ítélkezésben  megy  végbe  az  örök  szeretet
csudája.  Isten  előtt  állunk,  ő  ránk  néz  és  még  sem  minket  lát.
Feléje  fordítjuk  könnyes  orcánkat,  ő  pedig  rajtunk  keresztül
egy  töviskoronás,  sápadt  arcon  megnyugtatja  tekintetét.  Szeny-
nyesen,  tépetten  állunk  előtte,  ő  pedig  a  kereszt  alatt  meghajló
vállal  vándorló  Krisztust  nézi.  Sírva  nyújtjuk  feléje  életünk  szét-
tört  porcellán  vázájának  darabjait,  ő  pedig  a  keresztről  elhangzó
halk  sóhajtást  hallgatja  s  csendesen  mondja:  Érte  megbocsátok!
Megbocsátok  néked!  Nem  számítom  be  neked  bűneidet.  Meg-
szüntetem  a  köztem  és  közted  való  ellentétet.  Visszaállítom  köz-
tünk a helyes viszonyt, újra gyermekemmé fogadlak.

Isten elénk jövése azt jelenti, hogy minket új életre képesít.
Az  ember  saját  erejéből  nem  volna  képes  bűneiből  kiemel-

kedni  s  bűnbánata  után  új  életet  élni.  Isten  az  ember  segítségére

 



204

siet.  Erőt  ad  a  bűnbocsánatban  részesített  ember  új  életének
megépítésére.  Ez  az  új  élet  nem  a  rabszolga  megkegyelmezett^
pórázra  fogott  élete,  hanem  a  bűn  alól  felszabaduló  új  ember
megváltott  élete.  Életünk  megtelik  a  kegyelem  erejével.  Kitel-
jesedik  és  kivirágzik,  mint  a  vihartépett  fa  új  tavasz  jöttén.
Az  ember  új  tájékozódással  kiépíti  Istenhez  való  kapcsolatát  s
azután  e  szerint  megállapítja  a  világhoz,  az  emberekhez,  a  lélek-
hez  való  viszonyát.  Megtanul  a  mulandóságban  élni,  de  az
örökkévalóságban  hinni,  a  bűnnel  viaskodni  s  bűnös  önmagát
Krisztussal legyőzetni.

A  bűnbocsátó  kegyelem  tehát  nemcsak  a  régi  bűnös  élet-
tel való leszámolás, hanem új élet.

Nyilvánvaló,  hogy  a  kegyelem  ezen  útszakaszát  mi  nem
tudjuk  megtenni.  Ezt  egyedül  az  Isten  teheti  meg.  Mi  a  bűntudat,
a  bűnbánat,  a  magunkbaszállás,  a  kegyelem  után  sóvárgás  útján
csak  a  kegyelem  útvonaláig  mehetünk  el.  Istennek  kell  elénk
jönnie, hogy egészen hazaérkezhessünk.

2.  Most  pedig  nézzük,  hogy  mi  az  Isten  által  megtett  út
követelése?

Általánosságban  Isten  ahhoz  a  követeléshez  köti  az  ő  elénk
jövését,  hogy  mi  is  menjünk  feléje  s  lelkünkkel  és  életünk-
kel  érkezzünk  el  a  kegyelem  útszakaszáig.  Azt  követeli  tő-
lünk,  hogy  vegyük  Őt  észre,  amint  reánk  várakozik  és  mindent
elkövet  hazaérkezésünk  biztosítására.  Örök  szeretetként  állan-
dóan  minket  hív  és  vár.  Minden  bűnünkben  elfojtott  sí-
rása  hangzik  felénk.  Minden  vétkünk  és  elmulasztott  pillana-
tunk  arról  beszél,  hogy  a  régi  szülői  ház  kapujában  áll  s  mész·
szetekintő  szemmel  nézi  a  kanyargó  utat,  melyen  egyszer  vala-
mikor hazavárja tékozló gyermekét.

Minket  hív  és  vár!  Hívja  a  bűnös  asszonyt  élete  szennyes
Mneiből,  a  gazdag  ifjút  testi  élvezeteinek  lelket  altató  mámo-
rából.  Hívja  a  Zakeusokat  és  a  káromló  latrokat.  Szólítja  a  tit-
kolt  bűnök  szenvedőit  s  a  maguk  igazságában  elbizakodott,  gő-
gös igaz embereket. Engem is, téged is!
Nézzetek a messzeségbe: Isten vár minket!

Követeli  tőlünk  Isten,  hogy  komoly  bűntudattal  és  bűnbá-
nattal közeledjünk feléje.

Isten  kegyelmét  csak  akkor  becsüljük  meg,  ha  komolyan
vesszük  a  bűnt  és  számot  vetünk  annak  életrontó,  halálos  kö-
vetkezményeivel,  ha  megismerjük  saját  erőtlenségünket  és  te-

 



205

hetetlenségünket.   A   könnyelmű,   elbizakodott 'ember   sohasem
juthat el igazi bűntudatra!

Bűnbánatunkat  is  komoly  vizsgálat  alá  kell  vennünk.  A  bűn-
bánat  nem  lehet  vallási  életünk  hitvány  álarca,  avagy  a  kegyes-
ség  hazug  ruhája.  Az  igazi  bűnbánat  köntösét  a  fájdalom  fona-
lából  szövögeti  a  szív  s  a  törödelem  könnyfürdőjében  mossa
fehérre.  Nemcsak  a  kiáltó  nagy  bűnök  hozzák  létre,  hanem  ál-
landó  lelki  hangulatként  kíséri  útján  az  embert.  Hangulat?  Nem,.
több annál: állapot! A bűnbánat állandó lelki állapot.

Isten  azt  követeli,  hogy  Krisztus  váltsághalálában  higyjünk
s  benne  lássuk  hazaérkezésünk  egyetlen  biztosítékát.  Ez  pedig
azt  jelenti,  hogy  a  hazavezető  utat  akkor  tesszük  meg  igazán,  ha
láthatatlanul  előttünk  megy  Jézus.  Bűntudatunk,  bűnbánatunk,  új
élet  után  vágyakozásunk,  régi  életünk  megújulása  csak  akkor
lehetséges,  ha  mindegyikben  Jézus  lelke  él.  Az  Isten  által  megtett
út  is  csak  azért  lehetséges,  mert  Jézus  végig  ment  a  szenvedés
útján,  felemelte  a  mi  adóslevelünket,  keresztfán  meghalt  értünk
s  maradéktalanul  kifizette  adósságunkat.  A  kegyelem  útszaka-
száig  csak  akkor  érkezhetünk  meg,  ha  bizonyosak  vagyunk  ab-
ban, hogy Krisztus valóban meghalt értünk.

Ha  mindezen  kötelességnek  eleget  teszünk,  akkor  is  mind-
ez  előzmény  és  feltétel  csupán  és  semmiképen  sem  döntő  biz-
tosíték.  Ez  még  mindig  csak  az  Istenhez  vezető  út  első  szakasza·
és  nem  az  egész  út.  A  hátralevő  útszakaszt  mégis  csak  Isten
teszi  meg  felénk  s  nekünk  sohasem  szabad  elfelejtenünk,  hogy
ezt  egyedül  Isten  teheti  meg!  Mi  csak  akkor  érkezhetünk  haza,
ha  Ő  tényleg  elénk  jön,  lehajol  hozzánk,  ránk  hullatja  csókjait
és  hazavezet.  Véres  könnyek  között,  bűnbánatban,  megtérés-
ben  tehetünk  akármit  is,  a  végső  döntés  mindig  egy  marad:  a
hazaérkezés  nem  a  te  munkád,  hanem  az  Isten  munkája,  benne
nem  az  a  fontos,  amit  te  cselekszel,  hanem  amit  Ő  cselekszik.
Az  útjelző  táblának  egyetlen  felírása:  kegyelem,  kegyelem,  ke-
gyelem!

Boldog ember, Isten eléd megy és hazavezet!

 



A szeretet mindennapi tartozása.

Rom.  13,  8—10.  Senkinek  semmivel  ne  tartozzatok,  hanem
csak  azzal,  hogy  egymást  szeressétek;  mert  aki  szereti  fele-
barátját,  a  törvényt  betöltötte.  Mert  ez:  Ne  paráználkodjál,
ne  ölj,  ne  orozz,  hamis  tanúbizonyságot  ne  szólj,  ne  kívánjad
és  ha  valamely  más  parancsolat  van,  ebben  az  igében  foglal-
tatik  egybe:  Szeressed  felebarátodat,  mint  temagadat.  A  sze-
retet  nem  illeti  gonosszal  a  felebarátot.  Annakokáért  a  tör-
vénynek betöltése a szeretet.

Isten  igéje  napsugár.  Világosságot  áraszt,  a  homályból  elő-
hozza  a  dolgokat  és  életet  teremt.  Másnak  látjuk  az  embert,
saját  magunkat  is,  meg  embertársainkat  is.  Másnak  látjuk  az
emberi  érzéseket  és  kötelességeket,  melyek  önmagukban  sötét-
ségbe  merült  világot  alkotnak,  de  hatalmas  dómmá  változnak
Isten  igéjének  sugárzásában.  Másnak  látjuk  az  élet  nagy  kér-
déseit,  melyek  tátongó  szakadékként  ásítanak  lábaink  előtt,  de
az  evangélium  fényében  megmutatják  céljukat  és  a  kivezető
utat.

Mindez  azért  van,  mert  az  evangéliom  által  Isten  közvetlen
hatáskörébe  kerülünk.  Másnak  látjuk  az  embert,  mert  Isten-
hez  való  viszonyában  nézzük.  Másnak  látjuk  az  érzéseket  és
kötelességeket,  mert  azokat  Istenen  keresztül  vizsgáljuk.  Más-
ként  ítéljük  meg  a  nagy  életkérdéseket,  mert  azok  megoldását
Istenben ismerjük fel.

Pál  apostol  igéje  a  szeretetet  állítja  az  evangéliom  fényébe.
Az  eredmény  egészen  csodálatos.  A  szeretet  szárnyaló  himnusza
helyett  egyszerű,  rövid  tételek  szólalnak  meg.  A  kérdés  meg-
ítéléséből  hiányzik  a  költői  szárnyalás.  Nem  ujjong  benne  a
szeretet  tündérvilágáról  szóló,  boldog  bizonyságtétel  sem.  A
szeretet  az  evangéliom  fényében  megmutatja  végtelen  gazdag-
ságát.

A  szeretet  az  evangéliom  fényében:  mindennapi  tartozás.
Az  ige  három  kérdésre  ad  feleletet:  1.  kinek  tartozunk?  2.  mi-
ben  áll  a  törlesztési  terv?  3.  hogyan  teljesítsük  fizetési  köte-
lezettségünket?
 



207

1.  „Senkinek  semmivel  ne  tartozzatok,  hanem  csak  azzal,
hogy  egymást  szeressétek!”  Az  apostol  megállapítása  más  szó-
val  azt  jelenti,  hogy  mindenkinek  tartozunk  a  szívünkkel,  vagyis
a szeretet mindennapi állandó tartozás.

Tényleg  sokaknak  tartozunk.  Szüleinknek,  kiktől  az  életet,
gondolkodásunk  irányát,  tehetségeink  kiművelését,  érzéseink
tisztulását,  jellemünk  alapvonásait  nyertük.  Sokkal  tartozunk
egyházunknak  és  nemzetünknek.  Ezek  folytatják  a  szülők  és
lelkitanítók  nevelőmunkáját.  Belekapcsolnak  egy  örökkévaló
lelki  közösségbe.  Sokkal  tartozunk  barátainknak.  Az  elmélyülő
baráti  viszony  föléje  emelkedik  a  mindennapi  élet  felületes  kap-
csolatainak.  Lelket  kap  és  lelket  ad.  A  baráti  szó,  szív  és  irá-
nyítás  áldott  hatásait  boldogan  érzik  azok,  kik  tudtak  maguk-
nak  barátot  keresni  és  nevelni.  Sokkal  tartozunk  a  körülöttünk
élő  embereknek.  Egyiktől  azt  tanuljuk  meg,  hogy  hogyan  kellene
élnünk,  másiktól,  hogy  hogyan  nem  szabad  élnünk.  Isten  minden-
kit  tanítómesterré  tesz  számunkra,  hogy  közelebb  jussunk  Krisz-
tushoz.  Sokkal  tartozunk  a  házak  árnyékában  kinyújtott  kézzel
álldogáló  szegényeknek,  szűkölködőknek,  az  elhagyottaknak,
kik  állandóan  Istenre  emlékeztetnek  minket.  Mindenkinek  tar-
tozunk.  Tehát  az  ismeretleneknek  is.  Nem  ismerjük  arcukat',
nevüket,  múltjukat,  sorsukat  és  mégis  tartozunk  nekik  a  szí-
vünkkel.

A  szeretet  egyetemes  kötelessége  mindenkivel  szemben  fenn-
áll.  Ez  a  keresztyén  vallás  tanítása.  Ezen  parancsolat  betartása
által  mutatjuk  keresztyénségünk  mélységét  és  gazdagságát.  Aki
szereti felebarátját, a törvényt betöltötte, mondja az apostol.

Egy  lépéssel  tovább  megyünk  s  azt  mondjuk,  hogy  Istennek
tartozunk.  Tartozásunkat  az  állapítja  meg,  hogy  mit  kaptunk
az  Istentől.  Isten  jótéteményéhez  tartozik  a  testi  életről  való
gondoskodás,  a  mindennapi  kenyér,  az  erő,  az  egészség  és  még
sok  minden.  De  ezek  csak  egy  kicsi  csoportját  képezik  Isten
jótéteményeinek.  János  apostol  Isten  szeretetének  lényegét  tárja
elénk  ezekben  az  igékben:  Isten  szeretete  azzal  lesz  nyilván-
valóvá,  hogy  egyszülött  Fiát  elküldte,  hogy  éljünk  általa.  Ha
így  szeretett  minket,  nekünk  is  szeretnünk  kell  egymást.  (Ján.
I.  lev.  4,  9—11.)  Isten  szeretetének  teljessége  tehát  a  lelkűnkről
való gondoskodásban és a megváltásban nyilatkozik meg.

Ez  a  segítségül  hívott  ige  megerősíti  Pál  apostol  felfogá-
sát.   Isten  szeretete  tőkekihelyezés,    az  ember   szeretete  pedig

 



208

tartozástörlesztés.  A  mi  szeretetünk  Isten  iránt  az  Ó  szeretetének
visszhangja  és  visszasugárzása,  vagyis  hála  és  viszonzás.  Isten
szeret engem, nekem is szeretnem kell az Istent.

Istent  azonban  az  emberekben  is  szeretnem  kell.  János  apos-
tol  igéje  félreérthetetlen  és  elszakíthatatlan  kapcsolatba  állítja
ezt  a  kétféle  szeretetet.  Az  látszanék  természetesnek,  hogy  így
fogalmazza  intelmét:  ha  így  szeretett  Isten  minket,  nekünk  is
szeretnünk  kell  az  Istent.  Az  apostol  azonban  ezt  mondja:  ha
így  szeretett  Isten  minket,  nekünk  is  szeretnünk  kell  egymást.
Isten  szeretetét  az  emberek  iránti  szeretettel  kell  viszonoznunk.
Köztem  és  az  emberek  között  Isten  áll.  Isten  rám  ragyogja  vég-
telen  szeretetét  s  ennek  a  szeretetnek  rajtam  keresztül  tovább
kell  sugározódnia  az  emberekre.  Nem  szeretem  az  Istent,  ha
nem  tudom  szeretni  az  embereket.  Nem  szeretem  igazán  az
embereket,  ha  szeretetem  nem  az  Isten  iránt  való  szeretetből
táplálkozik.

Az  apostol  intésében  figyeljünk  a  kell  szóra.  Ha  így  szere-
tett  minket  az  Isten,  nekünk  is  szeretnünk  kell  egymást.  Isten
iránt  való  szeretetünknek  emberszeretetté  tétele  nagy  isteni  pa-
rancsolat.  Ez  a  kapcsolat  egyszersmind  feltételt  is  rejt  magában,
melynek  visszaható  következménye  van.  Isten  szeretete  attól
függ,  hogy  szeretem-e  embertársaimat.  Ha  nem  szeretem  az
embereket,  elveszítem  Isten  szeretetét.  Gondoljunk  csak  az  ir-
galmatlan  szolga  példázatára,  melyben  szintén  tartozásról  van
szó.

Senkinek  semmivel  ne  tartozzatok,  mondja  Pál  apostol,  ha-
nem  csak  azzal,  hogy  egymást  szeressétek!  Kinek  tartozunk
tehát?  Csak  az  Istennek!  Egyedül  Istennek!  Az  emberekkel  szem-
ben  fennálló  tartozásunk  az  Isten  iránt  való  tartozásból  szárma-
zik.

Milyen  más  lenne  az  életünk,  ha  megértenénk,  hogy  szere-
tetünk  mindennapi  tartozás,  hogy  Istennek  tartozunk  s  az  em-
berekkel  szemben  fennálló  tartozásunk  Isten  iránt  való  szerete-
tünkből származik.

2.  Másodszor  azt  keressük,  hogy  miben  áll  a  mi  szeretet-
tartozásunk törlesztési terve?

A  lelkiismeretes  adós  törlesztési  tervet  dolgoz  ki  és  meg-
állapítja,  hogy  milyen  részletekben  fizeti  le  adósságát.  Vájjon
hogyan törlesztjük le mi mindennapi szeretet-adósságunkat?

Meglepő  az,  amit  nem  mond  az  apostol.  Nem  beszél  külön-

 



209

leges  szeretet-cselekedetekről.  Nem  említi  az  irgalmasságot.
Hallgat  a  jótékonyságról.  Nincsen  szava  az  önmegtagadásról.
Nem  öltöztet  a  lemondás  ruhájába.  Nem  állítja  szemeink  elé
az  áldozat  kötelességét.  Egyáltalában  nem  szól  egyes  kivételes
esetekről.  Mikor  a  szeretet  nagy  törlesztési  tervét  felállítja,
a szeretet mindennapi, természetes megnyilatkozásaira gondol.

Azután  meglepő  az,  amit  mond  az  apostol.  Felsorolja  a  pa-
rancsolatokat:  ne  paráználkodjál,  ne  ölj,  ne  orozz,  hamis  tanú-
bizonyságot  ne  szólj,  ne  kívánj!  Mintegy  azt  mondja:  ha  napon-
ként  megtartod  ezeket  a  parancsolatokat,  törleszted  a  szeretet
nagy  adósságát.  Az  apostol  felfogásának  igazi  értelméhez  a
parancsolat lényegének helyes felfogása vezet el.

A  parancsolat  emberi  méltóságunkat  védelmezi.  Az  erkölcs
védelmére  vonatkozó  parancsolat,  az  életet,  a  tulajdont,  az  adott
szó  hitelét  védelmező  parancsolat  mindig  az  emberi  méltóságot
védelmezi.  Tulajdonképpen  azt  mondja:  tartsd  meg  ezeket  a
parancsolatokat,  mert  csak  így  lehetsz  igazi  ember!  Az  ember
méltósága,  vagyis  az  ember  igazi  embervolta  nem  önmagában,
hanem  Istenben  van  biztosítva.  A  parancsolat  megtartására  csak
Istenben  nyerünk  erőt.  így  azután  a  parancsolat  megtartásával
nemcsak  saját  emberi  méltóságunkat  védelmezzük,  hanem  em-
bertársaink  emberi  méltóságát  is  elismerjük.  Már  pedig  a  szere-
tet  mindig  az  emberi  méltóság  elismerését,  annak  kiépítését  és
szolgálását  jelenti.  Ha  ezeket  a  törvényeket  így  tartjuk  meg,
akkor  emberszeretetben  élünk  s  mindennap  törlesztjük  nagy
adósságunkat.

Mindez  pedig  azt  jelenti,  hogy  törlesztésem  nem  valami
különleges  cselekedet,  hanem  a  mindennapi  szeretet  által  törté-
nik.  Szeretnem  kell  embertársaimat  és  pedig  nem  önmagukért
csupán,  nem  is  önmagamért,  hanem  az  Istenért.  Ez  a  törlesztési
terv.  Az  embereken  keresztül  mindennap  állandóan  törleszted
Istennel szemben fennálló adósságodat.

3.  Harmadszor  azt  keressük,  hogy  hogyan  teljesítjük  fize-
tési kötelességünket?

Luther  figyelmeztet  arra,  hogy  a  törvény  mély  értelme  ál-
landó önvizsgálatra indít.

Önvizsgálatunk  arra  a  szomorú  eredményre  vezet,  hogy
nem  teszünk  eleget  fizetési  kötelességünknek.  Megelégszünk  a
jóakarattal  s  a  tényleges  fizetést  nem  vesszük  komolyan.  Ha
felismerjük  is  önzésünket,  nem  igyekezünk  azon  változtatni.  A

 



210

kényelmes  megoldást  választjuk  s  kötelességeinket  nem  Isten
követelése,  hanem  az  emberek  magatartása  szerint  állapítjuk
meg.  Nem  nézzük  Isten  szeretetét,  melyből  következik  az  em-
berek  iránt  való  mindennapi  szeretetkötelességünk,  hanem  az
embereket  nézzük,  akik  teljesítetlenül  hagyják  Isten  követelését.
Az  embereket  nem  önmagukért  és  nem  az  Istenért  szeretjük.
Vagyon,  állás,  befolyás,  érdek  szerint  alakul  ki  szeretetünk.  Ér-
zésünket  az  emberek  sorsához  és  viszonyaihoz  alkalmazzuk.  Me-
leg  szívvel  közeledünk  ahhoz,  aki  nem  szorul  ránk,  de  elzárkó-
zunk  az  elől,  kinek  szüksége  lenne  ránk.  Tenyerünkön  visszük
szívünket  a  gazdag,  hatalmas  ember  elé  s  rút  számítással  vissza-
húzódunk  a  szegény,  eltiport,  elesett  ember  elől.  A  fehér  liliom
leszakítására  ezer  ember  is  hajlandó,  megvédelmezésére  kevesen,
porból  felemelésére  talán  senki  sem.  Mennyi  mindennapi  vét-
kezés  semmisíti  meg  mindennapi  fizetéskötelességünket!  A  sze-
mek  és  érzékek  vétkezése,  a  pénzügyekben  való  hűtlenség,  em-
bertársaink becsületének,  jóhírnevének beszennyezése.

Szomorúan  állapíthatjuk  meg,  hogy  a  szeretet  nagy  adós-
ságát  nem  törlesztjük  naponként,  hanem  azokat  új  vétkezések-
kel állandóan növeljük.

Vájjon  mi  magyarázza  ezt  a  szomorú  helyzetet?  Felületes
magyarázat  lenne,  ha  azt  mondanánk,  hogy  a  társadalomból  és
az  emberek  lelkéből  kiveszett  az  éber  lelkiismeret,  megingott
az  erkölcsi  törvény  tekintélye  s  a  bűnökkel  szemben  meggyen-
gült  az  emberek  ellenálló  képessége.  Mindez  igaz,  de  nem  ebben
rejlik az alaphiba!

Fizetési  kötelességünk  teljesítetlenségének  az  a  magyará-
zata,  hogy  hiányzik  belőlünk  az  igazi  szeretet.  Elfelejtkezünk
arról,  hogy  mi  Istennek  tartozunk  szeretettel.  Az  emberekre
nézünk,  ha  ugyan  nézünk,  az  emberek  szerint  állapítjuk  meg
kötelességeinket,  ha  ugyan  egyáltalában  megállapítjuk  azokat.
Nem  látjuk  azonban  világosan,  hogy  Isten  szeretete  nélkül  soha-
sem  tudjuk  szeretni  az  embert.  Istennel  szemben  gyakorolt  adós-
ság-törlesztés  nélkül  sohasem  tudunk  szeretettel  fizetni  ember-
társainknak.  Mindennapi  fizetéskötelességünknek  azért  nem  tu-
dunk  eleget  tenni,  mert  nem  szeretjük  az  Istent.  Azért  tudunk
csak  töredékesen  eleget  tenni,  mert  nem  az  Istent,  hanem  leg-
feljebb az embereket szeretjük.

Ez  a  helyzet  mutatja  érzésvilágunk  teljes  rendezetlenségét.
Szívünket  sokféle  érzés  hatja  át:  szeretet,  kötelességtudat,  hű-



211

ség,  önérzet,  becsvágy,  erkölcsi  érzület.  Ezek  az  érzések  azon-
ban  különálló  életet  élnek.  Gyökértelenül  áramlanak  szívünkben.
Hiányzik  belőlünk  egy  központi  érzés:  az  Isten  iránti  szeretet.
Pedig  ebből  kell  erősödnie  minden  más  érzésnek.  Ez  az  egyetlen
alapérzés,  mely  rendet  tud  teremteni  az  érzések  zűrzavarában.
Isten  szeretete  megsemmisíti  a  bűnös  érzelmeket.  Tartalommal
tölti  meg  az  üres  érzéskereteket,  felébreszti  a  még  hiányzó,  de
szükséges  érzelmeket  és  egyensúlyba  hozza  egymással  azokat.
Rendet,  békességet,  kiegyenlítést  teremt.  Megelőzi  a  kialakuló
szerencsétlenségeket  s  a  kirobbant  nagy  összeomlások  után  fel-
emeli  az  összetört  embert.  Sok  ember  azért  pusztul  el,  vagy
azért  marad  értéktelen,  tartalmatlan,  kiegyensúlyozatlan,  önző,
szerencsétlen  ember,  mert  szívében  zűrzavar  uralkodik,  érzései
nem tudnak engedelmesen behódolni az Isten szeretetének.

A  szeretet  mindennapi  adósságát  tehát  csak  akkor  tudod
törleszteni,  ha  szívedben  rendet  teremtesz.  Szereted  embertár-
sadat,  mert  őt  Istenen  keresztül  nézed.  Próbálod  adósságodat
törlesztgetni,  úgyhogy  Isten  téged  felebarátod  életében  is  meg-
ismerhet.  Állandóan  érzed  tehetetlen  gyarlóságodat,  de  ugyan-
akkor  boldogan  tudod,  hogy  Isten  az  utolsó  nagy  számadás-
kor  Krisztuson  keresztül  néz  rád,  ki  helyetted  lefizeti  mindazt,
amit saját erődből nem tudsz lefizetni.

 



A gyermek három arca.

Gal.  4,  19.  Gyermekeim,  kiket  ismét  fájdalommal  szülök,
mígnem kiábrázolódik bennetek Krisztus.

Forgalmas  világváros  utcakereszteződésénél  hirtelen  fel-
emelkedik  a  forgalmi  rendőr  keze.  Megállnak  a  hullámzó
emberoszlopok.  Csikorogva  megtorpannak  a  gépjárművek.  Meg-
dermed  a  kereskedelem  rohanása.  Kígyózó  sort  alkotnak  a
villamoskocsik.  Az  emeletes  autóbusz-óriások  fáradtan  nyújtóz-
tatják  gémberedett  tagjaikat.  A  csomagokkal  megrakott  szeke-
rek  meghúzódnak  a  modern  járművek  között.  A  kerékpározók
türelmetlenül  tekintgetnek  előre.  Egy  percre  megáll  a  rohanó,
nyüzsgő  élet,  mintha  kényszerítő  parancs  nehezednék  őrült
ütemű  száguldására.  És  ekkor  a  rendőr  hirtelen  karjára  vesz
egy  pöttömnyi  gyereket  s  átviszi  a  túlsó  oldalra.  Magasra  emeli
a  zúgó  élet  fölé,  mint  iszap,  halál,  veszedelem  felett  tisztán
lebegő fehér liliomszálat.

Ez  a  pillanatfelvétel  a  gyermek  csodálatosan  nagy  érté-
kéről  beszél.  Körülötte  mindennek  meg  kellene  állnia  és  el  kel-
lene  csöndesednie,  minden  fejnek  feléje  kellene  fordulnia,  min-
den akaratnak, féltésnek és szeretetnek hozzá kellene lehajolnia.

De  vájjon  miben  rejlik  a  gyermek  nagy  értéke?  Mi  helyezi
őt  a  családi,  nemzeti  és  társadalmi  élet  közepébe?  Mi  kényszerít
arra, hogy feléje tekintsünk és vele foglalkozzunk?

1.  Minden  gyermekben  három arc  szunnyad:  a  család,  a  saját
maga és a Krisztus arca.

A  gyermeken  kirajzolódnak  a  régi  családi  vonások.  Növek-
vésével  mindig  észrevehetőbb  lesz  ez  a  hasonlatosság.  Vizsgál-
gatják  arcát  s  megállapítják,  hogy  szeme  az  édesanyjáé,  hom-
loka  az  édesapjáé,  álla  a  nagyapjára  emlékeztet.  Lassanként
alakján,  testtartásán,  mozdulatain  szintén  átütközik  a  családi
hasonlatosság.  Lelki  képességein  is  érezhetővé  válik  ez.  Hangjá-
nak  a  színe,  beszédmodora,  gondolkodása  rokonvonásokat  mutat.
Kirajzolódik  rajta  a  család  arca,  amint  hogy  egy  nagy  ember-



213

láncozatnak  folytatólagos  láncszemét  képezi.  Folytatása  a  csa-
lád  embersorozatának  és  kezdete  egy  új  sorozatnak.  Régi  csa-
ládi törzs kihajtott új ága. Test a régi családi testből.

A  gyermek  értékének  egyik  mutatója  ebben  rejlik:  tagja
a  családnak,  folytatása  a  család  nagy  emberláncozatának.  Viszi
tovább  a  család  életét,  nevét  és  őrzi  annak  hagyományát.  Boldo-
gan,  büszkén  rátekintenek  s  elfojtott  kíváncsisággal  kérdezik:
vájjon  mi  lesz  belőle?  Talán  kiváló  tudós,  nagy  művész,  hasz-
nos  munkát  végző  tisztviselő,  iparos,  vagy  az  áldott  magyar
föld  munkása.  Talán  boldog  és  boldogító  hitves,  vagy  gyerme-
keket  nevelő  édesapa.  De  bármi  legyen  is,  mindenképen  ki-
rajzolódik  rajta  a  család  arca.  Értékét  a  családi  törzs  erősíté-
sében, a családi önérzet boldog büszkeségében látják.

A  gyermek  második  arca  a  saját  arca.  A  családi  vonásokhoz
új,  egyéni  vonások  húzódnak.  Az  arcon,  a  szemekben,  a  mozdu-
latokban,  a  gondolkodásban,  az  egyéniségben  sok  minden  van,
ami  csak  azé  a  gyermeké.  Beleplántáltatott  ugyan  egy  nagy  csa-
ládi  kertbe,  de  azért  mégis,  különálló  virág.  Zúgó  erdőségben,
terebélyfák  között  sudárbaszökkenő  új  fa,  és  ez  az  új  nem  a  régi
ismétlése,  hanem  egészen  különálló  világ.  A  gyermeken  kiábrá-
zolódik a saját arca.

Minden  gyermeknek  külön  célja  és  rendeltetése  van.  Vannak
álmai  és  vágyai.  Külön  joga  van  az  élethez.  Reá  külön  köteles-
ségek  várnak.  A  gyermekben  tisztelnünk  kell  mindazt,  ami  őt
külön  világgá  teszi  és  ami  az  életben  való  elhelyezkedését  szá-
mára  külön  értéknek  mutatja.  Gyermek,  ki  tudja,  mi  lesz  belőle?
Talán  marsallbotot  hord  tarsolyában.  Kicsi  tenyerében  talán
babérfa  magját  szorongatja.  Ártatlan  kék  szemével  talán  új
szépségeket  ismer  fel  a  nagy  természetben.  Szelíd  vonalú  szájá-
nak  beszédétől  talán  egy  nemzet  borul  tűzbe.  Értelme  talán
a tudomány gazdagításán fog dolgozni.

Ábrázoljuk  ki  a  gyermek  saját  arcát!  Keressük  meg  képes-
ségeit.  Ébresszük  fel  a  lelkében  szunnyadó  tehetségeket  s  gon-
doskodjunk  azok  kiműveléséről.  Vizsgálgassuk  egyéniségének
vonásait.  Nevelő  munkánkkal  legyünk  azon,  hogy  benne  önmaga
kialakulhasson.  Ne  legyen  tömeg-ember,  hanem  legyen  egyéni-
ség, legyen önmaga!
A gyermeken a harmadik arc a Krisztus arca.

Minden  gyermek  az  Isten  teremtménye.  Lelkét  ne  hasonlít-
suk  a  sokszor  emlegetett  fehér  laphoz,  mert  arra  a  szülői  ház,

 



214

az  utca,  a  játszópajtások  és  a  felnőttek,  a  porból  szedett  újság-
lap,  az  ablakon  át  kihallgatott  beszélgetés  nagyon  különböző
vonásokat  rajzoltak.  Nincsen  tehát  gyermek,  akit  fehér  laphoz
hasonlíthatnánk.  Mondjuk  inkább,  hogy  a  gyermek  lelke  érzé-
keny  fotografáló  lemez,  mely  rejtetten  magában  hordozza  Krisz-
tus  örökkévaló  arcát.  A  fotografáló  lemez  ígéret-kép  csupán,  azt
valóság-képpé  kell  tennünk.  A  szülők  és  nevelők  munkája  éppen
abban  áll,  hogy  a  lélek  fotografáló  lemezén  előcsalogassák  azt
az  örökkévaló  Krisztus  arcot,  mely  a  gyermek  elhatározó,  örök
értékét mutatja.

Krisztus  arcának  kiábrázolásán  dolgozunk,  midőn  felismer-
jük,  hogy  a  gyermek  Istentől  adott  lelkében  hordozza  örökké-
való  értékét.  Fontos  lehet  sokféle  tehetsége,  képessége,  ügyes-
sége,  külső  adottsága.  De  minden  értéke  elmúlik,  csupán  a  lelke
marad meg.

Isten  rábíz  valamit  arra  a  gyermekre!  Minden  gyermek  kül-
detéssel  jön  a  földre.  Ez  a  küldetés  azonban  mindig  az  ő  lelkével
függ  össze.  Munkája,  hivatása,  kenyérkeresete  különböző  lehet,
de  mindegyiknek  eszközzé  kell  válnia  örökkévaló  lelkének  szol-
gálatában. Ez a gyermek életében Krisztus kiábrázolása.

Mi  adja  meg  tehát  a  gyermek  örökkévaló  értékét?  Mi  teszi
nemcsak  természetessé,  hanem  szükségessé  is,  hogy  a  gyermeket
olyan  magas  polcra  helyezzük?  Fontos  a  gyermeknek  családi
kapcsolata.  Fontos,  hogy  ő  a  múlt  összefutó  fénye  s  a  jövendő
elinduló  sugara.  Ábrázolódjék  ki  tehát  rajta  a  család  arca.
Legyen  folytatása  a  múltnak  és  megalapozója  a  jövendőnek.
Legyen  derék,  kiváló,  becsületes,  jó  gyermek,  jó  férj  és  feleség,
tiszteletreméltó  édesapa  és  édesanya.  Azután  fontos  a  gyermek
egyéni  értéke  is.  Mindent  el  kell  követnünk,  hogy  a  gyermek-
nek  önmagában  rejlő  értéke  kiműveltessék.  Legyen  magában  is
értékes!  Ne  csak  a  családja  vállán  emelkedjék  magasba,  hanem
önmaga  értékével  is.  Ábrázolódjék  ki  rajta  a  saját  arca.  De  a
gyermek  igazi  értéke  Istenben  van  elrejtve.  Istenben  való  értéke
viszont  akkor  válik  valósággá,  ha  Krisztus  kiábrázolódik  rajta.
Felismerjük  a  három  gyermekarc  egymással  való  kapcsolatát  is.
A  gyermek  annál  értékesebb  lesz  családjára  és  önmagára  nézve,
minél erőteljesebben kiábrázolódik rajta a Krisztus.

2.  A  második  kérdés:  mit  kell  tennünk,  hogy  a  gyermeken
kiábrázolódjék a Krisztus?

Ez  a  kérdés  a  gyermeknevelés  csendes  műhelyébe  vezet,

 



215

melyben  minden  munka  annak  az  igazságnak  megismerésével
kezdődik,  hogy  a  gyermek  nemcsak  a  családé,  az  egyházé,
a  nemzeté,  hanem  egyszersmind  a  Krisztusé  is.  A  gyermeket  úgy
kell  nevelni,  hogy  rajta  kiábrázolódjék  a  Krisztus.  Ez  pedig  azt
követeli, hogy a gyermek lelkével törődjünk.

Sok  szülő  nevelő  munkája  kimerül  gyermekének  az  életre
előkészítésében.  Gondoskodnak  egészséges  testi  fejlődéséről,
lelki  tehetségeinek  kifejlesztéséről.  Megnyitják  előtte  a  maga-
sabb  iskolákat.  Diplomát  adnak  kezébe,  műveltségét  kidolgoz-
zák.  Képesítik  arra,  hogy  becsületes,  munkás  életet  éljen  s  vala-
mikor a társadalom hasznos tagja legyen.

Sok  szülő  azonban  azt  gondolja,  hogy  ez  a  feladat  ön-
magában  is  megoldható,  anélkül,  hogy  figyelemmel  lennénk
a  gyermek  lelkébe  jegyzett  Krisztus  arcra.  Elfelejtjük,  hogy
a  gyermek  a  Krisztusé.  Legfőbb  nevelői  kötelességünk  tehát,
hogy  őt  istenfélelemre  és  vallásos  életre  neveljük.  Ki  kell  érlel-
nünk  benne  azt  a  meggyőződést,  hogy  becsületes,  áldásos,  érté-
kes, boldog és boldogító életet csupán Krisztusban élhet.

Ez  a  szülői  feladat  megosztható,  de  magadtól  el  nem  hárít-
ható  kötelesség.  Megosztható,  mert  nemcsak  a  szülői  ház  végzi,
hanem  az  iskola,  a  templom,  a  lelkitanítók  is  segítenek  azt  el-
végezni.  De  magadtól  el  nem  hárítható  kötelesség,  mert  akár-
mennyit  végezzenek  el  belőle  mások,  a  te  számodra  mindig
csorbítatlanul  fennáll  az  egész  kötelesség.  Elsősorban  és  mindig,
elejétől  végtől-végig,  függetlenül  életkortól  és  körülményektől,
a  te  feladatod  az,  hogy  gyermekedet  megajándékozd  Krisztussal.
Nem  háríthatod  át  másra  ezt  a  munkát,  mert  annak  elvégzésére
téged  közvetlenül  az  isten  kötelezett.  Nem  mondhatod,  hogy
a  nevelés  ezen  része  a  lelkész,  a  vallástanító,  az  egyház  feladata,
mert  jóllehet  Isten  az  egyházba  nevelőmunkásokat  rendel,  téged
ezzel  nem  ment  fel  szülői  kötelességed  alól.  Te  Krisztussal  tar-
tozol gyermekeidnek.

Ezt  a  feladatodat  sokféleképen  szolgálhatod.  Családi  ottho-
nod  levegőjének  Krisztusról  kell  beszélnie.  Szülői  életpéldádnak
Krisztushoz  kell  vezetnie.  Törődnöd  kell  gyermeked  lelkével.
Nem  szabad  megelégedned  erkölcsi  tanításokkal  és  erkölcsi  pél-
dával,  hanem  meg  kell  éreztetni  a  gyermekkel  a  hit  pótolhatatlan
értékét.  Ebben  a  tekintetben  is  saját  életed  a  legnagyobb  nevelő-
érték.  Az  a  kérdés,  hogy  lát-e  és  hall-e  gyermeked  téged  imád-
kozni?  Lát-e  téged  bibliát  olvasni?  Látja-e,  hogy  vasárnaponként

 



216

magadra  öltöd  ünnepi  ruhádat,  azután  templomba  mégy  lelkedet
ünneplőbe  öltöztetni?  Lát-e  téged  oltár  előtt  bűnbánó  szívvel  le-
roskadni?  Életfelfogásodon,  a  dolgok  és  események  megítélé-
sén  meglátja-e,  hogy  Istent  szüntelen  magadban  és  magad  felett
érzed?  Azután  nézd  meg  az  ellentétes  kérdéseket  is.  Nem  lát-e
olyasmit  gyermeked,  amivel  őt  elszakítod  Krisztustól?  Meg-
gondolatlan  szó,  sikamlós  tréfa,  rossz  példa,  önzés,  gyűlölködés,
igazságtalanság  és  szenvedély  nem  vetnek-e  árnyat  gyermeked
lelkére  és  nem  teszik-e  lehetetlenné,  hogy  Krisztus  kiábrázolód-
jék rajta?

Sokat  beszélünk  arról,  hogy  a  gyermek  magaviseletéért,
cselekedeteiért,  elhatározásaiért  számadással  tartozik  szüleinek.
De  hallgatunk  arról,  hogy  nevelő  munkájáért  a  szülő  is  felelős-
seggel  tartozik  gyermekének.  Pedig  bizonyos,  hogy  a  gyermek
valamikor  számon  kéri  szüleitől,  hogy  mi  tettek  és  mit  mulasz-
tottak  el.  Talán  összetört,  boldogtalan  élete  romjain  kéri  szá-
mon,  hogy  miért  csak  kenyeret,  ruhát,  diplomát,  otthont  bizto-
sítottak  néki  és  miért  nem  ajándékozták  meg  őt  az  élő  Krisz-
tussal?  Egykor  azután  Isten  elé  állunk  és  néki  is  számot  kell
erről  adnunk.  Azért  ismerjük  fel  a  gyermek  igazi  értékét  s  szülői
gondossággal  munkálkodjunk,  hogy  Isten  gyermekévé  legyen.
Kedves  lehet  a  szívnek,  ha  azt  mondják,  hogy  a  gyermek  hason-
lít  szüleihez,  avagy  megállapítják:  egészen  más,  egy  különálló
teremtmény!  De  megnyugtató  boldogságot  egyedül  Isten  szava
adhat: ezen a gyermeken kiábrázolódik a Krisztus!

 



Isten temploma.

/.  Kor.  3,  16—17.  Nem  tudjátok-e,  hogy  ti  Isten  temploma
vagytok  és  az  Isten  le lke  lakozik  bennetek?  Ha  valaki  az
Isten  templomát  megrontja,  megrontja  azt  az  Isten.  Mert  az
Istennek temploma szent, ezek vagytok ti.

Az  emberi  élet  nagy  kérdés-összességében  feleletre  vár  a
test  és  a  testi  élet  kérdése.  Benne  látják  sokan  a  két  ellentétes
életelv:  az  ég  és  föld,  a  mulandó  és  örökkévaló  szembekerülését.
Az  emberek  nagyrésze  ennek  ellenére  teljesen  tájékozatlanul  áll
ezekkel  a  kérdésekkel  szemben.  Számolnak  életük  egyik-másik
kérdésével,  igyekeznek  megoldani  különböző  ellentéteket,  meg-
keresik  az  élet  szépségét  és  ígéretét,  elkerülik  annak  szennyét
és nehézségét, de magával az alapkérdéssel nem törődnek.

Némelyek  a  test  és  testi  élet  titkát  azzal  akarják  megoldani,
hogy  a  testet  már  magában  is  veszedelmes  rossznak  s  a  testi
életet  bűnösnek  bélyegzik.  Abban  látják  az  ember  kötelességét,
hogy  megölje  a  testet  minden  követelésével  és  szenvedélyével
együtt.  Azzal  indokolják  elgondolásukat,  hogy  a  test  csak  valami
alacsonyrendű  dolog  s  annak  a  világmindenségben  nincsen  nagy
jelentősége.  Mulandóságnak  alávetett  valami,  ami  éppenúgy  el-
tűnik  és  megsemmisül,  mint  a  természet  világának  minden  alkotó-
része.  Semmivé  válik,  mint  a  rügyből  szétterülő  falevél,  zörgő
haraszttá  sárgul,  mint  a  gyümölcsben  meghaló  virág  és  sötét-
ségbe merül, mint a felhőkbe temetkező napsugár.

Ez  a  felfogás  megteremtette  az  oszlopszentek  és  önkorbá-
csolók  seregét  s  benépesítette  a  kolostorok  celláit.  Kiformálta
azt  az  életeszményt,  mely  Istennek  tetsző  cselekedetnek  látja,
ha  kőpárnán  alszik,  facsaró  vízzé  áztatja  vélomát  s  korbáccsal
félholtra sanyargatja testét a kereszt oltára előtt.

A  második  felfogás  nemcsak  értékeli,  hanem  túlértékeli  a
testet  és  a  testi  életet.  A  testet  egyedülvaló  értéknek  tekinti,
annak  tagadhatatlan  valóságával  szemben  bizonytalannak  látja
a  lelket.  Azonosítja  azt  magával  az  élettel.  Benne  látja  az  élet

 



218

értelmét,  gyönyörét  és  célját.  Számára  a  test  az  egyetlen  meg-
fogható  bizonyosság  a  holnap  bizonytalanságaival  szemben.
Ma  élünk,  holnap  meghalunk,  együnk,  igyunk!  Ebből  a  felfogás-
ból  következik  azután  az  ember  ama  tévedése,  hogy  az  önállóvá
és  egyedülállóvá  tett  testet  saját  korlátlan  tulajdonának  tekinti
s kénye-kedve szerint rendezi be testi életét.

A  két  szélsőséges  felfogás  ugyanazon  eredményre  vezet,
Az  első  a  test  megölésével  akarja  az  élet  királyává  tenni  a  lelket,
de  ugyanakkor  megtagadja  Isten  teremtési  törvényét.  A  második
a  lélek  megölése  árán  királlyá  teszi  a  testet,  de  ugyanakkor  meg-
semmisíti a test isteni értékeit is.

A  test  és  testi  élet  nagy  kérdései  csak  Istennel  kapcsolatban
oldhatók  meg.  Egyedül  Isten  az,  aki  megmutatja  a  test  igazi
jelentőségét  s  megállapítja  a  testi  élet  korlátait.  Ezt  pedig  oly-
képpen  cselekszi,  hogy  egymás  mellé  állítja  a  két  egyformán
fontos  életelvet:  a  testet  és  a  lelket  s  ebben  a  kettősségben  meg-
világítja  az  érzéki  és  lelki  világ  kapcsolatát.  De  megvilágítja
azt  is,  hogy  a  test  és  lélek  együtt  teszik  nyilvánvalóvá  Isten
teremtő  akaratát  s  azok  egyedül  Istenben  válnak  egységgé  és
életteljességgé.

Pál  apostol  három  kérdésre  válaszol.  Megmondja,  hogy
1.  mi  az  emberi  test  értéke? 2.  mi  a  testtel  szemben  a  mi  köteles-
ségünk? és 3. miben állapítja meg Isten a testi bűnök büntetését?

1. Mi az emberi test és mi annak értéke?
Az  apostol  elvont  meghatározás  helyett  egy  egyszerű  szem-

léltető  képet  használ.  A  test  az  Isten  temploma.  Közelebb  vezet
a  hasonlat  értelméhez  annak  megállapításával,  hogy  a  testet
Isten templomává Isten benne lakozó lelke teszi.

A  test  tehát  Isten  temploma.  A  templom  kőből,  téglából,
homokból,  fából,  vasból,  szóval  mulandó  anyagból  épül.  Jelen-
tőségét  azonban  nem  ez  a  sokféle  anyag,  hanem  az  adja  meg,
hogy  az  Isten  lakása.  Amint  a  templomot  nem  a  megépített
falak,  avagy  a  hozzáépített  torony,  nem  a  homlokzat  művészi
kiképzése,  avagy  az  egész  épület  stílusa  teszik  templommá,  ha-
nem  a  szent  Istennek  benne  lakó  lelke,  úgy  az  ember  teste  nem
önmagában,  hanem  a  lélekben  bírja  jelentőségét.  Ebből  követ-
kezik,  hogy  az  ember  nem  teheti  testét  az  érzéki  élet  börtönévé,
hanem  azt  templommá  kell  tennie.  Templommá  az  ember  teste
Isten  lelke  által  lesz.  Figyeljük  meg  az  apostol  megállapítását:
Ti Isten temploma vagytok és az Isten lelke lakozik bennetek!

 



219

Tehát:  Isten  lelke  teszi  a  testet  templommá.  Nem  az  erkölcs,
nem  a  megtartóztatás,  nem  a  test  fegyelmezettsége,  hanem  az
Isten.  Egyedül  az  élő  Isten  teszi  templommá  testünket.  Az  erkölcs
lehet  a  kor  terméke,  mely  változó  szellemáramlatok  hatásait
hordozza  magán.  Az  erkölcs  lehet  egyszerű  megszokás  vagy
ízlés,  emberi  felfogás  vagy  kikényszerített  irányzat.  Amit  a
tegnapelőtt  erkölcsnek  tartott,  azt  a  holnapután  kigúnyolhatja.
Amit  a  ma  életének  törvényévé  tett,  azt  a  holnap  nevetséges
ostobaságnak  ítélheti.  Az  emberi  gondolkodásra  és  korfelfogásra
támaszkodó  erkölcs  csak  gyenge  alapot  ad  a  test  és  testi  élet
megítélésére.  Éppenígy  elégtelen  a  test  igazi  lényegének  bizto-
sítására  a  megtartóztatás  és  önfegyelmezés.  Nekünk  Istenre  van
szükségünk, mert csak ő teszi testünket templommá.

Isten  temploma  vagyunk,  mert  Isten  teremtett  minket.  Isten
nem  teremtheti  az  emberi  testet  bűnbarlanggá,  vagy  gyönyör-
tanyává,  Ő  csak  templommá  építheti  azt.  Ő  teremtette  testünket,
Ő  teremtett  egyenestartású,  erősnövésű,  csodálatos  csontszerke-
zetü  emberré.  Izommal,  inakkal,  hússal,  bőrrel  megépített.
Ő  teremtette  tagjainkat:  kezünket,  lábunkat,  Ő  teremtette  érzék-
szerveinket:  szemeinket,  füleinket.  Természetes  szükségképen
következik  Isten  teremtéséből,  hogy  mi  az  Ő  tulajdona  vagyunk.
Megteremtett,  földreküldött  és  életre  képesített  minket,  de
testünkre  vonatkozó  tulajdonjogát  fenntartotta.  Mi  tehát  tes-
tünknek  csak  sáfárai  vagyunk.  Ha  nem  becsüljük  azt  meg,  Isten
tulajdonát  károsítjuk.  Ha  beszennyezzük  tisztaságát,  meggyaláz-
zuk Isten tulajdonát.

Isten  határozott  céllal  teremtette  az  ember  testét.  Azért
teremtette  meg,  hogy  azt  a  tiszta  isteni  élet  eszközévé  tegye.
Ebből  a  szempontból  is  sokat  megmagyaráz  az  a  megállapítás,
hogy  a  test  Isten  temploma.  A  testi  életnek  is  van  oltára:  maga
az  élő  Isten.  Van  tisztán  áramló  levegője:  Isten  igéje.  Vannak
határoló  falai:  a  testi  kívánságokat  szabályozó  lélek.  Van  őri-
zője:  a  lelkiismeret.  Vannak  világító,  bepillantást  engedő  abla-
kai: a cselekedetek.

Az  apostol  olyan  alakban  közli  a  testre  vonatkozó  meg-
állapítását,  hogy  szavaival  felráz,  öntudatra  ébreszt,  vádol  és
korbácsol.  Nem  tudjátok-e,  hogy  ti  Isten  temploma  vagytok?
Kijelentésének  különleges  súlyt  ad  ezekkel  a  szavakkal:  nem
tudjátok-e?

Ez  az  első  követelés,  amit  szívünkbe  kell  vésnünk.  Legyünk

 



220

tisztában  a  test  igazi  jelentésével:  Isten  temploma  az.  Vigyáz-
zunk  a  testi  élet  igazi  lényegére:  annak  templomi,  életnek  kell
lennie.  Figyeljünk  a  test  és  testi  élet  örök  követelésére:  az  csak
Isten  által  lehet  templom  és  templomi  élet.  Vegyük  komolyan
ezeket a kérdéseket: ítélet alá kerülünk!

2.  Testi  életünkkel  szemben  fennálló  kötelességeinkről  is
szól  az  apostol.  Istennek  temploma  szent,  ezek  vagytok  ti!
Kötelességünk testünk tisztaságát megőrizni.

Ez  a  követelés  állandó  harcot  jelent  a  test  és  léíek  között.
Örökös,  nehéz,  vértelen  küzdelem  ez,  melyben  a  lélek  és  üdvös-
ség  a  tét.  Ezen  fordul  meg,  hogy  az  ember  király  lesz-e,  vagy
rabszolga,  lerombolja-e  Isten  templomát,  vagy  a  lélek  által  meg-
őrzi azt.

Ma  a  templomrombolás  korát  éljük.  Sokak  számára  a  test
elveszítette  erkölcsi  jelentőségét.  Szabad  birtoka  az  emberi
szenvedélynek  és  gyönyörnek.  Nyíltan  vagy  rejtetten  tombol
a  test  kultusza.  Piacokon,  utcákon,  mulatóhelyeken,  puha  sely-
mes  otthonokban  orgiázik  a  test  bálványimádása.  Elmosódnak
a  testi  élet  erkölcsi  korlátai.  Jellemző  vonásokat  mutat  évre
vonatkozólag  az  emberek  általános  felfogása.  A  becsület  fogal-
mából  kiveszik  a  testi  életet.  Fontos  a  pénzkérdésben  való  hűség,
a  sérelem  megfelelő  megtorlása,  a  becsület  látszatának  meg-
védelmezése,  de  a  nemi  életben  mutatott  hitványság  nem  érinti
az  ember  jellemét.  Tépett  becsülettel,  bemocskolt  tisztességgel
nem  élhetnek  az  emberek,  de  testi  életük  szennyével  akadály
nélkül  emelkedhetnek  magasba  s  akár  közéleti  vezéremberek
lehetnek  milliók  felett.  Ebben  az  irányban  a  társadalom  ítélő-
képessége alszik és erkölcsi lelkiismerete hallgat.

Az  erkölcstelen  élet  következményei  megrázó  tragédiákban
szólalnak  meg.  Szétdöntött  családi  otthonok,  apák  bűnéért  bűn-
hődő  gyermekek,  letört  fehér  lilioméletek,  erkölcsi  és  testi
betegségek  borzalmas  képsorozata  megrázó  dolgokat  beszél
erről  a  kérdésről.  Megriad  a  lelkünk,  ha  végigtanulmányozzuk
az  erre  vonatkozó  statisztikai  adatokat,  avagy  a  kórházakban
meglátogatjuk  a  testi-,  lelki-,  erkölcsi-  és  ideg-élet  szánandó
roncsait.  Különben  korunk  hangulata  és  életiránya  is  az  érzéki-
ség  bélyegét  hordozza  magán.  A  divat,  a  szórakozás,  a  meg-
engedett  dolgok  korlátainak  kitágítása,  a  társasélet  hangja,
a  családi  fegyelmezés  meglazulása,  a  fiatalság  szabadossága  egy-
egy vonással szintén hozzájárulnak az általános képhez.

 



221

A  test  és  testi  élet  erkölcsi  jelentőségének  elhalványulását
mutatja  az  öngyilkosok  ijesztő  száma.  Az  emberek  szabad  tulaj-
donuknak  tekintik  az  életet,  mellyel  tetszés  szerint  rendelkez-
nek.  Elvetik  maguktól,  mint  az  elnyűtt  ruhadarabot.  Lerázzák
magukról,  mint  a  teherré  váló  munkát.  Elfelejtkeznek  a  teremtő
és  munkát  kijelölő  Istenről,  ki  őket  a  földre  küldte,  számukra
feladatokat  jelölt  ki  és  őket  egykor  ítélőszéke  elé  állítja,  mintha
egyáltalában  nem  lenne  élő  Isten  felettük.  Az  öngyilkosságban
látják  életük  könnyelműségének  megoldását.  Egyetemes  hatású
gyógyszernek  tekintik,  mely  végül  is  minden  megoldhatatlan
nehézségen  átsegíti  őket.  A  szenvedélyek  karjai  közé  vetik  ma-
gukat!  A  mának  élnek,  a  gyönyört  kergetik,  beletemetkeznek
az  érzéki  élvezetek  fertőjébe,  megtagadják  családjukat,  élet-
társuk  és  gyermekeik  jövendőjét,  eladják  becsületüket,  piaci
árucikké  teszik  tisztességüket.  Mindezt  könnyen  megteszik,  mert
végső megoldásként ott van előttük az öngyilkosság.

Tagadhatatlan,  hogy  az  öngyilkossági  esetek  állandó  növe-
kedése  mögött  sok  másféle  nyomorúság  is  meghúzódik:  gazda-
sági  helyzet,  munkanélküliség,  betegség,  idegtépett  emberek
ellenálló  képességének  hiánya.  De  közös  forrásuk  mégis  a  test
és  a  testi  élet  erkölcsi  jelentőségének  elhomályosodása.  Az  apos-
tol  szava  belesüvít  beteg  társadalmunkba:  Nem  tudjátok-e,  hogy
ti  Isten  temploma  vagytok  és  az  Isten  lelke  lakozik  bennetek!
Azután  erőteljesen  felhangzik  Isten  erkölcsi  törvénye:  egyedül
az  Ő  lelke  teszi  a  testet  templommá  és  a  testi  életet  templomi
életté!  Ha  hiányzik  Isten  lelke,  megszűnik  a  test  templom  lenni
és a testi élet érzéki vágyak rabságába görnyed!

3.  Pedig  Isten  büntetése  bizonyos.  Ezt  a  büntetést  az  apostol
így  fejezi  ki:  Ha  valaki  az  Isten  templomát  megrontja,  meg-
rontja azt az Isten.

Ez  az  ige  kifejezi  azt  az  igazságot,  hogy  a  természeti  tör-
vényben  Isten  az  Ő  erkölcsi  törvényét  is  kijelentette  s  az  embert
saját  cselekedetével  bünteti.  A  testi  élet  erkölcse  ellen  vétkezők
saját  testi  és  lelki  életükben  hordozzák  büntetésüket.  Elrémül-
nénk,  ha  a  kórházakból,  családokból  összegyüjtenénk  ennek  az
igazságnak a bizonyságtevőit.

De  többről  van  szó,  semmint  a  vétkezők  önmagukban  hor-
dozott  büntetéséről.  A  testi  élet  bűnösei  gyermekeikben  és  nem-
zedékeikben  is  bűnhődnek.  Valósággá  válik  Isten  szava:  meg-
büntetem  az  apák  bűneit  harmad-  és  negyed  nemzedékig!  Az  ő

 



222

bűneikért  bűnhődnek  ártatlan  gyermekeik,  unokáik,  dédunokáik.
Tönkretett  életek,  szétdőlt  családi  boldogságok  rettenetes  átok-
ként hullnak vissza a vétkező elődök sírjára!

Ez  csak  a  földi  büntetést  mutatja.  Ez  még  csak  arról  beszél,
hogy  a  templomromboló  embert  megrontja  az  Isten.  De  azután
következik  az  utolsó  ítélet.  Feltámasztott  testével  hogyan  ál!
majd  ítélőszék  elé  az,  ki  lelkének  templomából  kiűzte  a  lelket?
Hogyan  tekint  Istenre,  kinek  szeme  bujálkodásra  tárult,  szíve
érzéki  vágyakat  hordozott,  agya  szennyes  gondolatokat  forga-
tott? Megrontja azt az Isteni

Iktassuk  életfelfogásunkba  Isten  törvényét.  Szakítsuk  ki
magunkat  abból  a  hazug  felfogásból,  hogy  testünk  csak  földi
életünk  eszköze  s  annak  nincsen  köze  az  örökkévalósághoz.
Tisztítsuk  meg  életünket  az  érzékiség  sokféle  bűnétől.  Keressük
Isten  kegyelmét,  hogy  az  ő  segítségével  testünk  a  lélek  temp-
loma legyen és mi magunk Isten templomává lehessünk.

Ezt  izeni  nékünk  az  apostol  szavával  a  szent  Isten:  „nem
tudjátok-e,  hogy  ti  Isten  temploma  vagytok  és  az  Isten  lelke
lakozik  bennetek?  Ha  valaki  az  Isten  templomát  megrontja,
megrontja  azt  az  Isten.  Mert  az  Istennek  temploma  szent,  ezek
vagytok ti!”

Ezek vagyunk-e mi?

 



Imádkozásra készülés.

Luk.  18,  10.  Két  ember  méné  fel  a  templomba  imádkozni:
az egyik farizeus és a másik vámszedő.

Szomorú  valóság,  hogy  a  legtöbb  imádság  még  megszüle-
tése  előtt  meghal.  Ennek  a  megállapításnak  látszólag  ellent-
mond  az  imádság  általános  elterjedettsége.  Még  a  közömbös
emberek  is  megrezdülő  emlékezéssel  gondolnak  gyermekkoruk
imádságaira.  A  gúnyolódó  vallástalanok  is  nagy  csapáskor,
gyermekük  halálos  ágyánál,  vagy  fenyegető  veszedelemben  két-
ségbeesve  sikoltanak:  Isten  segíts!  A  vallásos  embereknél  pedig
általános  életszükségletet  jelent  az  imádkozás.  Reggel,  este,
nehéz  munka  előtt,  vagy  szenvedésben  imádságot  mond  ajkuk.
Az  imádkozás  annyira  életfeltétele  a  vallásos  életnek,  hogy  azt
a lélek lélegzetvételének szoktuk nevezni.

És  mégis,  kevés  imádság  nevezhető  igazi  imádságnak.  Sok-
nál  csak  a  hang,  a  forma,  a  külsőség  sejteti  az  imádságot,  de
annak  lényege  hiányzik.  Ezért  azután  a  legtöbb  imádság  szüle-
tése előtt meghal.

Ennek  a  szomorú  valóságnak  egyik  magyarázatát  abban
látjuk,  hogy  az  emberek  az  imádkozást  kiszakítják  az  élet  tel-
jességéből.  Időbelileg  különálló  cselekménnyé  teszik  s  elválaszt-
ják  az  ember  állandó  életnyilvánulásaitól.  Ennek  legjellemzőbb
bizonyítéka,  hogy  nem  érzik  az  imádkozásra  készülés  szükségét.
Egyszerűen  elkezdenek  imádkozni  és  nem  kérdezik,  hogy  váj-
jon  elészültek-e  az  imádkozásra.  Ezeket  utoléri  a  készületlenül
imádkozó  farizeus  sorsa,  melyet  Jézus  oly  megrázó  vonásokkal
rajzol elénk.

A  farizeus  és  publikánus  története  a  templomban  történt
eseményeket  mondja  el.  Mi  most  a  történetnek  a  farizeus  és
publikánus  hajlékában  lepergett  elmondatlan  részét  kutatjuk.
Azt  kérdezzük,  hogy  mit  tett  a  farizeus  és  publikánus,  mielőtt
elindultak a templomba imádkozni?

Az  imádkozásra  készülésnél  két  kérdésre  kell  felelnünk:  



224

        1. Kicsoda az Isten, akihez imádkozni akarunk? 2. Ki vagyok
én, aki imádkozom.

1.  Az  imádkozásra  előkészülésnél  először  azzal  kell  tisz-
tába jönnünk, hogy ki az Isten, akihez imádkozni akarunk?

A  farizeus  és  publikánus  megegyeznek  abban,  hogy  szá-
mukra  Isten  nem  elvont  vallási  fogalom,  hanem  élő  személy.
Élő  személy,  akinek  van  akarata,  ereje,  érzése,  gondolata,  el-
határozása,  ítélete.  Az  előkészülés  első  mozzanata  tehát  az  a
tudat,  hogy  nekünk  élő  Istennel  van  dolgunk.  Érzékeinkkel  nem
láthatjuk,  nem  hallhatjuk,  nem  tapasztalhatjuk  meg,  de  azért  ő
mégis  örökkévaló  élő  személy.  Láthatatlansága,  érzékfelettisége
és  testnélkülisége  nem  érinti  élő  voltát,  sőt  mindez  hozzátarto-
zik lényének teljességéhez.

Isten  élő  voltát  egészen  köznapi  valóságban  kell  értelmez-
nünk.  Az  az  Isten,  kihez  imádkozni  akarunk,  mint  személves
élőlény  áll  előttünk.  Megnyugtatja  rajtunk  tekintetét,  ismer
minket,  látja  minden  cselekedetünket,  gondolatunkat  és  érzé-
sünket.  Semmi  sincsen  elrejtve  előtte.  Kezében  tartja  életünket.
Igazgatja  jövendőnk  kialakulását.  Mindennel  rendelkezik,  amire
szükségünk  van.  Jól  tudja,  hogy  mi  van  imádságunk  mögött
és  mennyi  őszinte  érzés,  gondolat,  vágyódás  lüktet  szavaink-
ban.  Imádságunk  hallgatása  közben  csendesen  megszólal:  Jól
van  gyermekem!  Avagy  így  szól:  hazugságot  mondasz,  miért
akarsz engem ámítani?

Jóllehet  a  farizeus  és  publikánus  egyformán  élő  személynek
hiszik Istent, mégis felfogásuk között nagy különbség van.

A  farizeus  a  szövetség  Istenét  látja  benne.  Valamikor  népén
keresztül  szövetséget  kötött  vele  az  Isten  és  ő  most  ezen  szö-
vetség  alapján  áll.  Isten  parancsolt  neki  és  ő  engedelmeskedett.
Isten  követelt  tőle  és  ő  azt  teljesítette.  Isten  bizonyos  feltételek
mellett  ígéretet  tett  neki,  ő  a  feltételeket  megtartotta  és  most
követeli  az  Ígéret  beváltását.  Az  ő  elgondolása  szerint  Istenhez
való  viszonya  a  szövetség  kettősségén  alapul.  Én  ezt  adom,  te
pedig ezzel tartozol.

Nem  ismerjük-e  fel  a  történet  szereplőjében  a  farizeusi
vallásosság  örök  típusát?  Sokan  ilyenféle  szerződéses  alapra
helyezkednek  Istennel  szemben.  Azt  gondolják,  hogy  közöttük
kettős  elszámolási  viszony  van.  Isten  követeléseket  és  feltétele-
ket  szabott  eléjük,  ők  azt  teljesítették  és  időnként  ennek  csele-
kedetekben   megnyilvánuló   elismerését    követelik.    Számadási

 



225

könyvvel  kezükben  lépnek  Isten  elé  s  azt  mondják:  én  ilyen
vagyok,  ezt  tettem,  ilyen  az  életem,  a  gondolatvilágom,  ezek
az  áldozataim,  így  munkálkodtam  a  közügyért  és  az  emberekért,
elvárhatom  tehát,  hogy  kérésem  teljesíttessék.  Ez  a  vallásosság
hasznosítása és az Isten kisajátítása az önző ember számára.

Imádkozásunk  előtt  fontoljuk  meg,  hogy  milyen  Isten  elé
indulunk?  Van-e  jogunk  követelődzve  úgy  lépni  eléje,  hogy
kezünkben lobogtatjuk beváltásra bemutatott váltónkat?

A  publikánus  szeme  előtt  Isten  bírói  arca  jelenik  meg.
Lelkére  nehezedik  bűneinek  sokasága.  Minden  bűn  egy-egy
adósság,  neki  pedig  annyi  bűne  van,  hogy  adóssága  összecsap
feje  felett.  Rendbe  kell  hoznia  számadását  az  Istennel.  Az  ítélet
fagyasztó  orkánja  süvít  mellette  s  megremegő  lélekkel  bele-
pillant  a  kárhozat  sötétségébe.  Szeretne  imádkozni,  de  szívére
ránehezedik  a  halál  félelme.  Egyetlenegy  hat  lelkére  csendesí-
tőleg.  Vannak  pillanatai,  midőn  Isten  bírói  arcán  meglátja  a
megbocsátó mennyei atya vonásait.

Imádkozásunk  csak  akkor  lehet  igazi,  ha  az  igazi  Istenhez
imádkozunk.  Az  igazi  Istenhez  pedig  csak  Krisztuson  át  jut-
hatunk  el.  A  teremtő  Isten  fenségesen  zord  személye  hatalomról,
erőről,  tervszerűségről,  örökkévalóságról  beszél.  Hozzá  csak
így  szólhatunk:  tedd  meg,  hiszen  mindent  megtehetsz!  A  gond-
viselő  Isten  jóságos  arcáról  szeretet,  hosszútűrés,  irgalmasság
sugároznak  reánk.  Csak  azt  mondhatjuk  néki:  tarsd  kezedben
az  én  életemet  is!  Istennek  a  gondviselés  oldaláról  való  meg-
világítása  azonban  gyakran  egyoldalú  érzelmi  vallásosságot
eredményez.  Jóságának  és  gondoskodásának  végtelenségét  végül
annyira  természetesnek  tartjuk,  hogy  az  imádkozást  is  felesle-
gesnek  érezzük.  Csak  éppen  vallási  jólneveltségből  köszöntünk
rá  boldogan  az  Istenre,  mint  könnyesszemű  unoka  a  jóságos
nagyapóra,  kinek  keze  mindig  ajándékoz  és  simogat.  Krisztuson
keresztül  azonban  eljutunk  a  megváltás  Istenéhez.  Az  az  Isten
lép  elénk,  ki  mindent  a  lélek  megmentéséért  cselekszik.  Évezre-
dek  óta  neveli  az  emberiséget,  hogy  Krisztus  keresztjének  fényé-
ben  megismerje  az  igazi  Istent.  Állandóan  vezeti  és  neveli  az
embert,  hogy  megértse  a  lelkébe  jegyzett  isteni  bélyeget  s  Isten
munkáját saját üdvösségére vonatkoztassa.

A  Krisztusban  önmagát  kijelentett  Istenhez  készülünk  imád-
kozásra.  Előtte  akarjuk  feltárni  lelkünket.  Neki  akarjuk  elmon-
dani  nyomorúságunkat,  kételyünket,  örömünket,  szükségletün-

 



226

ket.  Kezébe  akarjuk  elhelyezni  bűntől  beszennyezett  szívünket.
Tőle akarunk kérni erőt, segedelmet és megtartást.

Az  imádkozásra  előkészülés  első  feltétele  tehát,  hogy  helye-
sen  ismerjük  meg  azt  az  Istent,  akihez  imádkozni  akarunk.  Rossz
úton  járunk,  ha  arcát  meghamisítjuk.  Helytelen  irányba  indítjuk
el  imádságunkat,  ha  nem  a  Jézusban  megjelent  Istenhez  imád-
kozunk.

2.  Az  imádkozásra  készülésnél  a  második  kérdés:  ki  vagyok
én, aki imádkozni akarok?

Lépjünk  be  a  farizeus  és  publikánus  házába,  mielőtt  azok
elindulnának a templomba.

A  farizeus  külsőségekben  mutatkozó  csendes  méltósággal
tölti  el  az  előkészülés  óráit.  Magára  ölti  ünnepi  talárját.  Hom-
lokára  illeszti  imaszalagját  s  közben  halkan  mormolja  az  előírt
fohászt.  Tükörbe  tekint  s  megelégedetten  szemléli  önmagát.
Csendes  lépegetéssel  végigmegy  lakásán  s  vigyáz  arra,  hogy  in-
dulásának  pontos  idejét  el  ne  mulassza.  Végre  elindul.  Emelt
fővel  halad  az  utca  embersokadalmán  át.  Tekintélytartó  maga-
tartásával  magára  vonja  az  emberek  figyelmét  s  kierőszakolja
azok  tiszteletteljes  üdvözletét.  Belép  a  templomba,  megáll  a  szét-
lebbenő  függönyök  előtt,  büszkén  körülhordozza  tekintetét,  az-
után az oltár elé siet.

A  publikánus  imádságra  készülése  egészen  más  volt.  Éj-
szakai  álmát  nehéz  gondolatok  űzték  tova.  Lehunyt  szemmel
ébren  feküdt  s  egyszerre  úgy  látta,  mintha  az  elreteszelt  ajtón
át  ágya  fejéhez  lépett  volna  édesapja  ezzel  a  szóval:  mivé  tetted
nevünket,  miért  gyaláztad  meg  hitünket?  Hallotta  édesanyja
remegve  szálló  sóhaját:  miért  csúfoltad  meg  szívem  imádságát?
Köröskörül  sápadt  árnyalakok  közelednek  feléje:  özvegyek,  ár-
vák,  tönkretett  emberek,  kiket  vámszedő  asztalánál  kifosztott.
Bűnök,  átkok,  sikoltások  életre  ébrednek  emlékezetében  s  kő-
záporként  zuhognak  rája.  Mikor  ráköszönt  a  reggel,  szíve  riad-
tan  kalapál,  homlokán  hideg  verejték  gyöngyözik.  Arca  sápadt,
szeme  véreres,  ajka  remeg.  Földreveti  magát,  öklével  fejét  veri,
patakzó  könnyeit  alig  győzi  törölni,  jajgatva  Isten  nevét  kiáltja.
Ez  az  előkészülése  az  imádkozásra.  Azután  magára  ölti  egy-
szerű  ünneplőjét  és  kilép  háza  ajtaján.  Halk  léptekkel  a  házfalak
mellett  surran.  Elkerüli  az  emberek  sokaságát,  mellékutcákon
át  siet  a  templomba.  Lehajtott  fejjel  belép  s  meghúzódik  egy
sötét szögletben.

 



227

        A farizeus és publikánus így készültek imádkozásukra.
Imádkozásra  készülésünk  mindig  attól  függ,  hogy  minek

tekintjük  önmagunkat.  Ha  készületlenül,  vagy  csak  külső  készü-
lettel  lépünk  Isten  elé,  akkor  elbizakodottan  igaz  embernek  tart-
juk  magunkat.  Ha  kétségbeesve,  összetörve,  reménytelenül  ké-
szülünk  imádkozásunkra,  akkor  halálraítélt,  kegyelemre  érde-
metlen  embernek  érezzük  magunkat.  De  ha  Krisztuson  át  meg-
látjuk  az  üdvösségünkön  munkálkodó  örökkévaló  Istent,  akkor
bűnös,  bűnbánó,  kegyelmet  kereső  embernek  érezzük  magun-
kat, ki boldog bizalommal helyezi életét Isten atyai kezébe.

Az  imádkozásra  előkészülés  vallomástétel  önmagunkról.
Mindennap  újra  átérzem  annak  bizonyosságát,  hogy  életem  vé-
tekkel  teljes,  nekem  nincs  igazságom  és  nincs  követelni  valóm.
Méltatlan  vagyok  az  irgalmasságra  és  kegyelemre.  Jézus  által
azonban  jogom  van  az  Istenhez  járulásra.  Ajkamra  vehetem  az
imádság  szavát  s  feltárhatom  szívemet  mennyei  Atyám  előtt.
Nem  leplezek  semmit,  nem  szépítgetem  magamat.  Viszem  vérző
szívemet, hasogatott lelkemet, mert Jézus nekem erre jogot ad.

Emberi  mivoltom  második  sajátossága,  hogy  lelkem  sóvá-
rog  Isten  után.  Tudom,  hogy  mindent  elnyerhetek  az  ő  kegyel-
méből,  de  azt  is  tudom,  hogy  kegyelme  nélkül  el  kell  pusztul-
nom.  Érzem  az  élet  követeléseit.  Tudom,  hogy  ezen  a  földön
emberek  közt  élek,  kezemmel,  agyammal  a  mindennapi  kenyér-
ért  dolgozom,  sok  mindenre  szükségem  van  s  ezeket  Isten  nél-
kül,  saját  erőmből  biztosítani  nem  tudom.  Mégis  állandóan  ér-
zem,  hogy  ezen  szükségleteimen  túl,  lelkemnek  is  vannak  örökké-
való  követelései.  A  lélek  pedig  nagyobb  a  testnél  és  a  lélek  szük-
séglete  égetőbb  minden  földi  szükségletnél.  Sóvárgok  Isten  után,
mert  egyedül  nála  találhatok  bocsánatot,  lelkem  számára  erőt,
megtartást, életet és üdvösséget.

Emberi  mivoltomnak  egy  másik  jellemzője,  hogy  bizonyos
vagyok  Isten  kegyelméről.  Az  az  Isten,  akit  én  a  megfeszített
Krisztusban  megismertem,  nem  hagy  engem  elveszni.  Jézus  azért
hullatta  váltságvérét  a  Golgota  halmán,  hogy  fehérre  mossa
bűnös  lelkemet  és  megtisztítsa  életemet.  Ha  pedig  Jézus  Krisztus
áldozati  életében  a  legdrágábbat  elnyerem,  akkor  Isten  hogyne
adna  meg  nekem  minden  egyebet.  Ha  nekem  ajándékozza  Krisz-
tus  által  a  mennyei  üdvösséget  és  örökéletet,  hogyne  adná  ne-
kem mindazt, amire ezen a földön szükségem van.

Emberi  mivoltom  jellemzője  tehát  a  vallási  tisztánlátás,  mely

 



228

világosító  napsugárként  elárasztja  lelkemet  és  életem  minden
rejtett  zugát.  Világosan  látom  Isten  arcát  és  önmagamat.  A  ket-
tőből  megértem  Istenhez  való  viszonyomat.  Kicsi  pontocska  va-
gyok  csupán  a  mérhetetlen  világmindenségben,  de  Istenhez  való-
kapcsolatom  által  az  ő  gondviselésének  legfőbb  tárgya  vagyok.
Külön  világ  vagyok,  különálló  érték.  Minden,  ami  a  világmin-
denségben  történt  és  történik,  azért  történt  és  történik,  hogy
Isten  üdvözítő  munkája  rajtam  végbemenjen  és  én  Isten  örökké-
való  dicsőségét  szolgáljam.  Ez  azonban  nem  általam,  hanem
Isten  által  történik,  nem  emberi  erővel  és  munkával,  hanem  Isten
lelkével és kegyelmével.

Az  imádkozásra  készülés  tehát  állandó  lelkikészültséget  kö-
vetel.  Akkor  készülünk  hívő  szívvel  imádkozásra,  ha  belső  éle-
tünket  Istenhez  formáljuk  s  ezzel  magunkat  állandóan  imádko-
zásra  hangoljuk.  Még  el  sem  indultunk  Isten  felé,  még  szóra
sem  nyitottuk  ajkunkat,  szívünk  mélyén  csodálatos  melódiát
muzsikál  Augustinus  szava:  add  nekem,  Uram,  saját  magadat,
mert  ha  minden  teremtett  dolgot  nekem  ajándékozol  is,  nélkü-
led kielégítetlen marad a lelkem.

Az  imádkozásra  előkészülés  komoly  vágyódás  és  szent  el-
határozás, hogy imádkozásunkkal Istent a magunkévá tegyük.

 



Kérjetek, amit akartok!

János  15,  7.  Ha  én  bennem  maradtok  és  az  én  beszédeim
bennetek  maradnak,  kérjetek,  a  mit  csak  akartok  és  meglesz
az néktek.

Az  ember  első  és  utolsó  életnyilvánulásai  kérés.  Az  újszülött
ajkának  első  sivítása  érthetetlen  kérés  s  a  haldokló  utolsó  sóhaj-
tása  szinten  érthetetlen  kérés.  A  kettő  között  a  kérések  hosszú
sorozata  tölti  meg  az  ember  életét.  Senki  sem  él  kérés  nélkül.
Életünk  a  magunkban  hordott  gyarlóság  következtében  úgy  van
beleágyazva  az  emberek  életébe,  hogy  akkor  is  kérésekre  szo-
rulva élünk, ha azt a kérések elmondásával nem valljuk be.

A  kérés  sokfélét  rejt  magában.  Benne  elismerjük  gyarló-
ságunkat  és  másra  utaltságunkat.  Elismerjük  szükségleteinket,
valamint  azt  is,  hogy  azok  kielégítése  nem  tőlünk  függ  és  nem
általunk  történik.  De  elismerjük  azt  is,  hogy  kérésünk  teljesí-
tésére  képes  és  hajlandó  az,  kihez  azt  intézzük.  A  kérés  mindig
alázatos  fejhajtás,  szükséglet  bevallás,  bizalomnyilvánítás  és
boldog felfelétekintés.

Az  imádság  lényeges  alkotórészét  képezi  a  kérés.  Nincsen
kérésnélküli  imádság.  Ha  szavakban  semmit  sem  kérnénk,  min-
dig kérjük imádságunk elfogadását.

1.  Sokan  feleslegesnek  tartják  a  kéréseket.  Isten  minden-
ható  bölcseségének  sérelmét  látják  abban,  hogy  kéréseinkkel
befolyásolni  akarjuk  elhatározását,  holott  Ő  nálunk  jobban  is-
meri  szükségletünket.  Szerintük  az  imádság  legyen  hálaadás  és
magasztalás,  de  ne  legyenek  benne  kérések.  Mások  feleslegesnek
tartják  a  kéréseket,  mert  azok  csak  általánosságban  mozoghat-
nak.  Ha  részletekbe  mernénk  bocsátkozni  s  tényleges  szükségle-
teinket  felsorolnánk  előtte,  vétkeznénk  Isten  tekintélye  ellen.
Hivatkoznak  azután  arra  is,  hogy  a  kérések  megnyitják  az  em-
beri  követelések  zsilipjét  s  azt  az  önáltató,  hazug  elgondolást
erősítik  lelkében,  hogy  kéréseinket  Istennek  teljesítenie  kell  s
Isten csupán ezzel bizonyítja az Ő istenvoltát.  



230

Ezekkel  az  aggodalmakkal  szemben  állapítsuk  meg,  hogy
az imádságban miért van szükség a kérésekre.

Szükség  van  a  kérésre  Isten  szempontjából.  Az  imádságban,
közvetlenül  szólunk  Istenhez,  éppen  azért  megengedi,  hogy  fel-
tárhassuk  előtte  szívünket  és  életünket.  Istennek  tartozunk  tehát
azzal,  hogy  kéréseinket  őszintén  alázatos  szívvel  és  gyermeki
bizodalommal  eléje  terjesztjük.  A  kérés  vallomástétel  Istennel
szemben.  Megvalljuk  előtte:  tudom  Istenem,  hogy  te  ki  vagy,
tudom,  hogy  jó  és  irgalmas  vagy,  tudom,  hogy  atyám  vagy!
Vallomástétel  a  kérés  elmondása  önmagunkról  is.  Az  imádság
minden  kérése  mögött  ez  a  vallomástétel  van:  tudom,  hogy
szeretsz  engem  és  én bízom  benned,  tudom,  hogy  hatalmas  vagy
és  tudom  saját  erőtlenségemet,  tudom,  hogy  érdemetlen  vagyok,
de tudom, hogy a te kegyelmed végtelen.

A  kérésekre  szükség  van  az  imádság  szempontjából.  Nélküle
elvesznék  az  imádkozás  komolysága.  Az  imádság  Istennel  való
lelki-  és  életközösségünk  megnyilatkozása.  A  szív  mélyéről
elinduló  szó,  mely  Isten  részéről  visszhangot  vár,  emberi  meg-
megszólalás,  mely  Isten  válaszadását  vonja  maga  után.  De
vájjon  nem  válik-e  értelmetlenné  az  az  imádkozás,  mely  szét-
szakítja  annak  a  mindennapi  élettel  való  kapcsolatait?  Az  imád-
kozás  állandó  közösséget  jelent  Isten  és  ember  között.  Mennyire
meglazulna  és  megszegényednék  ez  a  közösség,  ha  azt  mon-
danák  az  embernek:  vedd  körül  az  Istent  magasztalásoddal,
borulj  eléje  hálaadással,  de  ne  közelíts  hozzá  kérésekkel  és  ne
tárd eléje lelked sebeit, vágyait és féltett álomlátásait!

A  kérésekre  saját  magunk  szempontjából  is  szükségünk  van.
A  komoly  kérés  imádkozásra  nevel.  Midőn  a  kéréseket  szívünk-
ben  forgatjuk  s  összekeresgéljük  azok  kifejezéséhez  szükséges
szavakat,  önmagunkat  neveigetjük.  Sok  kérés  szunnyad  szívünk-
ben,  de  alusznak,  megdermednek,  mert  nem  akarjuk,  vagy  nem
merjük  azokat  Isten  elé  vinni.  Nem  tulajdonítunk  nekik  jelentő-
séget  s  nem  vesszük  észre,  hogy  ezzel  alászállítjuk  Isten  jelentő-
ségét.  Ha  szívünkből  ajkunkra  helyezzük  ezeket  a  kérdéseket,
azok  egymás  rostájába  kerülnek  s  minket  helyes  kérések  imád-
kozására nevelnek.

A  legfontosabb  érv  a  kérések  szükségessége  mellett  maga
Jézus,  ki  imádságában  a  kérések  egész  sorozatát  állította  elénk.
Tanítványainak  is  azt  mondotta:  kérjetek,   amit  csak   akartok

 



231

és  meglesz  az  néktek!  Egy  más  helyen  is  biztatva  mondja:  kér-
jetek és megadatik néktek!

Ne  kételkedjünk,  ne  okoskodjunk,  ne  akarjunk  emberi  böl-
cseséggel  föléje  emelkedni  Isten  világépítő  munkarendszerének
és  örök  jóságának.  Az  imádság  kéréseire  szükség  van  s  azok
elmondására Istentől adott jogunk van!

2.  Az  imádság  kéréseinek  van  szabályozója.  Jézus  azok  elő-
terjesztését  feltételhez  köti.  „Ha  én  bennem  maradtok  és  az
én  beszédeim  bennetek  maradnak,  kérjetek,  amit  csak  akartok
és  meglesz  néktek!”  Jogunk  van  kérni,  ha  Jézusban  maradunk
és az ő beszédei bennünk maradnak.

A  feltételt  Jézus  kétféle  alakban  fejezi  ki.  Ha  én  bennem
maradtok,  ez  az  első  feltétel.  Ha  az  én  beszédeim  bennetek
maradnak,  ez  a  második  feltétel.  A  kettő  lényegileg  ugyanaz,
de  a  második  a  feltétel  általánosan  fogalmazott  személyi  követe-
lését  gyakorlati  oldalról  is  megvilágítja.  Akkor  van  jogunk
kérni,  ha  Jézusban  maradunk.  Ez  a  feltétel  azonban  sokszor  el-
vész  az  általánosságban.  A  Jézusban-levés  lehet  határozatlan
érzés,  homályos  hangulat  és  csalóka  külső  látszat.  Az  emberek
csak  gondolják,  hogy  ők  Jézusban  élnek,  de  Jézussal  való
közösségük  ködbevész.  Beszélnek  arról,  hogy  Jézus  bennük  él,
de  az  ő  akarata,  kijelentése,  ereje  hiányzik  belőlük.  Ezért  Jézus
az  általános  feltételt  részletezi,  határozottabbá  teszi  és  gyakor-
lati  megvilágításba  helyezi  a  második  feltétellel:  ha  az  én
beszédeim  bennetek  maradnak!  Isten  beszédének  bennünk  mara-
dásán  fordul  meg  tehát  minden.  Kérhetünk,  amit  akarunk,  ha
Jézus  beszéde  bennünk  marad.  Jézusban  maradásunk  az  által
válik  életté,  valósággá,  mindennap  erősödő  bizonyságtétellé,
hogy  belőlünk  sugárzik  Jézus  beszéde  s  beragyogja  életünk  ese-
ményeit, beszédünket, cselekedeteinket.

Jézus  beszédének  egyedülvaló  fontossága  van  az  imádság
kéréseire  vonatkozólag,  mert  az  világosság,  Jézussal  való  közös-
ség és erő.

Jézus  beszéde  világosságot  jelent.  Megvilágítja  Isten  reánk
vonatkozó  akaratát.  Állandóan  eszünkben  tartja,  hogy  Isten  mit
akar  velünk.  Azután  megvilágítja  akaratunkat,  elválasztja  abban
a  jót  a  rossztól.  Megvilágítja  kéréseinket  is  s  megmutatja  azok
között  a  helyeseket  és  a  helyteleneket.  Krisztus  igéje  nélkül  soha
sem tudjuk megrostálni imádságunk kéréseit.

Jézus  igéje  vele  való  közösséget  jelent.  Igéje  segítségével

 



232

érintkezik  velünk.  Közli  parancsolatait,  szól  hozzánk,  tanácsokat
ad,  utasítást  ír  lelkünkbe.  Igéjével  Szentlelkét  kapcsolja  egybe,
úgyhogy  beszéde  magát  Jézust,  beszédében  megmaradásunk
Jézusban maradásunkat jelenti.

Jézus  beszéde  lelkünk  átalakításán  munkálkodó  erő.  Ha
Isten  igéjével  táplálkozunk,  megtisztulnak  érzéseink  s  gondola-
taink  megnemesednek.  Sok  minden  meghal  szívünkben,  ha  abban
állandóan  Jézus  beszéde  dolgozik.  Életfelfogásunkban  is  nagy
változások  mennek  végbe.  Jellemünk,  életszokásaink  átalakul-
nak.  Amint  változunk  belsőnkben,  úgy  átalakul  külső  életünk  is.
Jézus  beszéde  megváltoztatja  imádságunkat  és  mindennapi  kéré-
seinket is.

Az  imádság  kéréseinek  szabályozója  tehát  a  mi  Jézusban
maradásunk  és  az  ő  beszédeinek  bennünk  maradása.  Nincsen  két-
ségünk,  hogy  van  jogunk  imádságunkban  kérni,  sőt  kell  is  hogy
kérjünk,  de  állítsuk  életünkbe  kéréseink  szabályozóját.  Kérdez-
zük,  keressük,  vizsgáljuk,  hogy  Krisztusban  maradtunk-e  és
hogy  Isten  beszéde  van-e  bennünk?  Ha  igennel  felelünk,  akkor
vigyük  kéréseinket  nyugodtan  Isten  elé.  Ha  nemmel  felelünk,
akkor  nincs  igazi  imádság  szívünkben,  tehát  kéréseink  sem  lehet-
nek jogosak és helyesek.

3.  A  kérések  rendje  szintén  elintézést  nyer  Jézus  ezen  szavá-
ban:  ha  az  én  beszédeim  bennetek  maradnak!  Önként  rendeződ-
nek  az  imádság  kérései,  ha  Jézus  beszéde  van  az  ember  szívé-
ben.  A  kérések  rendjét  különben  Jézus  félreérthetlenül  meg-
állapította  az  Uri  imádságban.  Egy  nagy  alapelvnek  kell  érvé-
nyesülnie:  először  az  Isten,  azután  az  ember,  először  Isten
országa, azután a földi élet.

Első  tehát  az  Isten.  Fontos  lehet  a  földi  élet,  a  mindennapi
kenyér,  az  egészség,  az  emberekhez  való  jó  viszony,  de  minden-
nél  fontosabb  az  Isten  neve,  az  Isten  országa,  az  Isten  akarata.
Ha  Istennel  kapcsolatos  kéréseinket  az  örökkévalóság  zsámolyá-
hoz  visszük,  részesei  leszünk  Isten  világteremtő  munkájának.
Beállunk  Isten  végeláthatatlan  nagy  munkatáborába  s  utasítása
szerint  dolgozunk  örök  munkatervének  megvalósításán.  Jogot
nyerünk  a  világépítő  munkában  való  részvételre.  Ezzel  kiemel-
kedünk  a  természet  törvénye  alatt  élő  állatvilágból.  Nem
vagyunk  dróton  rángatott  bábszínház  figurák,  hanem  szabad
elhatározással  beleilleszkedünk  Istennel  való  nagy  életközössé-
günkbe  s  egy  örök  teremtő  munka  építőeszközévé  válunk.  Min-

 



233

dent  Isten  alkot  és  minden  az  ő  örökkévaló  lelkét  ragyogtatja
és  mégis,  kérésünkkel  mi  is  benneélünk  egy  új  teremtőmunká-
ban.

Kérdezzük  meg  magunktól,  hogy  imádságunk  kéréseiben
előtérben áll-e az Isten?

A  kérések  között  második  helyen  következik  az  ember.
Testi  életünkre  csupán  egy  kérés  vonatkozik,  az  is  életszükség-
letünk  nélkülözhetetlen  eszközéért  könyörög.  De  ebben  a  kérés-
ben  benne  van  a  dolgozásban  elrejtett  emberi  méltóságunk  s
a  kenyérben  biztosított  önállóságunk.  Ugyanez  a  kérés  a  maga
többesszámával  a  felebaráti  szeretet  televény  őstalajára  vezet.
Mindenki  kenyeréért  imádkozunk,  kötelességet  vállalunk,  hogy
a  küszöbön  megálló  koldusnak  kenyerünkből  leszeljük  az  ő
számára ránkbízott darabot.

Lelkiéletünkre  vonatkozólag  három  kérést  helyez  szívünkre
Jézus.  A  bűnbocsánatért  esdeklést,  a  kísértés  és  gonosz  ellen
való  oltalomkérést.  Isten  bocsánatára  van  szükségünk,  ez  az
első.  Nélküle  nem  haladhatunk  előre.  Le  kell  számolnunk  a
múlttal  és  fel  kell  készülnünk  a  jövendőre.  Ez  Isten  bűnbocsátó
kegyelme.  A  második  az  állandó  harcban  biztosítja  Isten  segít-
ségét.  Hiába  tagadja  az  emberek  nagy  tábora  a  kísértő  valóságát,
sok  elbukott  szerencsétlen  tesz  ellenük  bizonyságot.  Az  életet
ismerő  ember  jól  tudja,  hogy  a  szem  sugarában,  az  ajak  moso-
lyában,  a  fájdalom  könnyében,  a  munka  verejtékében,  a  jóbarát
szeretetében,  az  ellenség  gyűlöletében,  az  élet  magasba  ívelő
sikerében,  a  kudarc  alámerítő  szégyenében,  templomon  belül
és  kívül,  családi  otthonban  és  azon  kívül  a  kísértés  ármádiája
tör  felénk.  A  gonosz  ellen  oltalmat  kérünk,  hogy  necsak  a  testi
szenvedést  érezzük  keresztnek,  hanem  mind  azt,  ami  a  lélek
szabadságához való felemelkedést megakadályozza.

Kérdezzük  meg  magunktól,  hogy  a  kérések  rendjét  betart-
juk-e?  Először  az  Isten,  azután  az  ember,  először  a  lélek,  azután
a  test.  A  testnek  csupán  a  nélkülözhetetlen  szükségest,  minden
egyebet  a  léleknek  kérünk.  Ha  Jézusban  maradunk  és  az  ő
beszédei  bennünk  maradnak,  akkor  a  kérések  rendjét  megtalál-
juk.  Ha  pedig  nem  lenne  meg  ez,  akkor  Jézus  az  ő  beszédei
által  helyreigazítja  azt.  És  akkor  valóság  lesz  az  ígéretből,  hogy
amit csak akarunk, az meg lesz nekünk.

4.  Az  imádság  kéréseinek  határozott  és  rendszeres  tanítása
van. íme néhány intés.

 



234

Tanulj  meg  kérni!  Ne  állj  öntelt  elbizakodottsággal  élet-
meződön,  mint  aki  mindenre  magadtól  képes  vagy.  Hajts  aláza-
tosan  fejet  Isten  előtt.  Kérj  tőle  mindent  és  várj  tőle  mindent.
Tanuld  meg  az  első  életbölcseleti  szabályt:  semmi  sincs  magad-
tól,  mindent  Isten  ad  és  te  mindent  ingyen  kapsz  kegyelemből.
Tanulj meg azért alázatosan, hívő szívvel kérni!

Tanuld  meg  a  kérések  sorrendjét.  Midőn  Jézus  az  olajfák
hegyén  testiéletéért  és  a  szenvedéstől  szabadulásért  könyörgött,
feltételessé  tette  kérését.  Azt  mondotta:  ha  lehetséges!  Midőn
főpapi  imádságában  a  tanítványokért  könyörgött,  így  szólt  az
Istenhez:  akarom,  hogy  akiket  nekem  adtál,  velem  legyenek  és
lássák  az  én  dicsőségemet!  Ha  testi  jókért  imádkozol,  feltéte-
lesen  kérj:  ha  lehetséges!  Ha  lelked  üdvösségéért  könyörögsz,
tarts ki, légy kérésedben kemény és állhatatos!

Azután  engedd  Isten  lelkét  érvényesülni.  Sokszor  hosszú
időn  át  másként  imádkozol,  mint  ahogyan  Isten  akarja.  Kéréseid
kuszáitan,  zavart  sorrendben  törnek  fel  szívedből  s  követelődző-
szárnycsapkodással  emelkednek  a  magasságba.  Isten  kijavít-
gatja  a  sorrendet,  előrehelyezi,  amit  a  végére  tettél,  utolsónak
sorolja  be,  vagy  egészen  elejti,  amit  elsőnek  mondtál  el  és
halálraítéli,  amiért  szívszakadva  könyörögsz.  Ha  őszinteség  nél-
kül  kéred  a  kísértés  és  gonosz  ellen  segítségét,  de  magadban
csendesen  azért  imádkozol,  hogy  még  hagyjon  meg  ebben  a
bűnben,  mert  az  néked  kimondhatatlanul  drága,  akkor  atyai
keze csendesen alanyul s elmondatlan hazug kéréseidet összetöri.

Vigyázz  a  kéréseid  rendjére  s  engedd  azokon  Isten  lelkét
érvényesülni.

Kérjünk  mindennap,  kérjünk  szüntelen.  Imádságunk  kérése
legyen  emberi  gyöngeségünk  alázatos  fejhajtása,  gyermekszí-
vünk  boldog  kitárulása.  Azután  legyen  függési  helyzetünk  és
boldog  közösségünk  ujjongó  megerősítése.  Büszke  égfelé  emel-
kedés és boldog megnyugvás a mennyei Atya ölén.

Így van  ez  és  ez  bizonyos.  Nem ember,  hanem Jézus mondja:
„Ha  én  bennem  maradtok  és  az  én  beszédeim  bennetek  marad-
nak, kérjetek, amit csak akartok és meglesz az néktek!”

 



A megbocsátás.

Máté  6,  14—15.  Ha  megbocsátjátok  az  embereknek  az  ő>
vétkeiket,  megbocsát  néktek  a  ti  mennyei  Atyátok.  Ha  pedig
meg  nem  bocsátjátok  az  embereknek  az  ő  vétkeiket,  a  ti
mennyei Atyátok sem bocsátja meg a ti vétkeiteket.

A  megbocsátás  egyéniségünk  és  életünk  egyik  döntőjelentő-
ségű  tényezője.  Benne  van  elhelyezve  emberekhez  és  Istenhez.
való  viszonyunk.  Meghúzza  érzelmi  világunk  legfontosabb  vo-
nalait,  átvezet  akaratvilágunkba  s  elhatározóan  megállapítja
lelkivilágunk és jellemünk értékét.

A  kérdés  fontosságát  az  ige  elhelyezése  is  mutatja.  Biblia-
kritikusok  szerint  ugyanis  a  felolvasott  bibliai  rész  közvetlenül
az  úri  imádság  ötödik  kérése  után  következett  s  azt  Jézus  an-
nak  magyarázatául  szánta.  Azt  kérjük  az  ötödik  kérésben,
hogy  Isten  bocsássa  meg  a  mi  vétkeinket,  miképen  mi  is  meg-
bocsátunk  az  ellenünk  vétkezőknek.  Ezt  a  gondolatot  folytatja
és  megerősíti  Jézus:  ha  megbocsátjátok  az  embereknek  az  ő
vétkeiket,  megbocsát  néktek  is  a  ti  mennyei  Atyátok,  ha  pedig
meg  nem  bocsátjátok  az  embereknek  az  ő  vétkeiket,  a  ti  meny-
nyei Atyátok sem bocsátja meg a ti vétkeiteket.

A  gondolat  fontosságát  mutatja,  hogy  Jézus  azt  erősítő  és
tagadó  alakban  fejezi  ki.  Először  megmondja,  hogy  a  mi  meg-
bocsátásunk  Isten  megbocsátását  biztosítja,  másodszor  pedig
rámutat  arra,  hogy  bocsánatadásunk  elmaradása  esetén  Isten
sem bocsátja meg vétkeinket.

Az  emberek  bocsánatadásának  fontosságát  kiemeli  Jézus
azzal  is,  hogy  azt  Isten  megbocsátásával  egybekapcsolja.  Isten
bocsánatára  mindenki  rászorul,  nélküle  senkisem  élhet.  így  tehát
életbevágóan  fontos,  hogy  embertársainknak  adott  bocsánattal
tudjuk-e  teljesíteni  Isten  ama  követelését,  melyhez  megbocsá-
tásának ígéretét fűzi. A megbocsátás valóságos életkérdés.

Fontos  azért  is,  mert  az  ember  —  Isten  akarata  ellenére  —
a  két  megbocsátás  között  bizonyos  lelki  és  fokozati  kapcsolatot
teremt.  Istentől  kért  bocsánatát  az  önmaga  által  adott  bocsánat-

 



236

hoz  méri  és  ezzel  megszegényíti  Isten  megbocsátásának  tartal-
mát.  Ez  azután  egész  lelkiéletét  kedvezőtlenül  befolyásolja.
Azt  gondolja,  hogy  bocsánatadó  szavára  Isten  megbocsátó  szava
is  elhangzik.  Ha  kinyújtja  embertársa  felé  jobbkezét,  akkor
Isten  is  kinyújtja  feléje  kezét.  Ha  tengerbe  temeti  embertársa
vétkét,  akkor  Isten  is  eltemeti  az  ő  vétkeit.  Ha  a  bűnbánat  po-
rából  felemeli  az  ellene  vétkezőket,  akkor  őt  is  magához  öleli
az  Isten.  A  megbocsátás  fokozati  és  lelki  kapcsolata  azonban
veszedelmes  emberi  tévedés  csupán.  Isten  vagy  teljesen  meg-
bocsát,  vagy  egyáltalában  nem  bocsát  meg.  Végül  figyelnünk
kell  arra  is,  hogy  Jézus  a  megbocsátás  kérdését  a  mindennapi
imádságban  tárgyalja.  Azt  akarja  tehát,  hogy  ez  a  kérdés  na-
ponként  ráhulljon  szívünkre,  lelkiismeretünkre,  akaratunkra  és
naponként új elhatározásra bírjon.

Ezzel  szemben  az  emberek  kevés  gondot  fordítanak  a  meg-
bocsátás  kötelességére.  Felületesen  veszik  az  Isten  megbocsá-
tását  és  még  felületesebben  gondolkodnak  az  emberekkel  szem-
ben  gyakorlandó  megbocsátásról.  Szükséges,  hogy  Isten  igéje
megvilágítsa ezt a kérdést.

Ezért  beszélünk  arról,  hogy  milyen  a  megbocsátás  az
emberek közt.

1. A kőszívű ember és a megbocsátás.
2. A puhaszívű ember és a megbocsátás.
3. A  hívőszívű  ember  és  a  megbocsátás.

1. A kőszívű ember és a megbocsátás.
A  megbocsátás  emberi  szükségletként  jelentkezik.  Az  em-

berek  ugyanis  egymás  mellett,  egymásra  utalva  élnek.  Területi,
gazdasági,  kulturális  és  szociális  kapcsolataik  szükségképpen
érintkező  és  ütköző  pontokat  teremtenek,  melyekhez  a  gondol-
kodás  és  érdek  különbözősége  is  járul.  Más  szemmel  nézik  az
életet  és  annak  jelenségeit  s  mindegyik  saját  érdeke  szerint
állapítja  meg  állásfoglalását  és  követeléseit.  A  különbözőségek
könnyen  ellentétekre  vezetnek.  Szembekerülnek  egymással  s
összeütközésük  csak  a  megbocsátásban  találhatja  meg  szükséges
kiegyenlítését.

Az  élet  számtalan  példája  igazolja  ezt  a  megállapítást.  Az
emberek  békességben,  nyugodtan,  boldogan  élnek  egymással
és  egymás  mellett.  Ha  azonban  önérzetük  és  hiúságuk  sebet
kap,  ha  az  érvényesülés  lépcsőjén  csak  egyikük  számára  van
hely,  ha  politikai  vagy  világnézeti  felfogásuk  ellentétet  mutat,

 



237

akkor  szeretetük  és  tiszteletük  gyűlöletté  válik.  Mély  szakadék
hasad közéjük, melyet csak a megbocsátás képes áthidalni.

A  kőszívű  ember  azonban  nem  tud  és  nem  akar  megbocsá-
tani.  Nem  bocsát  meg,  mert  el  van  telve  önigazságától.  Büszkén
hivatkozik  arra,  hogy  ő  semmit  sem  követett  el,  nem  vétkezett
embertársa  ellen.  Minden  józan  ítéletű  embernek  be  kell  látnia,
hogy  feltétlenül  neki  van  igaza,  a  másik  hibás.  Azután  a  hiúság:
dolgozik  benne.  Ügy  érzi,  hogy  a  megbocsátás  emberi  méltó-
ságát  sértené.  Senkisem  kívánhat  tőle  megalázkodást.  Győzel-
mesen  kell  kikerülnie  ebből  az  ellentétből.  Nem  áldozhat  fel
semmit igazságából és önérzetéből.

Mit  látunk  tehát?  A  kőszívű  ember  a  megbocsátás  köteles-
ségének  gyakorlásánál  önmagát  nézi,  szembenálló  embertár-
sával  nem  törődik.  Nem  hajlandó  átmenni  a  másik  ember  ol-
dalára.  Nem  nézi  annak  szemével  az  egész  dolgot,  nem  méri  le
azt  annak  helyzete  és  szempontjai  szerint.  Gondolkozásában,,
ítélkezésében,  állásfoglalásában  egy  szó  az  uralkodó:  én  és  min-
dig  csak  én!  A  kőszívű  emberek  közül  kerülnek  ki  a  haragtartó,
konok,  gyűlölködő  emberek.  Haragjuk  sokszor  egész  családju-
kat  megmételyezi.  Apjuktól,  nagyapjuktól  öröklik  a  megbocsá-
tást  nem  ismerő  haragot.  Félrefordított  fejjel  járnak  egymás
mellett,  szemükből  gyűlölet  szikrázik,  mert  valamikor  nagy-
apáik  vagy  ők  maguk  szembekerültek  egymással  egy  parcella
föld,  egy  kikosarazott  kérő  vagy  egy  politikai  véleménykülönb-
ség miatt.

Vájjon  hogyan  imádkozzák  ezek  az  emberek  az  ötödik
kérést?

2.  Egy  lépéssel  tovább  jut  a  puhaszívű  ember.  Hajlandó
megbocsátani.  Könnyen  kiejti  ezt  a  szót:  megbocsátok,  mindent
elfelejtek! Könnyezve odaveti: rendben van, semmi sem történt!

Nézzünk  ennek  a  megbocsátásnak  a  mélyére,  ha  ugyan  van
annak egyáltalán mélysége.

A  puhaszívű  ember  megbocsátása  rendesen  csak  látszat-
megbocsátás,  bevett  emberi  szokás,  társaséleti  forma,  a  jó  modor
és  műveltség  kérdése.  Benne  a  külső  fontos,  nem  pedig  a  belső,
a  kívülálló  emberek  és  nem  a  megbocsátásra  váró  ember.  Az
egész dolog látszat csupán.

Ez  a  megbocsátás  jórészt  érzelmi  dolog,  mert  a  puhaszívű
ember  a  szívével  mérlegel  és  ítél.  Egész  életfelfogását  s  az
emberekhez  való  viszonyát  érzelmi  alapra  helyezi.  Emberek,  dol-

 



238

gok,  események  megítésében  kizárólag  szívére  hallgat,  értelmét,
akaratát  háttérbe  szorítja.  Szeme  könnybe  lábad,  keze  engedé-
kenyen előrelendül s reszkető hangon mondja: megbocsátok!

Vájjon  igazi  megbocsátás  ez?  A  kőszívű  és  puhaszívű
ember  tulajdonképpen  ugyanazon  csoportba  tartoznak.  A  kő-
szívű  ember  semmit  sem  bocsát  meg,  a  jószívű  viszont  mindent
megbocsát.  A  kőszívű  nem  jut  el  a  megbocsátásig,  de  viszont
a  puhaszívű  sem  jut  el  ahhoz,  sőt  a  megbocsátás  látszatával
önmagát  és  az  embereket  megcsalja  és  gyakran  ellentétbe  kerül
az igazi megbocsátás lényegével.

A  megbocsátás  ugyanis  nemcsak  érzelmi,  hanem  értelmi  és
akarati  megnyilatkozás  is.  Veszedelmes  tehát  az  az  egyoldalú
megbocsátás,  melyből  hiányzik  az  értelem  megvilágosítása  és
az  akaratnak  Isten  igazságából  való  erősödése.  Ezért  a  puha-
szív  gyakran  nem  áldás,  hanem  átok,  belőle  nem  békesség,
hanem  romlás  fakad.  A  szív  akaratnélküli  gyengesége  új  vét-
kezés  folyamatát  nyitja  meg  s  a  romlás  világának  kapuit
tárja fel.

Vájjon  milyen  a  mi  megbocsátásunk?  Mi  is  sokszor  oda-
állunk  a  puhaszívű  emberek  sorába  s  azt  gondoljuk,  hogy  ön-
megtagadással  Isten  parancsolatát  teljesítjük,  ha  megbocsátunk
embertársunknak.  Pedig  megbocsátásunk  csak  látszat,  hazug
külső  forma,  a  nagylelkűséggel  tüntető  hivalkodás  vagy  egy-
oldalú,  belsőtartalom  nélküli  érzelmi  megnyilatkozás.  Isten  nem
ilyen megbocsátást követel tőlünk!

Ennek  az  egyoldalú  érzelmi  megbocsátásnak  van  egy
másik  komoly  veszedelme:  sokszor  hiányzik  belőle  a  megbocsá-
tás  erkölcsi  feltétele.  Feltétel  nélkül  megbocsát.  A  kinyújtott
kezet  és  könnyes  szemet  nézi,  a  reszkető  hangot  hallja  csupán,
de  nem  vizsgálja  a  szívet  és  a  bizonyságtevő  életet.  Szomorú
tragédiák  beszélnek  az  egyoldalú  érzelmi  megbocsátás  vesze-
delméről.”  Ifjú  életek,  erkölcsi  értékek,  családi  existenciák  el-
pusztulnak,  mert  puhaszívű  anyák  s  családjuk  lelkéért,  erkölcsé-
ért  és  életirányáért  felelős  apák  kifelejtik  megbocsátásukból
a komoly erkölcsi feltételt.

Reszketve  szólal  meg  ajkunkon  a  kérdés:  vájjon  Isten  meg-
bocsát-e nekünk, ha mi csak így bocsátunk meg?

3.  Az  Isten  lelke  szerinti  ember  megbocsátása  a  hívőszív
megbocsátása.

Ez  a  megállapítás  azt  jelenti,  hogy  Isten  a  saját  megbocsá-

 



239

tásához  méri  az  emberi  megbocsátást.  A  Miatyánk  ötödik  kéré-
sének  „miképpen”  szava  s  a  szentige  „ha”  szócskája  nemcsak
a  megbocsátás  tényét,  hanem  annak  módját,  tartalmát  és  mér-
tékét  is  megállapítja.  Bocsánatadásunknak  tehát  Isten  bocsánata
a  példaképe.  Csak  akkor  tudunk  bocsánatot  gyakorolni,  ha  meg-
ismerjük Isten bocsánatának a vonásait.

Isten  bocsánatában  megvan  a  teljesség.  Ha  megbocsát,
akkor  fenntartás  nélkül  bocsát  meg.  Teljesen  leszámol  bűneink-
kel.  Eltemeti  azokat  a  felejtés  tengerébe.  Nem  idézi  azokat
szemeink  elé.  Nem  hánytorgatja  és  nem  beszél  azokról  meg-
újuló keserűséggel.

Isten  bocsánata  leszámol  a  bűn  következményeivel.  Helyre-
állítja  a  bűnös  ember  és  önmaga  között  a  régi  viszonyt.  Ismét
a  mennyei  Atya  és  gyermek  állnak  egymás  mellett.  Megszűnik
a  régi  ellentét,  sőt  eltűnik  a  bíró  és  vádlott  viszonya  is.  A  meg-
bocsátás  szeretetbefogadás,  közösség  visszaállítás,  jogbiztosítás
és gondviselő gondoskodás.

Isten  bocsánata  azonban  feltételhez  kötött.  Komoly  meg-
bánást  követel  az  embertől.  Bűntudatban  önmegismerést.  Bűn-
bánatban  helyzetfelismerést.  Törödelemben  újrakezdést.  Kemény
elhatározásban  önfegyelmezést.  A  helyreállított  közösség  becsü-
letes  megtartását.  Hűséget,  engedelmességet,  a  jóban  való  meg-
maradást.

Isten  megbocsátása  tehát  helyreállítja  a  régi,  boldog  gyer-
meki  viszonyt,  de  nem  a  könnyelműek,  a  léhák,  az  erkölcsi
komolytalanok,  hanem  a  megtérők,  a  kegyelem  után  vágyako-
zók, a megbocsátást megbecsülök számára.

Ilyennek  kell  lennie  az  ember  megbocsátásának  is!  Legyen
tehát  az  ember  bocsánatadásának  komoly  tartalma.  Ne  legyen
az  látszat,  üres  szólás  vagy  társadalmi  forma,  hanem  szívből
jövő,  megfontolt,  Isten  lelke  szerint  lemért,  teljes  bocsánat.
Temessük  el  az  ellenünk  vétkező  ember  vétkeit,  ha  azok  még
oly  nagy  fájdalmat  és  károsodást  okoztak  is  nékünk.  Vessük
ki  szívünkből  azoknak  keserűségét  és  kínzó  emlékét.  Neveljük
magunkat  naponként  az  élet  egyik  legnehezebb,  de  legáldottabb
és  legszükségesebb  bölcseségére:  a  rossznak  elfelejtésére.  Ez
a  megbocsátás  legyen  belső  szívbeli  elhatározás.  A  bocsánat  sza-
vában  lelkünk  beszéljen.  Bocsánatra  táruló  karunkban  szívünk
táruljon  fel.  Aláhajolásunk  a  közösség  visszaállításának  meg-
kezdődő új mozdulata legyen.

 



240

Lássuk  világosan  bocsánatadásunk  célját.  A  megbocsátás-
nak  három  célja  van:  a  múlt  eltörlése,  a  jelen  biztosítása  és  a
jövendő  kiépítése.  Ez  pedig  a  helyes  viszony  helyreállítását  vonja
maga  után.  Nem  elég,  hogy  elfelejtjük  a  múltat,  hanem  biztosí-
tani  kell  az  egészséges  lelkületű  jelent.  Ki  kell  zárni  mindazt,
ami  a  szeretet  összhangját  és  az  élet  békességét  veszélyezteti.
Biztosítani  kell  a  jövendő  jobb,  nemesebb  békességes  életének
kialakulását.

Ennek  a  bocsánatadásnak  komoly  feltétele  van.  Megbocsá-
tok,  elfelejtem  a  sérelmeket,  elrejtem  sebeimet,  elnémítom  lel-
kemben  a  szégyen  és  bántalom  visszatérő  szavát,  de  tudnom
kell,  hogy  az  illető  szívében  van  bűntudat,  bűnbánat,  javulási
szándék  és  komoly  elhatározás.  Csak  akkor  szabad  megbocsá-
tanom,  ha  erre  vonatkozólag  lelki  komolyságot,  a  múlttal  való
leszámolást,  a  jövőre  való  felkészülést  és  komoly  újra  elindu-
lást  látok.  Megbocsátásra  feljogosítva  csak  akkor  vagyok,  ha
tudom,  hogy  a  megbocsátásra  váró  immár  szentnek  tartja  Isten
törvényét,  erkölcsi  követeléseit  elismeri  s  szívében  érvényesülni
engedi egy új élet tiszta vágyódását.

Ehhez  a  megbocsátáshoz  sem  a  kőszív,  sem  a  puhaszív
útján  nem  juthatunk  el.  Ehhez  a  megbocsátáshoz  egyedül  Isten
lelkétől áthatott, hívő szív vezet el.

Ennél  a  (pontnál  elérkeztünk  a  megbocsátás  titkához.  Ma-
gunkban,  magánosan  sohasem  tudunk  igazán  megbocsátani.
Csak  Istennel  közösségben  gyakorolhatjuk  a  megbocsátást.
Mert  a  megbocsátás  nem  két  szembenálló  ember  ügye  csupán,
hanem  az  Istené  is.  Csak  akkor  tudunk  helyes  módon  meg-
bocsátani,  ha  az  érdekeltek  Isten  közelségébe  kerülnek.  Nekünk
Isten  megadja  a  megbocsátáshoz  szükséges  erőt,  neki  a  bocsá-
natkéréshez  szükséges  lelket.  Boldogság,  ha  mindkettő  meg-
történt.  Lelketpróbáló  fájdalom,  ha  bennünk  nem  születik  meg
az  erő  és  várnunk  kell  arra.  De  nehéz  lelkiismereti  megterhelés
az  is,  ha  szívünk  boldogan  mondaná:  megbocsátok,  Isten  azon-
ban  azt  mondja:  bocsánatkérése  könnyelmű  játék,  nem  bocsát-
hatsz meg néki!

Az  igazi  megbocsátásban  Isten  segítségünkre  van.  Önmagá-
ban megnyitja a bocsánatadás titokzatos erőit.

Szeresd  a  te  Uradat  Istenedet,  teljes  szívedből,  lelkedből  és
minden  erődből.  Ez  az  első.  Minden  egyéb  utána  következik,
de  belőle  származik.  A  megbocsátás  Isten  iránt  való  szeretet  és

 



241

csak  azután  emberek  iránti  szeretet.  Szeressük  az  Istent  és  akkor
tudunk megbocsátani embertársainknak.

Istent  csak  akkor  szerethetjük,  ha  közösségben  élünk  vele.
Ezt  a  közösséget  csak  az  ige,  a  szentség,  az  imádság,  az  egyház
segítségével  építhetjük  ki.  Nem  szerethetjük  Istent,  ha  nem
ismerjük,  nem  ismerhetjük,  ha  nem  hallgatjuk  szentigéjét  és
nem  tápláljuk  lelkünket  naponként  a  Biblia  olvasásával.  Nincsen
Istennel  közösségünk,  ha  nem  tárjuk  eléje  életünk  rejtett  és
nyilvánvaló  eseményeit,  kísértéseit,  kérdéseit,  vergődéseit  és
nem  hallgatjuk  meg  imádságunkra  adott  válaszát.  Isten  elé  kell
vinnünk  indulatainkat,  haragunkat,  hiúságunkat,  bosszúvágyun-
kat  és  vele  együtt  kell  viaskodnunk  a  mi  jobb  lelkünkért.  Óh,
hogy  elcsöndesednek  az  imádság  boldog  és  megnyugtató  pilla-
nataiban a harag, a fájdalom, az önérzet, a kérlelhetlenség!

Azután  helyesen  kell  megítélnünk  önmagunkat.  Megbízható
világításba  kell  állítanunk  sérelmünket,  fájdalmunkat,  haragun-
kat.  Ha  egyedül  próbáljuk,  nem  sikerül,  ha  Istennel  próbáljuk,
biztosan  sikerül.  Az  Isten  előtti  önvizsgálatnak  az  a  csodálatos
hatása,  hogy  meglátjuk  saját  hibáinkat.  Sebző  volt  az  elhangzott
első  szó,  de  már  a  harmadiknak  szülője  a  mi  második  szavunk
volt.  Elhibázott  lehetett  embertársunk  cselekedete,  de  azt  követő
magatartásunk  által  talán  mi  is  bűnrészesekké  váltunk.  Nem
tettünk  semmit,  de  talán  éppen  ez  volt  a  baj.  Engedtük,  hogy
a  helyzet  rendezetlen  maradjon.  Szégyeltünk  megszólalni,  ma-
gyarázkodni.  Begubózkodtunk  önérzetünkbe,  visszavonultunk
hiúságunk  várába.  Elmulasztottuk  tisztázni  sérelmünket.  Nem
boncoltuk  azt  elemeire  s  nem  állapítottuk  meg,  hogy  tulajdon-
képpen  mennyi  abban  a  tárgyi  és  a  személyi  sérelem,  mennyi-
ben  érinti  hiúságunkat  és  érdekünket,  mennyiben  érzelmünket
és  önérzetünket.  Sokszor  késő  bánattal  rájövünk  arra,  hogy
sérelmünk  rendezetlenségében  nagyobb  értéket  kockáztatunk,
mint a mekkora eredetileg maga a sérelem volt.

Gondolnunk  kell  a  megbocsátás  időhöz  kötöttségére.  Nem
halogathatjuk  annak  elintézését!  Nem  háríthatjuk  át  a  felelős-
séget  a  másikra.  Krisztus  világosan  beszél:  a  nap  le  ne  menjen
a  te  haragodon!  Addig  kell  megbékélnünk,  míg  vele  egy  úton
vagyunk.  Ha  ezt  elmulasztjuk,  a  megbocsátatlan  bűn  súlyos
teherré válik lelkiismeretünkön.

Feleletet  kell  keresnünk  arra  a  kérdésre  is,  hogy  a  meg-
bocsátás  függ-e  a  bocsánatkéréstől?  Nem  mondhatjuk  el  a  meg-

 



242

bocsátó  szót,  nem  nyújthatjuk  feléje  kezünket,  nem  ölelhetjük
magunkhoz,  nem  indulhatunk  el  vele  a  megbékélés  útján,  mert
ezt  bocsánatkéréssel  nem  teszi  számunkra  lehetővé.  Meg  kell-e
ilyenkor  is  bocsátanunk?  Szívünkben  legyen  ilyenkor  is  bocsá-
nat.  Ha  hiányzik  is  a  megbocsátás  külső  feltétele  és  annak  meg-
szokott  külső  formája,  lelkünkben  bocsássunk  meg.  Azután
imádkozzunk  bocsánatkéréssel  adós  embertársunkért,  hogy  Isten
lelke  tegye  bocsánatunkra  méltóvá.  Ha  pedig  öntudatlanul  mi
lennénk  oka  az  ő  elzárkózó  magatartásának,  akkor  adjon
nékünk  Isten  lelke  világosságot,  hogy  magunkat  megismerjük,
tévedésünket  belássuk  s  lelkünket  helyes  elhatározásra  indítsuk.
Látjuk  tehát,  hogy  a  megbocsátás  örökös  életszükséglet.
Isten  megbocsátása  nélkül  nem  élhetünk,  már  pedig  Isten  a  mi
bocsánatadásunkhoz  kapcsolta  saját  bocsánatát.  Bocsánatadá-
sunkban  kivirágzik  emberi  lényünk  elrejtett  szépsége,  jósága  és
nemessége.  Ez  a  bocsánat  az  ember  szívében  három  alkotó  elem-
ből  van  összegyúrva:  kőből,  húsból  és  hitből.  Kőszív,  hússzív,
hívőszív  viaskodnak  egymással.  Minden  attól  függ,  hogy  melyik
válik  úrrá  felettünk.  Le  kell  győznünk  a  kőszívet,  hogy  az
megteljék  nemes  emberi  érzelmekkel.  Formálnunk  kell  a  gerinc-
telen,  érzelgő  hússzívet,  hogy  isteni  tartalommal  gazdagodjék.
Hívőszívet  kell  nyernünk  Isten  kegyelméből,  hogy  bocsánatadá-
sunkban  Isten  beszéljen  és  cselekedjék.  Ezért  kell  küzdenünk
a  szentige,  az  imádság  fegyvereivel,  önmegtagadással  és  hittel.
Ezért  világosan  látnunk  kell  a  teljes  valóságot:  megbocsátásunk
egyedül Isten kegyelmével történhetik.

 



Másokért.

I.  Tim.  2,  í—4.  Intelek  azért  mindenekelőtt,  hogy  tartas-
sanak  könyörgések,  imádságok,  esedezések,  hálaadások  min-
den  emberekért,  királyokért  és  minden  méltóságban  levőkéit,
hogy  csendes  és  nyugodalmas  életet  éljünk,  teljes  istenféle-
lemmel  és  tisztességgel.  Mert  ez  jó  és  (kedves  dolog  a  mi
megtartó  Istenünk  előtt,  a  ki  azt  akarja,  hogy  minden  ember
idvezüljön és az igazság ismeretére eljusson.

Az  imádság  külön  csoportját  képezi  a  másokért  mondott
imádság.  Régi  imádságoskönyvekben  találunk  külön  imádságo-
kat,  melyek  a  szülők,  az  államfő,  a  felsőbbség,  az  egyházvezetők,
a  lelkitanítók  életét  és  munkáját  viszik  Isten  elé.  A  templomi
Agendáskönyvek  vasárnapi  imádságaiból  sem  hiányzott  soha-
sem a felsőbbségért szóló imádság.

A  másokért  mondott  imádság  mögött  annak  beismerése
van,  hogy  nekünk  embertársainkkal  szemben  lelki  kötelességünk
van.  Az  önmagunkért  mondott  imádság  az  „én”  világáról  szól.
A  másokért  mondott  imádság  a  „ti”  szóban  egybefoglalt  világ-
ról  beszél.  így  azután  a  legegyénibb  megnyilatkozású  imádság
egyetemes  megnyilatkozássá  lesz.  Saját  szívemen,  vágyamon,
kérésemen  kívül  mások  élete  is  belekerül  imádságomba.  Szívem
találkozik  mások  szívével,  kérésem  összeölelkezik  milliók  kéré-
sével s imádságom szárnyán együtt emelkedünk Istenhez.

A  másokért  imádkozás  lelki  szükségérzetet  elégít  ki,  nél-
küle  imádságunk  hiányos.  Aki  nem  tud,  vagy  nem  akar  másokért
imádkozni,  az  még  nem  találta  meg  az  Istent,  ezért  azután  ön-
magát  is  elveszíti.  Nem  tudja  azt  sem,  hogy  tulajdonképpen  mi
az imádság.

A  másokért  imádkozás  kérdését  három  oldalról  világítjuk
meg.  1.  Mi  indít  a  másokért  imádkozásra?  2.  Mit  kérünk  mások-
nak? 3. Kiket viszünk Isten elé?

1.  A  másokért  imádkozásra  mindenekelőtt  Isten  lénye  indít.
Megismerem  a  Teremtő  alkotásainak  csodálatosan  gazdag  vilá-
gát  s  a  gondviselő  Isten  fenntartó  és  gondviselő  művét.  Belépek

 



244

a  lélek  birodalmába,  melyet  örök  terve  szerint  Isten  megterem-
tett  s  kezdettől  fogva  titokzatos  módon  vezet  megvalósulásá-
hoz.  Ebben  a  szédítően  hatalmas  világmindenségben  arasznyi
törpének  látom  magamat  s  eljutok  arra  az  igazságra,  hogy  az
Istent  nem  sajátíthatom  ki  magamnak.  Nem  tehetem  őt  kizáró-
lagos  tulajdonommá  és  nem  mondhatom,  hogy  ő  csak  az  enyém.
Nem  gondolhatom,  hogy  isteni  munkája  középpontjában  csupán
én  állok.  Nem  tehetem  őt  az  én  kizárólagos  házi  istenemmé.
Isten  mindenkié.  Mindenkinek  teremtője  és  gondviselője.  Azaz,
helyesebben:  az  Istené  vagyok,  és  mindenki  az  övé.  Meglátom
tehát,  hogy  rajtam  kívül  mások  is  benne  vannak  örök  munka-
tervében. Mindenkinek helye van az ő örök tervében.

Másokért  való  imádkozásra  indít  az  ember  megváltottságá-
nak  a  valósága.  A  megváltás  közös  emberi  sorsunkra  irányítja
figyelmünket.  Rámutat  arra,  hogy  mindnyájan  bűnösök  vagyunk
és  mindnyájunk  számára  váltságot  szerzett  Isten  kegyelme.
Nagy  és  sokféle  különbség  lehet  ember  és  ember  között,  de
mindannyian  megegyezünk  abban,  hogy  bűnösök  vagyunk  és
Isten  megváltott  minket.  A  bűnösség  és  megváltottság  állapítja
meg  az  Istenhez  és  az  emberekhez  való  viszonyunkat.  Krisztus
megváltó  halála  által  Isten  atyánkká  lett,  mi  pedig  egymásnak
testvérei lettünk.

Nem  szakadhatok  ki  az  egész  világot  átölelő  nagy  ember-
gyűrűből,  mert  akkor  kiszakadok  Istennel  való  közösségembőLl.
Össze  vagyok  kötve  mások  kezével,  hangjával,  szívével  és  életé-
vel.  Nem  mellőzhetem  őket,  mert  testvéreim.  Ha  elejtem  őket,
elveszítem az Istent.

A  megváltottság  tehát  az  emberek  felé  testvériséget,  lelki-
közösséget  és  egyszívűséget  jelent.  Nem  szereti  embertársát,
aki  tud  hozzá  kedves  lenni,  vele  dolgozni,  érte  áldozatot  hozni,
de nem tud érte imádkozni.

A  másokért  imádkozásra  indít  Krisztus  példája.  Ő  állandóan
imádkozik  másokért.  A  betegek,  éhezők,  nyomorékok  életét
viszi  Isten  elé.  Minden  csudatételének  az  emberekért  való  imád-
kozás  a  bevezetője.  Főpapi  imájában  csodálatos  fenségben  áll
előttünk  a  tanítványok  lelkéért  viaskodó  imádsága.  Imádkozik
a  keresztfán  ellenségeiért.  Az  úri  imádságban  pedig  olyan  imád-
ságra  tanít  meg,  melyben  állandóan  mindenkiért  imádkozunk.
Szinte  törvénnyé  emelte  ezzel  azt  az  igazságot,  hogy  önmagáért
sem tud imádkozni az, aki nem tud embertársaiért imádkozni.

 



245

Az  apostol  igéje  egybefoglalja  a  másokért  való  imádkozás
kényszerítését:  „Intelek  azért  mindenekelőtt,  hogy  tartassanak
könyörgések,  imádságok,  esedezések,  hálaadások  minden  embe-
rekért, mert ez jó és kedves dolog a mi megtartó Istenünk előtt.”

2. Mit kérünk imádságunkban másoknak?
Be  kell  vallanunk,  hogyha  egyáltalában  imádkoznak  az

emberek  másokért,  úgy  imádságuk  gondolatköre  nagyon  szűk-
sugarú.  Imádkoznak  hozzátartozóik  életéért  és  mindennapi  ke-
nyeréért.  Könyörögnek  Istenhez,  hogy  távoztassa  el  tőlük  a
betegséget  s  adja  vissza  egészségüket.  A  megpróbáltatásban
szabadulást,  a  boldogtalanságban  boldogságot,  a  kudarcokban
boldogulást  kérnek  számukra.  Szóval  az  imádság  kérései  ren-
desen  a  földi  élettel  kapcsolatosak  s  teljesen  kimerülnek  ebben
a gondolatkörben.

Bíráljuk  el  másokért  mondott  imádságunkat  ebből  a  szem-
pontból s vizsgáljuk meg, hogy az ezen vonal fölé emelkedik-e?

Az  apostol  abban  jelöli  meg  imádságunk  tárgyát,  hogy
„minden  ember  üdvözüljön  és  az  igazság  ismeretére  eljusson!”
Azért  kell  tehát  imádkoznunk,  hogy  az  emberek  lelke  felébred-
jen  s  eljussanak  bűnösségük  tudatára.  Ismerjék  meg  való  hely-
zetüket.  Magasodjék  föléjük  Krisztus  keresztfája.  Lássák  meg,
hogy  üdvösség,  kegyelem  és  élet,  egyedül  Jézus  által  biztosít-
tatott  számunkra.  A  bölcseség  és  kijelentésnek  a  lelkét  kell  kér-
nünk  embertársaink  számára,  hogy  megvilágosodjék  előttük
elhívásuknak  reménysége,  Isten  örök  dicsőségének  gazdagsága
és hatalmának fenséges nagysága.

Vizsgáljuk  meg  lelkünket  s  számoljunk  be  Istennek  hűség-
gel  arról,  hogy  másokért  való  imádkozásunkban  imádkoztunk-e
azért,  hogy  minden  ember  üdvözüljön  és  az  igazság  ismeretére
eljusson?  Csak  bűnbánattal  gondolhatunk  imádkozásunk  hiá-
nyosságaira.  Ez  azonban  nem  gondolatszegénység,  avagy  külső
alaki  hiányosság,  hanem  komoly  lelki  kérdés,  mely  Istenhez  való
viszonyunk  szegénységét  s  embertársainkkal  kapcsolatos  közös-
ségünk lelki részének sivárságát szemlélteti.

Segíteni  ezen  csak  lelkivilágunk  mélyítésével  lehet.  Tisztí-
tanunk  kell  életfelfogásunkat.  Világossá  kell  tennünk  önmagunk
előtt  Isten  örök  építő  munkáját.  Meg  kell  látnunk  életünk  lénye-
gét  s  vallásos  életünkbe  bele  kell  állítanunk  a  testvéri  szeretet
örök  isteni  magját:  Isten  szeretetét.  Csak  ezen  belső  változások

 



246

után  tudunk  másokért  imádkozni,  hogy  minden  ember  üdvözül-
jön és az igazság ismeretére eljusson.

3.  A  harmadik  kérdés  az,  hogy  másokért  való  imádkozásunk-
ban kiket viszünk Isten elé?

Az  apostol  azt  feleli  a  kérdésre,  hogy  imádkoznunk  kell:
„minden  emberekért,  királyokért  és  minden  méltóságban  levő-
kért”.  Ha  minden  emberért  imádkoznunk  kell,  mennyivel  inkább
a  hozzánk  tartozó  családtagokért.  Imádkoznunk  kell  élettársun-
kért  és  gyermekeinkért.  De  nemcsak  egészséget,  erőt,  gyógyu-
lást,  boldogulást  és  boldogságot  kell  kérnünk  számukra,  hanem,
hogy  üdvözüljenek  és  az  igazság  ismeretére  eljussanak.  Imád-
koznunk  kell  szüleinkért.  Egészen  megújuló  világot  jelent,  ha
imádságunk  megszokott  kéréseit  kiegészítjük  azzal,  hogy  az
igazság ismeretére eljutásukért és üdvözülésükért imádkozunk.

Pörölyütésként  hull  szívünkre  az  apostol  szava.  Talán  még
együttélünk  Isten  kegyelméből  szüleinkkel.  Talán  még  csorbítat-
lan  családi  körünk  s  szülők  és  gyermekek  együtt  üljük  körül
az  asztalt.  De  vájjon  a  mindennapi  élet  gondjain,  kötelességein,
szeretetén  és  kapcsolatán  túl  egybefűz-e  minket  az  egymásért
elmondott  mindennapi  imádság?  Talán  már  szétszakadtak  csalá-
dunk  összetartó  kötelékei.  Elszóródtunk  az  ország  különböző
tájain.  Különböző  községben,  hajlékban,  egymástól  elszakítva,
eltérő  viszonyok  között  éljük  esztendeinket.  Vájjon  összetart-e
minket  időn,  távolságon,  és  változáson  győzedelmeskedve,  az
egymásért  mondott  imádság?  És  ha  van  szívünkben  egymásért
imádság,  tudunk-e  szeretteink  nagy  lelki  átalakulásáért  imád-
kozni, hogy üdvözüljenek és az igazság ismeretére eljussanak.

Minden  emberért  kell  imádkoznunk.  Imádkoznunk  kell  ba-
rátainkért.  Meg  kell  látnunk,  hogy  a  barátság  igazi  mértéke  nem
a  gondolkodás  közössége,  az  egymás  mellett  kitartó  hűség  és
a  segítő  szeretet,  hanem  az  egymásért  mondott  imádság,  a  léle-
kért  és  az  üdvösségért  való  imádkozás,  barátunk  lelki  boldog-
ságáért való felelősség.

Imádkoznunk  kell  ellenségeinkért.  Nem  azért  kell  könyörög-
nünk,  hogy  Isten  torolja  meg  rajtunk  elkövetett  igazságtalan-
ságukat  és  hozza  el  igazságunk  győzelmét,  hanem  hogy  jus-
sanak  el  az  igazság  ismeretére  és  üdvözüljenek.  Isten  igazságá-
nak  megismerése  elvezet  az  emberi  igazság  megismerésére.
Isten  igazsága  előtt  porbaomlik  az  emberi  gonoszság  és  az  üd-
vösség fénye eloszlatja a gyűlölet sötétségét.

 



247

Az  emberekért  való  imádkozással  belépünk  a  szeretet  nagy
munkájába.  Meglátjuk  a  testi  nyomorúságot  s  a  lelki  szükség
előtt  feltárjuk  szemünket.  Megérezzük  az  éhező  családok  nyo-
morúságát  s  szívünkbe  hasít  a  lelkikenyér  hiánya.  Tévelygő
emberektől  nem  fordítjuk  el  arcunkat.  Utáljuk  a  bűnt  és  saj-
náljuk  a  bűnöst.  Megkérdezzük  magunkat,  hogy  mit  tettünk  a
bűnösökért?  Mennyit  munkálkodtunk  és  áldoztunk  azért,  hogy
az  emberek  megmaradhassanak  a  jó  úton.  Mélyre  tekintve  meg-
vizsgáljuk  azt  is,  hogy  a  szegénnyel,  a  beteggel,  az  elhagyottal
szemben  úgy  teljesítettük-e  szociális  kötelességünket,  hogy
általuk eljussanak az igazság ismeretére és üdvözüljenek.

Az  apostol  külön  is  kötelez  arra,  hogy  imádkozzunk  a
„királyokért  és  minden  méltóságban  levőkért”.  A  felsőbbséget
az  emberek  támogatják  vagy  támadják,  dicsérik  vagy  ócsárolják,
segítő  munkával  melléjük  állnak  vagy  ellenük  fordulnak.  De
vájjon  hányan  imádkoznak  szívből,  igazán  a  királyokért  és
minden  méltóságban  levőkért?  Hányan  érzik  az  imádság  ama
nagy  ígéretét,  hogy  általa  az  imádkozó  belekapcsolódik  a  kirá-
lyok és felsőbbségek munkájába?

Milyen  szédületes  változást  eredményezne,  ha  a  másokért
imádkozok  imádsága,  csodálatos  isteni  erőként,  rátelepedne  a
község,  a  járás,  a  vármegye,  az  ország,  a  gyülekezet,  az  egyház
kormányrúdjára  és  Isten  akarata  szerint  való  munkára  erősítené
az  elhívottakat.  A  közösségért  való  imádkozásban  milliók  len-
nének  egyek  Isten  örök  tervének  meglátásában  és  szolgálásában!
Millió  ember  egyesülne  lélekben  Istennel  és  segítené  templommá
építeni a világot.

A  másokért  imádkozásnak  önmagunkra  is  van  áldása.  Mi-
kor  megtaláljuk  ebben  az  imádságban  az  igazi  Istent  és  a  test-
vért,  akkor  megtaláljuk  önmagunkat  is.  ígéretét  az  apostol
ezekben  a  szavakban  fejezi  ki:  Imádkozzatok  másokért,  hogy
„csendes  és  nyugodalmas  életet  éljünk,  teljes  istenfélelemmel  és
tisztességgel,  mert  ez  jó  és  kedves  dolog  a  mi  megtartó  Istenünk
előtt.”  Csendes  és  nyugodalmas  élet!  Istenfélelemmel  és  tisztes-
séggel  gazdagított  élet.  Jó  és  kedves  élet,  melynek  örül  az  Isten,
melyből  ránk  mosolyog  az  Isten!  Ez  a  másokért  imádkozás
áldása.

Imádkozzunk, hogy tudjunk imádkozni másokért!

 



Az emberi akarat ellenállása.

Máté  22,  3.  Elküldé  szolgáit,  hogy  meghívják  azokat,
akik  a  menyegzőre  hivatalosak  valának,  de  nem  akarnak  vala
eljőni.

Az  élet  emberi  része  az  akaraton  fordul  meg.  Benne  pihen
fejlődés, romlás, áldás és átok.

Az  élet  az  akaratban  válik  teljessé.  Az  akarat  életkifejlés,
erőbontakozás,  valósággálevés.  Drága  az  értelmi  képesség  által
teremtett  világ,  a  tudás,  az  ismeret,  a  meghódított  igazság.
Drága  az  érzelmi  világ  is  felemelő  érzéseivel,  csendes  pásztor-
tűzével,  perzselő  szenvedélyeivel,  állandó  lobogású  feszítőerejé-
vel,  emberi  nagyságot  tükröző  szeretetével,  szakadékon  átemelő
megbocsátásával.  De  az  élet  mégis  csak  az  akaratban  válik  tel-
jessé.  A  gondolat,  az  érzés  csak  indítás,  ellenben  az  akarat  hajtó-
erő, kibontakozó teljes élet.

Az  örökkévaló  isten  nem  azért  Isten,  mert  van  elgondolása,
vannak  tervei  és  érzelmei,  hanem  mert  van  örökkévaló,  minden-
ható akarata.

Az  akarat  jelentőségét  egy  más  oldalról  is  megközelíthetjük.
Kiindulunk  abból  az  igazságból,  hogy  az  ember  életét  mindig
az  akarat  próbálja  meg.  A  gondolat,  az  eszme,  az  érzelem  csak
látszatéletet  alkotnak.  Az  akarat  bírálja  meg  az  érzést  és  gon-
dolatot, ítéletet mond elhatározásokról és cselekedetekről.

Istenhez  való  viszonyunk  szintén  az  akaratban  válik  életté.
Vallásosságunk  nem  vallási  ismereteinkben  és  érzelmeinkben,
hanem  akaratunkban  van  elrejtve.  Vallási  ismeretünk  és  érzel-
münk  próbáját  az  akaratban  bírjuk.  Mit  használ,  ha  van  pontos
ismeretünk  Istenről,  Krisztusról,  Szentlélekről,  ellenben  nincsen
akaratunk  ahhoz,  hogy  hitünk  szerint  éljünk.  Mit  használ,  ha
felolvadunk  Jézus  iránti  szeretetünk  emlegetésében,  de  hű  kö-
vetéséhez  nincsen  akaratunk.  Azon  fordul  meg  vallásos  éle-
tünk, hogy van-e akaratunk.

 



249

A  királyi  menyegzőből  kiemelt  rövidke  bibliai  vers  tükör-
képében  az  egész  kérdés  éles  világításban  lép  elénk.  Isten  királyi
menyegzőt  szerez  és  arra  meghívja  az  embereket,  de  azok  nem
akarnak  elmenni.  Isten  atyai  irgalommal  azt  mondja:  meghívlak
az  üdvösségre!  Az  emberek  pedig  azt  mondják:  nem  kell  az
üdvösség!

Vájjon  miért  nem  akarnak  az  emberek  a  királyi  menyeg-
zőre elmenni?

1. Az első indokolás kemény és kíméletlen: tudatlanságból.
Tudatlanság  az,  hogy  megvetik  a  királyi  lakomát.  Nem  érté-

kelik  az  elkészített  kegyelmet.  Hidegen  hagyja  őket  az  egész
dolog.  Nem ismerik  be,  hogy nekik  szükségük  van  az  üdvösségre.
Nem  vizsgálják  meg  emberi  lényüket.  Megelégesznek  azzal,
hogy  a  természeti  és  a  földi  világban  kedvezően  elhelyezkedtek
s  életük  sokféle  értéket  és  eredményt  tud  felmutatni.  Elég  nekik
az,  hogy  élnek,  dolgoznak,  van  becsületük,  tisztesseg.uk,  családi
eletük  boldog  és  tiszta,  a  társadalomban  megbecsülésben  van
részük.  Ellenben  Isten  világába  nem  emelkednek  fel  és  nem
jutnak  el  ahhoz  az  igazsághoz,  hogy  nekik  Isten  követelései
szerint  kell  élniök.  Ezért  azután  nem  jutnak  el  a  bűn,  a  halál
és  a  kárhozat  valóságához.  Nem  értékelik  ebből  a  szempontból
Krisztus  megváltói  életművét  és  nem  értik  meg  a  Szentlélek
titokzatos  munkáját.  Ezek  a  tudatlan  emberek.  Nem  mennek  el
a királyi menyegzőre, mert tudatlanok.

A  vallási  tudatlanok  között  néhány  fokozatot  különböz-
tetünk meg: a közönbös, a felületes és az elfogult embereket.

A  közömbös  emberek  nem  értékelik  a  királyi  menyegzőt.
Azt  mondják:  ugyan  mit  adhat  nekem  az  Isten?  Meg  vagyok  én
az  Isten  nélkül.  Hátravetik  fejüket  s  eltekintenek  Isten  üdvözítő
munkája  felett.  Végbemegy  a  világ  legnagyobb  csudája:  Isten
megmenti  az  embert.  Földreküldi  egyszülött  Fiát  s  az  végighalad
a  földön.  Ajkáról  gyógyító  tanítás  zendül.  Keze  isteni  csodákat
cselekszik.  Szívéből  gazdagon  áramlik  a  jóság  és  szeretet.  Megy
korbácsolt  testtel,  töviskoronás  fejjel  a  Golgota  halmára,  ahol
minden  elvégeztetik.  Ezt  cselekszi  Isten  az  emberért.  Az  ember
pedig  hátravetett  fejjel,  közömbös  szívvel  eltekint  felette  s
botorul azt mondja: engem ez nem érdekel!

Ez a közömbösségből származó tudatlanság.
A  tudatlanság  sok  embernél  felületességből  származik.

Meghallják  Isten  hívását,   megértik  ezt  a  hívást,  élni   akarnak

 

http://tisztesseg.uk/


250

vele,  el  akarnak  menni,  de  felületességük  mégis  csak  vissza-
tartja  őket.  Felületességük  abban  mutatkozik,  hogy  látszólag
elfogadják  ugyan  a  meghívást,  de  azt  nem  állítják  bele  életük
középpontjába.  Elfogadják,  hogy  Jézus  jön  hozzájuk,  de  feles-
legesnek látják, hogy ők is Jézushoz menjenek.

A  vallásosság  mai  irányzatában  ez  az  uralkodó  felfogás.
A  keresztyénség  ma  állami,  egyházi  és  társadalmi  hitelesítéssel
jelenik  meg.  Az  ember  keresztyénségét  törvény állapítja  meg,  nem
pedig  az  ő  élete,  meggyőződése  és  lelkülete.  A keresztyén  egyház-
hoz  tartozást  azonosítják  a  Krisztushoz  tartozással.  Az  egyházba
beleszületés  Istennel  való  közösségnek  számít.  A  keresztyén
egyházban  élés  azt  a  látszatot  ébreszti,  hogy  a  gondolkodásnak,
a  cselekedetnek,  az  életiránynak  természetszerűleg  van  keresz-
tyén  patinája.  A  legtöbb  embernek  ez  elég.  Személyesen  soha
se  találkoztak  Krisztussal,  csak  hallottak  róla.  Életbiztosító  ke-
gyelmét  saját  életükben  sohasem  érezték,  csak  mások  beszédé-
ből  tudnak  róla.  Hiányzik  a  vallási  igazságokban  való  elmélye-
dés  és  a  vallásos  követelések  komolysága.  Néhány  kérdésben
és  feleletben  tükröződik  életük:  miért  menjek  el,  ő  majd  eljön;
miért  adjam  magamat  egészen  néki,  ő  odaadja  magát  értem;
miért változzam meg bensőmben, ő enélkül is megvált engem.

Ez  a  felületesség  vallási  egyoldalúságra  vezet.  Kikapcsolja
a  vallásos  gondolkodásból  az  elmélyedő  megismerést,  a  benső
érzelmeket,  a  komoly  akaratot  s  helyettük  felszínes  érzéseket
és  hangulatokat  enged  érvényesülni.  Ezek  az  emberek  meg-
hallgatják  Isten  igéjét,  szívükre  veszik  annak  egyik-másik  taní-
tását,  meghatódnak,  egy  kis  bűnbánatot  éreznek,  rövidke  ideig
könnyet hullatnak. Ezzel azután vége.

Hátravetik  fejüket  s  egyenként  mondják:  nem  akarok  el-
menni !

A  tudatlanok  harmadik  csoportja  elfogultságból  zárkózik  el
Isten  kegyelme  elől.  Nem  jutnak  el  Krisztushoz,  mert  úgy  érzik,
hogy  emberek  és  intézmények  közéjük  állnak  s  nem engedik  őket
Krisztushoz  jutni.  Az  igehirdetők  tevékenykednek,  prédikálnak,
szertartást  végeznek  és  szolgálnak.  Mint  Isten  képviselői  járnak-
kelnek,  intézkednek,  hatalmaskodnak,  mintha  ők  vállalnák  a  val-
lási  élet  minden  kockázatát.  Isten  és  önmaguk  közé  húzódni  lát-
ják  magát  az  egyházat,  melynek  gondosan  megépített  szervezete,
törvényekkel  megépített  külső  épülete  van,  mely  a  falakon
belül  minden  életnyilvánulást  szabályoz.  Jog  és  kötelesség,  kö-

 



251

vetélés  és  tilalom,  szabad  és  nem  szabad,  lehet  és  nem  lehet
uralkodnak  benne.  Azután  úgy  gondolják  ezek  az  elfogultak.
Isten  és  ember  közé  húzódnak  a  dogmák  is.  Az  egyház  hittéte-
lekbe  sűríti  tanítását  s  ezzel  pórázt  vet  hívei  lelkére.  Korlátozza
felfogásukat  és  vallási  elgondolásukat.  Az  elfogult  ember  végül
is  úgy  érzi,  hogy  az  egyház  hivatalos  testülete,  külső  szervezete
és  dogmái  következtében  nem  látja  az  igazi  és  egész  Krisztust.
Elvész  szeme  előtt  a  kérdés  lényege,  nem  látja  hogy  tulajdon-
képpen  miről  van  szó.  Külső  kötelességek  miatt  elhomályosod-
nak  belső  szent  kötelességei.  Látja  az  egyházat,  benne  él  az
egyházban  és  elfelejti,  hogy  a  Megváltó  Krisztus  nem  azért
haladt  végig  földi  útján,  hogy  egyházat  teremtsen,  papoknak
kenyeret  adjon,  dogmákat  szerkesszen,  hanem  hogy  közvetlenül
találkozzék az emberrel, kézen fogja s lelkét megváltsa.

Ezek  az  emberek  ma  is  mind  azt  mondják:  nem  akarok
elmenni!

2.  Az  emberek  egy  másik  része  elbizakodottságból  nem
akar elmenni.

Ezeknek  az  embereknek  az  indokolása  rövid:  nem  szo-
rulok rá!

A  királyi  menyegzőre  minden  ember  meghívást  nyer.  A
meghívás  egyetemessége  a  bűnösség  egyetemességét  jelenti.
Ezzel  szemben  az  elbizakodott  emberek  az  igazak  osztály-
kiváltságát  hangoztatják.  Elfogadják  Jézust  tanítómesterül  s
hajlandók  erkölcsi  okulást  meríteni  beszédeiből.  Beismerik,
hogy  életpéldája  és  tanítása  lelki  nemesedésükre  és  jobbulá-
sukra  szolgál.  De  nem  hajlandók  a  kegyelemre  szoruló  bűnösök
csoportjába  állni.  Nem  vállalnak  közösséget  a  rongyos  ruhájú,
üresszívű  koldusokkal,  kik  kinyújtott  kézzel  állnak  a  kegye-
lem  ajtaja  előtt.  A  királyi  menyegzőre  szóló  meghívást  vo-
natkoztatják  a  tolvajokra,  paráznákra,  hamisan  esküdözőkre,
az  elveszett  tékozlókra,  a  megbélyegzettekre,  de  nem  önma-
gukra.  Nekik  erre  nincsen  szükségük!  Van  ugyan  egy-két  fel-
színes  hibájuk,  de  az  nem  érinti  jellemük  és  életük  értékét.
Életük  becsületes,  munkájuk  tiszteletreméltó,  tisztességük  el-
ismert.  Jogosan  kiáltják  tehát  a  hívogató  Isten  felé:  nem  akarok
elmenni !

Nem  vonjuk  kétségbe  az  emberek  erkölcsi  értékét.  Elismer-
jük,  hogy  ebben  a  csoportban  tényleg  vannak  olyanok,  kiknek
egyénisége  és  munkája  feltétlenül  értéket  jelent.  Családi  életü-

 



252

ket  önfeláldozás,  szeretet  és  hűség  jellemzi.  Hivatásukat  szol-
gálattá  teszik.  Kötelességeiket  példásan  teljesítik.  Hasznos
munkásai  a  társadalomnak  és  a  nemzetnek.  És  mégis,  maga-
tartásuk  a  felületes  elbizakodottság  bélyegét  hordozza  magán,
mert  mindaz,  amit  értékként  megcsillogtatnak,  erkölcsi  érték
és  viszonylagos  érték  csupán.  Emberekhez  való  viszonyukban
jelenthet  ez  értékmegállapítást,  de  Istenhez  való  viszonyukat
nem  érinti.  Isten  előtt  ezek  az  emberek  mind  egytől-egyig  kol-
dusabbak  a  koldusnál,  rongyosabbak  a  rongyosnál,  szennyeseb-
bek a  szennyesnél.  Koldusabbak,  mert  nem  ismerik  koldus  vol-
tukat.  Rongyosabbak,  mert  nem  látják  életruhájuk  hitványsá-
gát.  Szennyesebbek,  mert  nem  érzik,  hogy  szívüket,  lelküket
állandóan beszennyezi a bűn.

Isten hívására mégis azt kiáltják: nem akarok elmenni!
3.  Az  emberek  egy  része  nem  akar  elmenni  a  királyi  me-

nyegzőre, mert másfelé kötötte le magát.
Ezeknek kifogása rövid visszautasító mondat: nem érek rá!
Az  emberek  ezen  csoportjába  tartoznak  azok,  kiket  egészen

lefoglal  az  élet  gondja,  a  mindennapi  munka,  a  hivatás  és  kö-
telesség,  a  szolgálatuk  betöltéséhez  szükséges  előkészülés.  Reg-
geltől  estig,  hétköznap  és  vasárnap  robottá  teszik  hivatásukat
s nem törődnek lelkükkel.

Az  emberek  ezen  csoportjába  tartoznak  az  életélvezők.
A  munkát  csak  kényszerből  fogadják  el.  Hivatásuk  csak  arra
való,  hogy  életük  szükséges  eszközeit  előteremtsék.  Egyébként
élvezni  akarják  az  életet.  Két  kézzel  gyűjtik  gyönyörűségeit,
jogosan  és  jogtalanul,  tisztességesen  és  tisztességtelenül,  meg-
engedetten  és  megengedetlenül  élvezik  annak  örömeit.  Nekik
a  meghívás  elfogadása  csak  kényelmetlen  érzést  és  feleslegesen
kínos helyzetet jelentene.

Egy  másik  csoport  a  már  megszerzett  életszépség  miatt  nem
akar  elmenni  a  királyi  menyegzőre.  Ezeket  kielégíti  mindaz,
amit  az  élet  nemes  szépségként  feléjük  kínál.  Szellemi  gazdag-
ságot  gyűjtenek.  Beletemetkeznek  a  művészet  világába.  Ma-
gukévá  teszik  mindazt,  amit  kultúra  és  civilizáció  az  élet  belső
és  külső  tatarozására  nyújt.  Ez  egészen  kielégíti  őket.  Nincsen
várnivalójuk  és  nincsen  kívánságuk,  nincsen  hiányérzetük  és
nincsenek megoldatlan kérdéseik.

Egy  kicsi  csoport  nem  akar  elmenni,  mert  koporsó  választja
el  Istentől.  Ebben  a  koporsóban  sok  minden  van  eltemetve.  Egy

 



253

nagy  csalódás,  külső  és  belső  összeomlás.  Nemes  küzdelmének
elbukása,  jogos  vágyódásainak  meghiúsulása.  Egy  kicsi  gyer-
mektest,  mely  ölelő  anyai  karokból  valamikor  erőtlenül  hullt
koporsóba.  Délceg  egyenestartású  férfi,  vagy  viruló  hűséges
hitves.  Koporsó,  megint  koporsó,  mindenütt  koporsó!  Nem  hisz-
nek  a  hívóban,  nem  hallgatnak  a  hívásra,  mert  Istentől  koporsó
választja el őket.

Ha  a  másfelé  lekötött  különböző  embertípusok  összekötő-
alapvonalát  keressük,  akkor  azt  mondhatjuk,  hogy  állásfogla-
lásukat  a  kényelmesség  jellemzi.  Kiépítették  életüket,  beosztot-
ták  idejüket,  összeválogatták  érzéseiket.  Számításba  vették
külső  körülményeiket,  pénzüket,  ismerőseiket,  vágyaikat,  nehéz-
ségeiket  és  most  nem  akarják  és  nem  engedik  megzavarni  élet-
berendezésüket.  Ha  elfogadnák  a  meghívást,  akkor  az  egész
életüket  felforgatná.  Megváltoztatná  tanrendjüket,  háztartá-
sukat,  pénzügyi  politikájukat,  hivatásbeli  munkájukat,  emberek-
hez  való  viszonyukat,  rendet  teremtene  szívük  érzései  között.
Nem,  ezt  nem engedik  meg!  Nekik  nem kell  a  királyi  menyegző^
mert nem kell a király!

Elhangzik válaszuk: nem akarok elmenni!
A  visszautasítás  különböző  magyarázata  ugyanazon  forrás-

hoz vezet.
4. Az emberek nem akarnak elmenni, mert nincs hitük.
Azért  nem  mennek  el  a  tudatlanok,  a  közömbösek,  a  felü-

letesek,  az  elfogultak,  az  elbizakodottak,  az  életgondba  temet-
kezők,  a  gyönyört  és  szépséget  hajszolok,  az  életrendszerükhöz
ragaszkodók,  mert  nem  hisznek  Jézusban.  Kinevetik  a  meghívást
közlő  Istent  és  kigúnyolják  Krisztust.  Nem  tudnak  hinni,  ,mert
biztosabbnak  látják  földi  életük  valóságait,  mint  az  érzékfeletti
világ  ígéreteit.  Minden  elől  elzárkóznak,  amit  nem  tudnak  érte-
lemmel  megmagyarázni.  Nem  tagadhatják  a  lélek  létezését,  de
nem  engedik,  hogy  az  nyugtalanítsa  őket.  Nem  hisznek  Istenben.
Jézus  számukra  történeti  személy  csupán,  igazságok  hős  vér-
tanuja,  életpéldát  mutató  ember  és  nem  több  ennél.  Nem  hisz-
nek  az  örökkévalóságban.  A  test  feltámadása,  a  lélek  halhatat-
lansága  számukra  gyermekmese  csupán.  Az  örökítéletet  vallási
legendává  teszik.  Elég  lenne,  ha  komolyan  vennék  Isten  igéjét,
mellyel  mindennap  menyegzőre  hívja  őket,  azután  önmagukat,
kik  meghívást  nyertek  és  Istent,  ki  a  menyegzői  lakomát  elké-
szítette. De egyiket sem veszik komolyan!

 



254

Fájdalmas  tragédiát  jelent  ez  a  szó:  nem  akarok  elmenni!
Isten  elkészítette  az  üdvösséget:  Krisztust  áldozatul  adta.  A  Meg-
váltó  a  keresztfán  kiontotta  értünk  áldozati  vérét.  Nem  kell
tehát  egyéb,  minthogy  a  bűnös  ember  kinyújtsa  két  kolduskezét
s  boldogan  mondja:  elfogadom,  elmegyek  a  királyi  menyeg-
zőre!  De  az  ember  megrázza  fejét  s  dacosan  kiáltja:  nem  aka-
rok elmenni!

Ez  az  emberi  akarat  ellenállása  Isten  akaratával  szemben.
Isten  meg  akarja  az  embert  menteni,  de  az  ember  nem  akarja
önmagát  Neki  átadni.  Isten  életet  akar  biztosítani,  az  ember  a
”bűnben akar  élni.  Isten  az  ember  lelkét  akarja,  az  ember  a  bűnös
testet  akarja.  Isten  az  ő  megváltott  gyermekévé  akar  tenni,  az
ember  a  bűn  rabszolgája  akar  maradni.  Isten  minden  hívása,
ébresztése,  büntetése,  ajándékozása,  eszméltetése  a  meghívás
megismétlését  jelenti.  Mindegyik  új  küldött  boldogságot  kínáló
levelet nyújt át: jöjj el a királyi menyegzőre!

Eléd  áll  egyházad.  Megszólal  gyülekezeted.  Bibliás  krisztus-
szolgák  szólnak  hozzád:  jöjj  el  a  királyi  menyegzőre!  Ne  mondd:
nem  akarok  elmenni.  Hadd  fejeződjék  be  Isten  áldott  munkája.
Legyen  ma  az  a  nap,  mikor  a  Lélek  megvilágosít  előtted  meny-
nyet  és  földet,  Istent  és  embert,  mulandóságot  és  örökkévalósá-
got.  És  te  lehajtott  fejjel,  összetörten  és  mégis  boldog  ujjon-
gással mondod:

Akarom, Uram, a te akaratodat!
Akarok elmenni a királyi menyegzőre!
Üdvözülni akarok!

 



Mindennap.

Luk.  9,  23.  Mondja  vala  pedig  mindeneknek:  Ha  valaki
én  utánam  akar  jőni,  tagadja  meg  magát  és  vegye  fel  az  ő
keresztjét mindennap és kövessen engem.

A  mai  ember  a  készenkapott  vallásosság  embere.  Vallásos-
sága  gyenge  értelmi  alapon  indul  el.  Elfogadja  a  vallás  tanítását
Istenről,  Jézusról,  azután  néhány  zökkenővel  elfogadja  a  Szent-
lélekről  szóló  tanítást  is.  így  azután  összeállítja  vallásosságá-
nak ismeret-elemeit.

Már  magasabb  fokot  jelent,  midőn  vallási  ismeretünket
önmagunkra  tudjuk  vonatkoztatni.  Felismerjük  életünkben  a
gondviselő  Isten  munkáját.  Közvetlenül  tapasztaljuk  jóságát  és
szeretetét.  Saját  életünkben  szemléljük  Jézus  megváltói  meg-
nyilatkozásait.  Halljuk,  amint  nevünkön  szólít,  tanítását  közli
velünk,  keresztjét  miattunk  hordozza,  a  Golgota  halmán  értünk
hal  meg.  Vallásosságunk  mégsem  jelent  többet,  mint  egyszerű
tudomásul  vételét  annak,  amit  az  iskolában  tanultunk  és  a  temp-
lomban hallottunk.

Egyoldalú  vallásosság  keletkezik  ilymódon.  Önmagunkból
semmit  sem  adunk  a  vallásossághoz.  Hiányzik  hozzájárulásunk.
Nem  törődünk  Isten  követelésével.   Nem  alakítjuk  át  életünket
és  nem  változtatunk  szokásainkon.  Maradunk  a  régiek,  a  régi
módon élünk.

Krisztus  pedig  állandóan  izeni  komoly  figyelmeztetésképpen,
hogy  ezen  a  torzvallásosságon  változtatnunk  kell.  Nem  elég  az
ő  szenvedése  és  halála,  valaminek  bennünk  is  történnie  kell.
Az  üdvösség  munkája  nem  lehet  a  tétlenség  párnája,  hanem
annak  állandó  küzdelem  ösztönzőjévé  kell  lennie.  Ezt  a  követe-
lést  ebbe  az  igébe  foglalja  össze  Jézus:  Kövess  engem  minden-
nap !

Jézus  követéséről  szóló  történetet  három  evangéliumban
találjuk  meg.  Ezek  lényegileg  megegyeznek,  de  Máté  és  Márk
elbeszéléséből  hiányzik  Lukács  evangélista  feljegyzésének  ez  az

 



256

egy  szava:  mindennap.  Pedig  sokat  mond  ez  a  szó:  mindennapi
A  küzdelem  és  kötelesség  állandóságára  emlékeztet.  Figyel-
meztet  arra,  hogy  Jézus  követelése  és  a  mi  kötelességteljesíté-
sünk  nincs  befejezve.  Küzdenünk  kell  ma,  holnap,  holnapután,
azután újra kell kezdenünk. Ez a mindennap követelése.
Jézus parancsa: kövess engem mindennap!

Ez pedig azt jelenti:
1. Akarj követni mindennap;
2. Tagadd meg magadat mindennap;
3. Vedd fel keresztedet mindennap.
1.  Azt  mondja  Jézus  mindeneknek:  ha  valaki  én  utánam

akar  jőni,  tagadja  meg  magát  és  vegye  fel  az  ő  keresztjét  min-
dennap és kövessen engem!

Ha  valaki  én  utánam  akar  jőni!  Ha!  Ha  akar  én  utánam
jőni.  Tehát  lehetséges,  hogy  valaki  nem  akarja  Krisztust  követni.
Lehetséges, hogy más úton akar menni.

Isten  elkészíti  az  ember  számára  az  üdvösséget.  Jézus  azért
él,  tanít,  szenved  és  hal  keresztfai  halált,  hogy  mindenki  szá-
mára  biztosítsa  a  kegyelmet,  életet  és  üdvösséget.  De  az  ember-
nek  ezt  el  kell  fogadnia.  Isten  senkit  sem  kényszerít  erre.  Nem
igázza  le  elhatározásunk  szabadságát.  Nem  kerget  korbáccsal
Krisztus  keresztjéhez.  Lehetővé  teszi,  hogy  akaratunk  meg-
nyilatkozzék.

Az  akarat  azonban  nem  magától  születik.  Vannak  elő-
készítői:  a  belátás  és  az  érzelem.  Ha  azt  akarom,  hogy  akaratom
Isten  felé  fordítsa  életemet,  akkor  értelmi  képességemmel  meg
kell  ismernem  az  Istent.  Nemcsak  azt  kell  tudnom,  hogy  mit
tett  értem,  hanem  azt  is,  hogy  az  üdvösségnek  milyen  követe-
léseit  és  feltételeit  állapította  meg  számomra.  Ha  elég  volna
az  Istenről  való  ismeret  az  üdvösséghez,  akkor  az  ördög  is
üdvözülhetne.  De  tudnom  kell,  hogy  Isten  tőlem  milyen  lelki-
és  élet-hozzájárulást  követel.  Azt  követeli,  hogy  higyjek  a  Jézus
Krisztusban  és  éljek  vele  közösségben.  Ezt  azonban  csak  azzal
érhetem  el,  ha  hiszek  Krisztus  beszédében.  Krisztus  beszédében
csak  akkor  tudok  hinni,  ha  veszem  a  Lélek  ajándékát.  A  Lélek
ajándékát  csak  akkor  vehetem,  ha  az  egyházban,  Isten  eme
nagy  munkamezőjén,  átadom  magamat  neki.  Értelmi  képes-
ségeimmel  azt  is  meglátom,  hogy  a  megtérésnek  van  időhatára
és  az  üdvösség  kapuját  nem  az  ember  elgondolása  és  akarata
nyitogatja  és  zárja  be,  hanem  Isten  keze.  Ha  jól  megfontolom

 



257

mindezt,  akkor  megrendülve,  riadtan  kiáltom  a  bűvös  igét:
akarom!

Az  akarat  előkészítésénél  az  érzelemre  is  fontos  szerep  vár.
Ez  az  érzelem  nem  kívülről  kialakuló  lelkitulajdonság.  Nem
abban  áll,  hogy  az  ember  messziről  nézegeti  Isten  üdvösség-
munkáját  s  messze  távolságban  állva  tőle,  részvétet  ébreszt  szívé-
ben.  Az  akarat  felébresztéséhez  közvetlen  érzelemre  van  szük-
ség.  Saját  életkörünkön  belől  kell  felismernünk  Isten  üdvösség-
munkáját.  El  kell  jutnom  ahhoz,  hogy  érzelmem  közvetlenül
bekapcsol  Isten  munkájába.  Én  vagyok  az,  kit  ő  megteremtett,
testtel,  lélekkel,  érzékszervekkel,  képességekkel  megajándéko-
zott.  Én  vagyok  az,  kire  gondviselésének  melengető  napsugarait
hullatta.  Én  vagyok  az,  ki  alázuhantam  a  bűn  sziklahasadékába,
kiért  elküldte  a  jó  pásztort.  Én  vagyok  az,  kinek  bűneit  Krisztus
magára  vállalta  s  megváltásomra  a  keresztfán  meghalt.  Szá-
momra  ez  nem  távolból  megállapított  érzelem-elmélet,  hanem
tapasztaláson  alapuló  valóság.  Ebben  az  érzelemben  a  szívem
dobog,  a  lelkem  remeg  és  az  életem  megnyugszik.  Erre  az  érze-
lemre  van  szükségem,  hogy  eljussak  az  akarathoz  és  azt  kiált-
sam: akarom!

Akarom  Jézust  követni  mindennap!  Követni  akarom  Jézust,
mert  érzem,  hogy  élete  által  Krisztusommá  vált  s  boldogságo-
mat  és  üdvösségemet  tartja  kezében.  Ez  az  akarat  azt  a  be-
ismerést  rejti  magában,  hogy  Jézust  egyetlen  vezetőmnek  tekin-
tem.  Tőle  kapom  életirányomat,  ő  parancsol  nekem  és  rendel-
kezik  felőlem.  Tőle  kapok  erőt  és  lelket.  Ő  jelenti  elindulásomat
és  megérkezésemet,  mert  ő  jelenti  az  életemet.  Ez  a  kijelentés,
hogy  akarom  követni  Jézust,  bűnmegismerést  is  jelent.  Beisme-
rem  bűnösségemet  és  azt  is,  hogy  nem  akarok  bűneimben  meg-
maradni.  Egyedül  Krisztus  szabadíthat  meg  bűneimtől,  én  tehát
akarom  követni  Jézust.  Mindezt  pedig  mindennap  akarom  cse-
lekedni,  mert  mindennap  meg  kell  szabadulnom  bűneimtől.
Mindennap  meg  kell  ragadnom  Krisztus  kezét.  Mindennap  új
ember akarok lenni. Ezért mindennap akarom követni Jézust.

Próbáljuk  naponként  megtanulni  ezt  a  szót:  akarom
követni Jézust mindennap!

2.  Tagadd  meg  magadat  mindennap!  A  megtagadás  valami-
féle  kapcsolat  megszüntetését  jelenti.  Megtagadjuk  családunkat,
elszakítjuk  vele  fennálló  kapcsolatunkat.  A  tékozló  fiú  meg-
tagadja  szüleit  s  édesanyja  boldogságának  széttört  oltárkövein

 



258

megy  tovább.  A  tévelygő  ember  megtagadja  családja  tisztes
hagyományait.  A  hálátlan  megtagadja  jóltevőjét.  Péter  meg-
tagadja Jézust: nem ismerem, nincs közöm hozzá!

Krisztus  önmagunk  megtagadását  követeli  tőlünk.  Erre
tényleg  nagy  szükség  van,  mert  bennünk  két  ember  lakik:  egy
testi  és  egy  lelki,  egy  érzéki  és  egy  isteni.  Ez  a  két  ember
állandó  harcban  áll  egymással.  Bennük  szenvedélyek  és  erények,
bűnös  vágyak  és  tiszta  érzések  szunnyadnak  egymás  mellett.
Az  egyik  jót  akar,  a  másik  kárhozatot.  Az  egyik  magasba  vivő
szárnyunkat  erősítgeti,  a  másik  kőkoloncot  köt  reá.  Az  egyik
önzésre  ösztönöz,  a  másik  emberszeretetre.  Az  egyik  erkölcsre
tanít,  a  másik  erkölcstelenségre.  Az  egyik  oltárok  papjává  avat,
a  másik  az  ördög  cimborájává  tesz.  A  két  ember  harcára  gondol
Jézus,  mikor  azt  mondja:  tagadd  meg  magadat,  vagyis,  győzd
le  magadban  az  érzéki  embert  és  vidd  uralomra  felette  a  lelki
embert!

Figyeljünk  azonban  arra,  hogy  az  érzéki  ember  nemcsak
feltűnő,  kiabáló,  durva  vonásokból  áll.  Alig  észrevehető  finom
rugók  rejtőznek  életgépezetében,  melyek  azután  megrontják  a
lelki  embert.  Néhány  rossz  szokás,  menthető  és  mégis  veszede-
lembe  sodró  szenvedély,  lelki  közömbösség  és  tétlenség,  önzés,
az  embereknek  és  dolgoknak  Isten  nélkül  való  szeretése.  Sok
ember  életében  van  erkölcs,  emberi  jóság,  tisztesség,  lelkiisme-
retesség,  kötelességtudás  és  mégis,  a  testi  ember  legyőzi  bennük
a  lelkiembert.  Sokszor  tapasztaljuk  azt  is,  hogy  az  érzéki  ember
kísértése  az  erényben  rejtőzik  el,  mint  virágbokorban  a  mérges
kígyó.

Mindennap  tagadd  meg  magadat!  A  küzdelem  tehát  állan-
dóan  folyik.  Eredményt  csak  akkor  várhatunk,  ha  elismerjük  a
harc  szükségét.  Azután  komolyan  kell  azt  vennünk.  Meg  kell
keresnünk  a  szükséges  fegyvereket.  Azután  szövetségest  kell
keresnünk.  Aki  csak  önmagára  támaszkodik,  elbukik.  Aki  csak
önmagától  kér  tanácsot,  téves  utakra  kerül.  Aki  csak  saját  szem-
pontjai  szerint  ítéli  meg  önmagát,  helyzetét  és  jövendőjét,  az
sohase tudja önmagát legyőzni!

Önmagunk  megtagadása  a  testi  emberrel  való  közösségnek
megszüntetését  jelenti.  Kiszakadást  jelent  a  bűn  világából.  A
megszűnt  közösség  helyébe  új  közösséget  kell  teremtenünk.
Jézussal  kell  közösségre  lépnünk.  Ő  az  egyetlen  szövetséges,
mert  ő  már  legyőzte  mindazt,  amit  nekünk  az  ő  segítségével

 



259

le  kell  győznünk  és  mind  azt  biztosítja  számunkra,  amire  szük-
ségünk  van.  Benne  válik  teljessé  harcunk  diadala,  mert  ön-
magunk  megtagadása  által  nemcsak  szembekerülünk  magunkkal,
nemcsak  magunk  fölé  kerülünk,  hanem  Jézus  mellé  kerülünk.
De ez a harc mindennapi harc!

3. Vedd fel keresztedet mindennap!

A  kereszt  a  szenvedés  jelképe.  Valahányszor  említjük,
életünk  megpróbáltatásaira  gondolunk.  Látjuk  a  betegséget,  a
csalódást,  a  külső  életalakulásokból  fejlődő  fájdalmat.  Krisztus
is  átszenvedte  ezeket  a  fájdalmakat  s  megszentelte  azokat.  Ez  a
kereszt  hozzátartozik  életünkhöz.  Roskadozó  vállal  visszük  a
gond,  a  betegség,  a  bizonytalanság,  a  csalódás  keresztjét.
Nehéz  ez  a  kereszt,  ha  gyökerét  saját  életünk  földjébe  bocsátja
s  közvetlenül  mi  vagyunk  annak  szenvedői.  Még  nehezebb,  ha
szeretteink görnyednek súlya alatt, de terhét mégis mi érezzük.

Jézus  azonban  a  kereszt  más  értelmezésére  gondol.  A  ke-
resztet  egybekapcsolja  az  ő  követésével.  Jelzi  ebben  azt,  hogy
az  ő  követése  magában  véve  állandó  kereszt.  Jézust  csak  le-
mondással,  önmegtagadással,  lelki  szenvedés-vállalással  lehet
követni. Ezt a keresztet kell elvállalni mindennap.

Krisztus  követése  új  élet  kiépítését  követeli  tőlünk.  Ennek
az  átalakult  életnek  középpontja  maga  Jézus.  Tartalma  a  hűséges
szolgálat.  Jellege  a  sáfárság.  Ereje  a  Szentlélek.  Ebben  az  új
életben  új  értékelésre  kerülnek  javaink.  Testünk  és  lelkünk,
vagyonunk,  munkánk,  életidőnk,  becsületünk,  a  velünk  élő
emberek, a templomunk, Bibliánk, az egyházunk.

Fel  kell  vennünk  mindennap  a  mi  keresztünket.  Mert  igenis,
mindennapi  keresztet  jelent  számunkra,  hogy  küzdünk  a  lelkün-
kért,  a  jobb  életünkért,  az  üdvösségünkért.  Nem  jutott  életének
kárhoztató  veszedelmeihez  közel  az,  aki  hiszi,  hogy  kereszt-
vállalás  nélkül  célhoz  juthat.  Önmagát  csalja  meg  az  is,  aki
azt  gondolja,  hogy  keresztvállalása  esetén  saját  erejéből  győzni
fog.  A  megoldás  abban  rejlik,  hogy  keresztünket  nem  mi  hor-
dozzuk,  hanem  Krisztus  és  mindennapi  kereszthordozásunkat
elfogadja a kegyelem.

Krisztus  újra  hangsúlyt  ad  ennek  a  szónak:  mindennap!
Mindennap  újra  egyesülnünk  kell  Krisztussal.  Ha  egy  nap  le-
szakadunk  róla,  másnap  már  elmaradunk  tőle.  Hacsak  egyetlen
egy  nap  nem  tagadjuk  meg  magunkat,  a  sátán  hatalmába  zuha-

 



260

nunk  vissza.  Ha  csak  egy  nap  elutasítjuk  felkínált  erőit,  pótol-
hatatlan  veszteséget  szenvedünk.  Azért:  mindennap,  mindennap!
Az  isteni  kegyelem  színjátékának  szereplője  vagy  te  is.
Sorsodat  illetőleg  nem  közömbös,  hogy  szerepedet  Isten  igéjé-
nek  világánál  meglátod-e  s  a  kegyelem  erejével  betöltöd-e?
Minden  attól  függ,  hogy  követed-e  Jézust,  megtagadod-e  maga-
dat,  felveszed-e  keresztedet?  Ennek  pedig  bevezetése  és  feltétele
ez  a  csodálatos,  kemény,  önmagad  és  életed  felett  elhatározó
kijelentés: akarom mindennap!



Hol az én helyem?

Luk.  14,  7—11.  Egy  példázatot  monda  a  hivatalosak-
nak,  mikor  észrevéve,  mimódon  válogatják  a  főhelyeket,
mondván  nékik:  Mikor  valaki  lakodalomba  hív,  ne  ülj  a  fő-
helyre;  mert  netalán  náladnál  nagyobb  tiszteletben  álló  em-
bert  is  hívott,  meg·  az.  És  eljővén  az,  aki  mind  téged,  mind
azt  meghívta,  ezt  mondja  majd  néked:  Engedd  ennek  a  helyet!
És  akkor  szégyennel  az  utolsó  helyre  fogsz  ülni.  Hanem  mikor
meghívnak,  menj  el  és  ülj  le  az  utolsó  helyre,  hogy  mikor
eljő  az,  aki  téged  meghívott,  ezt  mondja  néked:  Barátom,
ülj  feljebb!  Akkor  néked  dicsőséged  lesz  azok  előtt,  akik
veled  együtt  ülnek.  Mert  mindenki,  aki  magát  felmagasztalja,
megaláztatik; és aki magát megalázza, felmagasztaltatik.

Az  elhelyezkedés  kérdése  az  állandó  életkérdések  közé
tartozik.  Mivel  az  ember  életszükségletei  különbözők,  elhelyez-
kedése is különböző feladatok elé állítja.

El  kell  helyezkednie  az  élet  asztalánál,  a  kenyeret  kereső
sok  millió  ember  között.  Ki  kell  vívnia  az  élet  fenntartásához
szükséges  helyet.  Azután  el  kell  helyezkednie  az  emberek  kö-
zösségében  és  meg  kell  keresnie  az  őt  megillető  helyet.  Azután
munkálkodnia  kell  azon,  hogy  a  kegyelem  világában  is  meg-
találja a maga helyét.

Az  ember  megáll  az  élet  asztalánál,  megáll  a  vele  együttélő
emberek  között,  megáll  Isten  országának  küszöbén  és  meg-
kérdezi: hol az én helyem?

A  helyes  elhelyezkedés  törvényét  Jézus  tömören  így  fog-
lalja  össze:  mindenki,  aki  magát  felmagasztalja,  megaláztatik,
és aki magát megalázza, felmagasztaltatik.”

1.  Az  élet  asztalánál  megáll  az  ember  s  azt  kérdezi:  hol  az
én helyem?

A  színes  és  elevenrajzú  történet  szerint  Jézus  félrehúzódik
a  farizeus  szobájában  és  nézi  az  érkező  vendégeket.  Egymás-
után  jönnek  a  meghívottak,  mert  az  asztalnál  biztosított  helyük
van.  De  a  ház  előtt  meglátja  Jézus  az  ődöngő  éhezőket,  kik
felé senkisem nyújt kenyeret.

Az  ember  azzal  a  meggyőződéssel  áll  embertársai  között,
hogy  neki  az  élet  munkával  tartozik  s  a  terített  asztalnál  he-

 



262

lyének  kell  lennie.  Különösen  tele  vannak  követeléssel  azok,
kik  az  életet  menyegzői  ünnepnek  tartják  s  Jézus  példázata
szerint  azt  hiszik,  hogy  lakodalomba  kaptak  meghívást.  Für-
készve  nézik  a  hosszú  asztalt  s  helyükön  kívül  azt  is  kutat-
gatják, hogy mekkora kenyeret tesz eléjük az élet csontos keze.

Az  élet  terített  asztalánál  különböző  körülmények  állapít-
ják  meg  helyünket.  Nagy  előnyt  jelent  az  öröklött  vagyon,  a
szerzett  tulajdon,  a  külső  viszonyok  kedvezősége.  Fontos  té-
nyező  az  is,  hogy  az  illetőnek  meg  legyenek  szükséges  ké-
pességei  a  munkához,  legyen  szorgalma,  kitartása,  hűsége,  meg-
bízhatósága.  Ellenben  a  szegénység,  a  kereset  hiánya  a  külső
körülmények  kedvezőtlensége  az  asztal  végére  szorítják  az
embert.

Hol  a  helyed?  Jézusnak  ezzel  a  kérdéssel  kapcsolatosan  több
mondanivalója van számodra.

Ne  elégedetlenkedj,  ha  az  asztal  végére  szorultál,  hanem
örülj  annak,  hogy  egyáltalában  kaptál  helyet.  Ha  az  asztal
közepére  vagy  felső  részére  kerültél,  ne  büszkélkedj.  Az  asztal-
nál  való  elhelyezkedésed  fontos,  nem  pedig  megszerzett  helyed.
Te  adj  értéket  helyednek  és  ne  helyedtől  várd  értéked  meg-
állapítását.  Helyednek  azzal  adsz  becsülést,  ha  azt  becsületesen
betöltöd.  Az  a  fontos  tehát,  hogy  helyedet  méltóképen  töltsd  be.
Szegénységedben  légy  megelégedett,  szerény,  lemondó.  Gazdag-
ságodban légy alázatos, jószívű és mértéktartó.

Ne  erőszakold  a  feljebb  ülést.  Ne  akarj  többnek  látszani,
mint  ami  vagy.  Ne  élj  anyagi  erődet  meghaladó  módon.  Sok
embert  visz  anyagi  romlásba,  hogy  az  élet  asztalánál  előbbre-
való helyen akar ülni, mint amire anyagi ereje képesíti.

Elhelyezkedésed  örömében  ne  feledkezzél  meg  másokról.
Nézz  a  lejebb  ülőkre  szeretettel,  megértéssel,  ne  pedig  gőggel
és  lenézéssel.  Nézz  meleg  szívvel  az  ajtón  kívül  állókra,  kiknek
nem  jutott  az  élet  asztalánál  hely.  Lásd  meg  kinyújtott  kezüket
s  a  szemükben  égő  könyörgést,  mellyel  szüntelenül  azt  mondo-
gatják: hol az én helyem?

Az  élet  asztalánál  való  elhelyezkedés  törvényét  őrizd  meg:
aki  magát  felmagasztalja,  megaláztatik  és  aki  magát  megalázza,
felmagasztaltatik.

2. Hol a helyed az emberek között?
Krisztus  csendesen  szemléli  a  farizeusok  versengését  s  eh-

 



263

hez  fűzi  példázatát.  „Mikor  valaki  lakodalomba  hív,  ne  ülj  a
főhelyre,  mert  netalán  náladnál  nagyobb  tiszteletben  álló  embert
is  hívott  meg  az  és  eljővén  az,  aki  mind  téged,  mind  azt  meg-
hívta,  ezt  mondja  majd  néked:  engedd  ennek  a  helyet!  És  akkor
szégyennel  az  utolsó  helyre  fogsz  ülni.  Hanem  mikor  meghív-
nak,  menj  el  és  ülj  le  az  utolsó  helyre;  hogy  mikor  eljő  az,  aki
téged  meghívott,  ezt  mondja  néked:  Barátom,  ülj  feljebb!
Akkor  néked  dicsőséged  lesz  azok  előtt,  akik  veled  együtt
ülnek.”

Ma  is  megtaláljuk  ezt  az  ember-értékelést.  Versengés  folyik
az  emberek  között  az  első  helyért.  Egymás  elé  akarnak  ülni,
egymás fölé igyekeznek jutni.

Ennek  az  ember-értékelésnek  különböző  alapja  van.  A  va-
gyon,  melyre  az  ember  támaszkodik,  az  általa  betöltött  állás,
társadalmi  közéletének  a  súlya.  A  személyével  egybekapcsolt
tekintély,  hatalom,  befolyás,  érvényesülés.  Az  általa  végzett
munkának  a  jelentősége.  Kötelességteljesítésének  mértéke,
becsületes  munkája.  Mind  ez  értékmutató  az  emberek  egymás-
közötti  elhelyezkedésében.  A  tisztviselő,  az  iparos,  a  kereskedő,
az  édesanya,  a  családfenntartó  értékét  ahhoz  mérik,  hogy  saját
hivatásának  megfelel-e.  Egészséges  lelkű  társadalomban  sokszor
elhangzik  a  kimondott  vagy  néma  ítélet:  Barátom,  ülj  feljebb!
Barátom, ülj lejebb!

Ezek  azonban  emberi  szempontok  szerint  történő  értéke-
lések.

Az  ember  értékelésének  helyes  szempontját  Jézus  állapítja
meg.  ítélete  szerint  az  az  ember  érdemli  meg  embertársai  be-
csülését,  aki  életét  szolgálattá  teszi.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy
munkájában  nemcsak  emberek,  hanem  Isten  megbízását  is  fel-
ismeri.  Szolgálattá  válik  életünk,  ha  megbízónkat  Istenben  lát-
juk  és  ha  azt  Isten  iránti  engedelmességgel  végezzük.  Ezzel  a
két  feltétellel  Isten  munkatársa  lesz  az  iparos  a  maga  szűk  mű-
helyében,  a  tudós  könyvekkel  megrakott  dolgozószobájában,  a
cselédasszony  mosogató  teknőjénél,  az  orvos  a  betegágynál,,
a  tanító  az  iskolakatedrán.  Mindegyik  szükséges,  nélkülözhetet-
len,  áldásos  munkát  végez  Isten  megbízása  szerint  s  annak  ér-
tékét megnöveli lelke hűségével és felelősségérzetével.

A  szolgálat  következő  jellemvonása  abban  áll,  hogy  Isten
szeretetét  és  az  emberek  egymás  közötti  szeretetét  egyesíti.
A  szolgáló  élet  Isten  szeretetéből  táplálkozik  s  emberszeretetté

 



264

válik.  Úgy  végzi  munkáját  és  úgy  tölti  be  hivatását,  hogy  annak
áldását mások is érzik.

Ennek  a  szolgálatnak  örök  példája  maga  Jézus,  aki  nem
azért  jött,  hogy  szolgáljanak  néki,  hanem  hogy  ő  szolgáljon
másoknak.  Mielőtt  bement  volna  a  farizeus  házához,  egy  víz-
kóros  embert  gyógyított  meg.  Tehát  szolgálatot  végzett.  A  fari-
zeusokat  és  írástudókat  egy  más  alkalommal  arra  intette,  hogy
ne  nevezzék  magukat  mesternek,  doktornak,  hanem,  aki  nagyobb
akar  lenni,  az  legyen  szolgája  másoknak.  Jézus  tehát  a  szolgá-
latot tette az emberek között értékmérővé.

Ha  megállsz  az  élet  asztalánál  s  tolongó,  tülekedő,  kö-
nyöklő,  öklöző  emberáradatban  így  kiáltasz:  hol  az  én  helyem,
Jézus  határozott  szóval  felel:  az  a  hely  illet  meg,  melyet  élet-
szolgálatoddal  magadnak  biztosítottál.  Az  emberekkel  szem-
beni  értékedet  nem  vagyonod  és  elhelyezkedésed,  hanem  szol-
gálatod  állapítja  meg.  Attól  függ  igazi  értéked,  hogy  munkád-
dal,  vagyonoddal,  állásoddal  mennyire  szolgálod  Istent  és  meny-
nyire vagy áldás embertársaid életében.

Ennek  az  értékelésnek  alapjellemvonását  Krisztus  az  aláza-
tosságban  jelöli  meg.  Az  ember  keresi  a  maga  helyét,  de  nem
ő  állapítja  azt  meg.  Felveti  a  kérdést,  de  nem  ő  felel  arra.
Ismeri  gyarlóságát  és  megtanul  alázatosan  megállni  és  várni.
Erre  az  elhelyezkedésre  vonatkozik  Jézus  törvénye:  aki  magát
felmagasztalja  megaláztatik  és  aki  magát  megalázza  felmagasz-
taltatik.  A  saját  elbizakodottságuk,  vagy  hiúságuk  által  meg-
növekedett  emberi  nagyságok,  vagy  a  társadalom  által  érdemet-
lenül  felemelt  kiválóságok  azután  meghallják  az  ítéletet:
Barátom,  ülj  lejebb!  És  elérkezik  a  háttérbe  szorított,  a  szol-
gálat  belső  értékeit  szerényen  hordozó  ember  csendes  előlép-
tetése: Barátom ülj feljebb!

3. Hol a helyed a kegyelem országában?
Az  emberek  keresik  helyüket  az  élet  asztalánál  és  az  érté-

kelés  asztalánál,  de  gyakran  elfeledkeznek  arról,  hogy  a  kegye-
lem  országában  is  el  kell  helyezkedniök.  Míg  a  kenyér,  az  állás,
a  tekintély  és  elismertetés  szempontjából  óriási  a  tülekedés,
addig  a  kegyelem  országában  való  elhelyezkedéssel  kevesen
gondolnak.  Vájjon  felvetetted-e  a  kérdést  önmagádra  vonat-
koztatva, hogy hol a te helyed a kegyelem országában?

Egyszer  Jézushoz  sietett  Zebedeus  fiainak  anyja.  Szemében
nyugtalanság  izzott,  szájaszélén  sírás  remegett.  Leborult  Jézus

 



265

lábaihoz  és  könyörögve  szólt:  „mondd,  hogy  ez  az  én  két  fiam
üljön  a  Te  országodban,  egyik  jobbkezed  felől,  a  másik  bal-
kezed felől!”

Jézus  elboruló  tekintettel  nézi  a  fiai  mennyországi  helyét
kereső,  tusakodó  édesanyát,  megérti  és  megbocsátja  anyai  sze-
retetének  botlását  és  ezt  feleli:  „Az  én  jobb  és  bal  kezem  felőli
ülést  nem  én  adom  meg,  hanem  azoké  lesz  az,  akiknek  az  én
Atyám  elkészítette!”  Azután  intésül  így  szól  a  tanítványoknak:
aki közületek első akar lenni, legyen a ti szolgátok.

Zebedeus  fiainak  az  édesanyja  súlyosan  tévedett,  mégis
eljárásában  sok  tiszteletreméltó  vonást  találunk.  Megkérdezem
az  édesanyáktól  és  édesapáktól,  hogy  felvetődött-e  lelkükben
legalább  egyszer  az  a  kérdés,  hogy  fiuknak,  leányuknak  hol
lesz  a  helye  a  kegyelem  országában?  Lelkiismeretes  szülői  mun-
kával,  tanítással,  életpéldával  dolgoztak-e  azon,  hogy  fiuknak,
leányuknak  Krisztus  mellett  helye  legyen  a  kegyelem  orszá-
gában?

Felvetjük-e  önmagunkra  vonatkozólag  ugyanezt  a  kérdést?
Világosan  kell  látnunk,  hogy  hiába  küzdjük  végig  életünket,
hasztalan  égünk  el  kötelességünk  teljesítésében,  hiába  isszuk  ki
a  szenvedés  kelyhét,  hiába  kereszteltetünk  meg  vízzel,  vérrel,
lélekkel,  nem  mi  jelöljük  ki  helyünket  a  kegyelem  országában.
Ez  a  hely  nem  emberi  munka  eredménye,  hanem  Isten  munkája.
Nem  az  ember  győzelme,  hanem  az  Isten  kegyelme.  Boldogságot
jelent  tehát  Jézus  igéje,  hogy  a  kegyelem  országában  nem  ön-
magunk  életjogán,  hanem  Isten  kegyelmének  a  jogán  van  he-
lyünk,  nem  azért,  mert  megérdemeljük,  hanem  mert  Krisztus
megváltó halálával számunkra helyet biztosított.

Egész  életünkre  elhatározó  jelentőségű,  hogy  hol  a  mi
helyünk?  Jézus  igéjének  világánál  három  vonatkozásban  keres-
tünk  választ  a  kérdésre.  Isten  izeni,  hogy  három  asztalnál  van
helyünk  s  mindegyikért  küzdenünk  kell.  Van  helyünk  az  élet-,
az  értékelés-  és  a  kegyelem  asztalánál.  Mindegyikre  gondol-
junk,  mert  mindegyik  fontos  reánk.  De  mindegyik  helyet  meg-
felelő  eszközökkel  igyekezzünk  megszerezni.  Dolgozzunk  becsü-
letesen,  éljünk  józanul,  legyünk  szerények,  hogy  az  élet  aszta-
lánál  helyet  kapjunk.  Tegyük  szolgálattá  életünket,  hogy  az
értékelés  asztalánál  az  emberek  között  megbecsült  helyet  kap-
junk.  Azután  higyjünk  és  éljünk  Krisztusban,  hogy  a  kegyelem
országában  felvétessünk  Krisztus  érdeméért.  Elhelyezkedésünk-

 



266

ben  Isten  akarata  érvényesül.  Azért  elégedjünk  meg  az  élet
asztalánál  kijelölt  helyünkkel  és  csak  becsületes  munkával  igye-
kezzünk  azt  megjavítani.  Saját  munkánkat  és  életünket  mi
magunk  ne  értékeljük,  hanem  bízzuk  azt  az  Istenre.  A  földi
élet  mindkét  asztalánál  úgy  keressük  meg  helyünket,  hogy
helyünk legyen a kegyelem országában is.

Kérdezed: hol az én helyem? Jézus válaszol: Nálam!

 



Vetés és aratás.

Gal.  6,  7—8.  Ne  tévelyegjetek,  Isten  nem  csúfoltatik  meg;
mert  amit  vet  az  ember,  azt  aratandja  is.  Mert  aki  vet  az  ő
testének,  a  testből  arat  veszedelmet,  aki  pedig  vet  a  léleknek,,
a lélekből arat örök életet.

Ez  az  apostoli  megállapítás:  amit  vet  az  ember,  azt  aratja»
az  emberi  gondolkodásnak,  a  földi  életnek  és  az  erkölcsi  világ-
rendnek a törvényét fejezi ki.

Vetés  és  aratás  szükségképen  feltételezik  egymást.  Hiába
akarunk  aratni,  ha  nem  vetettünk.  Ha  pedig  rosszat  vetettünk,
hiába  szeretnénk  elkerülni  az  aratást.  Az  emberi  gondolkodás
törvénye  szerint  vetés  és  aratás  egymástól  függnek  és  együtt-
járnak.

Vetés  és  aratás  azután  élettörvényt  fejez  ki.  A  vetés  minő-
ségétől  függ  az  aratás.  Tiszta  búzát  vetünk,  búzát  aratunk,  kon-
kolyos  búzát  vetünk,  konkolyt  aratunk.  Vetésünkben  van  el-
rejtve aratásunk, ez élettörvény.

Az  apostol  igéje  azután  sérthetetlen  erkölcsi  törvényről  be-
szél.  Isten  örökkévaló  akarata  az,  hogy  vetés  és  aratás  elválaszt-
hatatlanok  legyenek  egymástól.  Ebben  az  elválaszthatatlanságban
Isten  örök  szentsége  érvényesül.  Nem  lehet  másként!  Aki  a  test-
nek  vet,  a  testből  arat  veszedelmet,  aki  a  léleknek  vet,  a  lélek-
ből  arat  örök  életet.  így  kell  ennek  lennie,  mert  az  Isten  nem
csúfoltatik meg.

Az  emberi  gondolkodás,  az  élet  és  az  erkölcsi  világrend
törvénye  egymás  fölé  emelkednek  s  felettük  megjelenik  az  élő
Isten, minden vetés bírája és minden aratás ura.

Ez  a  három  síkban  érvényesülő  törvény  benne  áll  az  élet
teljességében.  Megkérdezzük  a  természettudóst,  az  erkölcs-
tanítót,  a  történészt,  a  szociológust,  mindegyik  azt  feleli:  igen,
ez  igazságos!  A  vetés  és  aratás  törvénye  minden  emberre  vonat-
kozik  és  minden  embernek  mond  valamit.  Vájjon  mit  mond  ne-

 



268

künk:  intést,  magyarázatot,  vádbeszédet,  ítéletet,  megnyug-
tatást?

Háromról  szólunk  az  ige  világánál:  1.  a  vetésről;  2.  az  ara-
tásról, azután 3. a kettő együttes tanításáról.

1.  A  vetés  munkája  az  ember  életében  különálló  munka,
azután  állandó,  észrevétlen  folyamat.  Vet  élete  szántóföldjébe
öntudatos,  határozott,  tervszerű  munkával,  tudja  és  akarja,
hogy ő most tulajdonképen vetőmunkát végez.

így  van  a  természet  világában  is.  Nemcsak  a  szántóvető
keze  hullatja  a  felszántott  földbe  a  magot,  hanem  szelek-
szárnyán,  pillangók,  madarak  lábán  észrevétlenül  hull  az  alá,
kipereg a virág helyhéből, szerteszóródik a fa lombjáról.

Az  ember  számára  tulajdonképen  minden  vetéssé  válik.
A  lelkében  kialakuló  benyomások,  a  hallott  és  elmondott  sza-
vak,  a  szeretet  és  gyűlölet,  a  jóság  és  irigység,  a  harag  és  meg-
bocsátás,  a  hűség  és  állhatatlanság,  a  becsületesség  és  hitvány-
ság.  Vetőmunkát  jelentenek  az  emberek,  akikkel  találkozunk,
akiket  barátainkká  teszünk  és  akik  szembefordulnak  velünk.
Vetés  a  környezetünk,  a  társaságunk,  a  szórakozásunk.  Vető-
munkát  jelent  a  dolgozásunk,  a  kötelességteljesítésünk.  Vető-
munka,  hogy  milyen  újságot  és  könyvet  olvasunk,,  hogy  a  pia-
con,  a  mulatóhelyeken,  a  templomban,  az  esti  bibliaolvasásokon
milyen  mag  hull  a  szívünkbe.  Minden  vetés  az  ember  számára.
Még  a  jelentéktelen  kicsi  dolognak  is  jelentősége  van.  Talán
nem  záporoz  a  marokra  fogott  mag  észrevehető  bőséggel,  ha-
nem  észrevétlenül  kerül  lelkünkbe,  mint  a  szellők  tenyerére  ta-
padt  kicsi  porzó  a  virágra,  melyből  lehet  mosolygós  virágágy,
hatalmas  zúgó  erdő,  vagy  mindent  elfojtó  gyomtenger.  De
ugyan  így  vetést  jelent  a  légy  lábához  tapadt  baktérium,  mely
rothadást,  betegséget,  nyomorúságot,  halált  visz  magával.  Azon
fordul  meg  minden,  hogy  milyen  irányban  érvényesül  a  vetés:
a test vagy a lélek irányában.

A  test  Isten  alkotása,  ugyanakkor  azonban  a  Sátán  eszköze.
Van  tehát  a  testnek  szóló  olyan  vetés,  mely  szükséges  és  hasz-
nos  aratást  eredményezhet.  Az  apostol  itt  tulajdonképen  a  testi-
ségről,  mint  életirányról  beszél  s  a  testet  szembehelyezi  a  lélek-
kel.  Ha  a  testnek  vetünk,  függetlenítjük  azt  a  lélek  kormány-
zásától,  alávetjük  magunkat  uralmának  ahelyett,  hogy  felette
uralkodnánk.  Mindig  a  testnek  vetünk,  valahányszor  gondola-

 



269

tainkat,   érzéseinket,  vágyainkat  kivonjuk   a   lélek  hatása   alól
és nem tudunk érzékisége ellen védekezni.

Ez  a  vetésmunka  sokszor  észrevétlenül  folyik  körülöttünk.
Az  élet  piacán,  a  nagyvárosok  forgatagában,  a  kirakat  tükör-
ablakain  át,  csillogó  emberszemek  játékában,  könyvben,  újság-
ban,  színpadon,  pergő  filmen  vetnek  a  testnek.  Ha  lelki  világunk-
ban  önzés,  érdek,  gyűlölet,  harag,  irigység  győzedelmeskednek
s  elhallgatnak  a  felülről  alászálló  tiszta  érzések,  akkor  mindig
a testnek vetünk.

Így vetünk a testnek. Miképpen vetünk a léleknek?
A  léleknek  vetés  nem  azt  jelenti  csupán,  hogy  lelkünket

műveljük,  ismereteket  gyűjtünk,  műveltségünket  gazdagítjuk,
hanem  hogy  életünkben  központi  erővé  tesszük  a  lelket  s  azt
minden  életnyilvánulásnál  érvényesítjük.  A  léleknek  vetünk,  ha
azt  életünkben  királlyá  tesszük.  Gondolatainkat,  érzéseinket  és
elhatározásainkat  megfürdetjük  a  lélek  tiszta  vízében.  Vágyain-
kat,  terveinket  és  viaskodó  akaratunkat  a  lélek  ítélőszéke  elé
állítjuk.  Munkánkban  és  szórakozásunkban,  kötelességteljesítés-
ben és pihenésben döntőnek tekintjük a lélek szavát.

Vigyázzunk  tehát,  mert  a  test  és  lélek  számára  láthatóan
és  láthatatlanul,  érezhetően  és  észrevétlenül,  akaratunk  szerint
és akaratunk ellen állandóan folyik a vetés munka.

2.  A  vetés  aratáshoz  vezet.  Az  aratás  a  vetés  kiteljesedése
és  befejezése.  Minősége  rendesen  az  aratás  eredményében  mu-
tatkozik,  így  van  ez  a  természetben  és  így  van  az  erkölcsi  vi-
lágban  is.  Az  erkölcsi  törvény  nem  kisebb,  mint  a  természeti
törvény.

Ha  azt  mondtuk,  hogy  életünk  folytonos  vetőmunka,  azt  is
megállapíthatjuk, hogy életünk folytonos aratás.

Korunk  életkapuja  fölé  világító  betűkkel  kellene  felírnunk
az  apostol  megállapítását:  aki  vet  a  testnek,  a  testből  arat
veszedelmet.

Végtelen  szomorú  aratást  látunk  magunk  előtt.  Látunk  er-
kölcsi  emberroncsokat,  kiknek  életéből  kivész  minden  nemesebb
eszmény.  Élnek  máról  holnapra,  röghöz  tapadottan,  kizárólag
földi  célokat  szolgálva.  Látunk  testi  roncsokat,  kik  rejtett  be-
tegség  átkát  hurcolják.  Bambanézésű  nyomorék  gyerekeket,
kiknek  szeméből  az  apák  bűne  kiált.  Szenvedélyek  rabszolgáit,
kik  tönkreteszik  egészségüket,  családjukat,  koldusbotra  jut-
tatják  gyermekeiket.   Társadalmi    életünkben    elhalványodik   a

 



270

lélek  és  meggyöngül  az  erkölcs.  A  házasság  tisztasága  elhomá-
lyosodik.  A  becsület,  jellem  és  erény  meginog.  Nézzük  csak  a
bűnözők  statisztikáját,  az  elválások,  a  házasságtörések,  a  tör-
vénytelen  gyermekek,  a  rablások  és  gyilkosságok  nagy  számát.
A  határozott  bűnben  megnyilatkozó  testi  aratáson  kívül  meg-
kell  látnunk  a  testi  életirány,  az  érzékiség,  a  léleknélküliség  sú-
lyos  következményeit.  Sok  millió  ember  életében  bekövetkezik
a  testnek  aratás  veszedelme  csupán  azért,  mert  nem  arathatnak
a léleknek. Aki halál-magot vet, annak csupán halál-aratása lehet.

Egy  szebb  élet  kapuja  fölé  világító  betűkkel  feljegyezzük
az  apostol  megállapítását:  aki  a  léleknek  vet,  a  lélekből  arat
örök életet.

A  léleknek  aratunk,  mikor  tisztább  életet  élünk.  Meg-
töltjük  életünk  kereteit  erkölcsi  értékekkel  és  szépségekkel.
Sokra  értékeljük  ugyan  az  emberi  szellem,  a  művelődés  és  kul-
túra  különböző  értékeit,  mégis  világosan  kell  látnunk,  hogy  a
lélekből  minekünk  nemcsak  életet,  hanem  örökéletet  kell  arat-
nunk.  Az  örökélet  számára  aratás  csak  akkor  lehetséges,  ha
életünket  nemcsak  a  lélekre,  hanem  Isten  lelkére  építjük  s  éle-
tünkben  Istent  élő  valósággá  tesszük.  Ilyenkor  hitünkből  enge-
delmesség,  bátorság,  hűség  és  szeretet  lesz.  Nem  vész  el  csöndes
kötelességteljesítésünk.  Mindennapi  áldozatunk  és  türelmes  ke-
reszthordozásunk,  önfeláldozó  szeretetünk  és  megbocsátásunk
aratássá  lesz.  Életünk  minden  jelensége  az  örökéletben  fut  ösz-
sze s az örök aratás felé mutat.

3.  A  vetés  és  aratás  együtt  Isten  örökkévaló  tanítását  közű.
Ennek  a  tanításnak  halálos  komolyságát  ez  az  ige  Kiélezetten
hangsúlyozza:  az  Isten  nem  csúfoltatik  meg.  Tanuljuk  meg  hát
ezeket a tanításokat.

Mindig  vetsz  és  mindig  aratsz!  Az  élet  folytonos  vetés  és
folytonos  aratás.  Állandóan  ennek  a  kettős  műveletnek  vagy
részese.  Rajtad  és  veled  megy  végbe  a  vetés.  Vet  az  Isten,  az
élet,  az  ember  testednek,  lelkednek.  Vigyázz,  hogy  melyiket  fo-
gadod  el  és  melyiket  utasítod  el.  Azután  te  is  mások  magvetője
leszel.  Vigyázz,  hogy  mások  számára  mit  vetsz,  mert  felelős
vagy öntudatos, vagy öntudatlan vető munkádért.

Mindig  a  léleknek  vess!  Nem  vethetsz  a  testnek  is  és  a  lé-
leknek  is.  Egymás  mellett  álló  két  különböző  életelv  a  test  és
lélek,  csak  egyiket  szolgálhatod.  Ez  az  igazság  letépi  a  kétlaki
életet  élők  álarcát.  Magadat  csalod,  ha  azt  hiszed,  hogy  kétfelé

 



271

oszthatod  szívedet,  lelkedet  és  kétféle  életet  élhetsz.  Ez  a  fele-
másság  nagy  öncsalás,  ámító  hitegetése  a  léleknek  és  vetéssel
erősítése  a  testnek.  Te  csak  a  léleknek  vess,  de  egészen  határo-
zottan és egyedül csak a léleknek.

Arra  is  vigyáznod  kell,  hogy  nem  elég  a  test  magvetése
ellen  harcolni.  Szükséges,  hogy  amikor  óvakodsz  a  testnek
vetni,  feltétlenül  vess  a  léleknek.  A  lélekkel  öld  meg  a  testet.
A  romboláson,  a  tagadáson,  az  irtáson  kívül  szükséges,  hogy
a  lelket  jóval  telítsd.  Ezt  az  élettanácsot  így  fejezi  ki  az  apostol:
Ne  győzettessél  meg  a  gonosztól,  hanem  a  gonoszt  jóval  győzd
meg! (Róm. 12, 21.)

Vigyázz  a  vetés  és  aratás  örök  logikai  törvényszerűségére.
A  vetés  a  hang,  az  aratás  a  visszhang.  A  kettő  tulajdonképpen
ugyanaz.  A  vetés  az  Ígéret  és  elindulás,  az  aratás  a  célhoz  ér-
kezés  és  gyümölcs.  Az  aratás  kiteljesedett  vetés,  mely  erősített,
emelkedett  alakban  önmagát  nyújtja.  Azután  minden  vetés
aratássá,  minden  aratás  új  vetéssé  lesz.  Nem  teszel  semmit,
mégis  új  vetési  munka  megy  végbe  és  új  aratás  előtt  állsz.  A
vetésnek  és  aratásnak  tehát  benső  kapcsolata  van.  Önmagát
növeli  és  önmaga  számára  lesz  új  vetés  és  új  aratás.  Sőt  a  kettő
nemcsak  logikai  kapcsolatot,  hanem  emelkedő  fokozást  is  mu-
tat.  Gondolatot  vetsz,  érzelmet  aratsz.  Érzelmet  vetsz,  tettet
aratsz.  Tettet  vetsz,  szokást  aratsz.  Szokást  vetsz,  jellemet  aratsz.
Jellemet  vetsz,  életsorsot  aratsz.  Áll  ez  a  lélek  és  test  vetésére
egyaránt.

További  tanítás:  minden  erődet  a  lélek  vetésére  és  aratására
fordítsd.  Ehhez  az  egész  ember  kell.  Szükség  van  értelmi  képes-
ségedre,  mert  ez  a  kérdés  belátást  és  megértést  követel.  Szükség
van  szívedre,  mert  elfojtott  bűnös  érzések  zsarátnokából  tiszta
vágyak  lángjainak  kell  benned  fellobogniok.  Sóvárognod  kell
egy  megtisztult,  boldogító  élet  után.  Égő  szemekkel  meg  kell
állnod  életmeződ  szélén  s  tikkadtan,  vágyakozva  el  kell  kiálta-
nod  sóvárgásodat:  én  ezután  a  léleknek  akarok  vetni  és  nem
a  testnek!  Ez  a  lépés  azután  már  átvezet  az  akarathoz.  Új  irány-
ban  kell  elindulnod,  harcolva,  küzdve,  önmagadat  naponként
marcangolva  és  legyőzve.  Gondolod,  hogy  ez  könnyű?  Vigyázz,
mert  az  elbizakodottság  biztos  bukás!  A  harc  nehéz.  Belátásodat
új  megfontolások  gáncsolják.  Gondolatod  ellen  ezer  gondolat
támad.  Érzéseidet  ellenséges  érzelmek  ostromolják.  Akaratodba
belekapcsolódnak bűnös vágyak és kényelmes tehetetlenségek.

 



272

Avagy  eljutsz  egy  csalóka  látszat-eredményhez,  egy  hazug  ara-
táshoz.  Azt  gondolod,  hogy  a  becsületes  munka,  az  elért  siker,
kedvező  elhelyezkedésed  és  kivívott  tekintélyed  eléggé  bizo-
nyítja  az  aratás  értékét.  Nem  lehet  elegendő  az,  hogy  mivé
lettél az emberek előtt és mit mondanak rólad az emberek.

De  vájjon  mi  lesz  veled,  ha  értelmed,  szíved,  akaratod  tel-
jességével  sem  tudod  a  kívánt  eredményt  elérni?  A  vetés  és
aratás örök törvénye válaszol kérdésedre.

Nem  te  vetsz  és  nem  te  aratsz,  hanem  az  Isten.  Te  csak
engeded,  hogy  az  Isten  vessen.  Szántóföldnek  kínálod  fel  lelke-
det  s  az  ígéret  mezejévé  teszed  életedet.  Ami  áldott  vetésképen
jó  van  életedben,  eredete  szerint  nem  a  tiéd,  hanem  az  Istené.
Ami  érték  mutatkozik  aratásodban,  nem  a  tiéd,  hanem  Istené.
Ha  csodahatású  választóvízzel  megállapíthatnád,  hogy  életed  ki-
alakulásában  és  célhoz  érkezésében,  vetésében  és  aratásában  mi
a  tied  és  mi  az  Istené,  megdöbbenéssel  látnád,  hogy  a  lélek  ve-
tése  és  aratása  mindig  kegyelem,  tied  pedig  semmi  egyéb,  hanem
a  test  vetése  és  a  test  aratása.  El  kell  tehát  érkezned  bűnös
gyarlóságod  belátásához,  hogy  kinyújtott  könyörgő  kézzel  meg-
ragadd  mennyei  Atyád  feléd  táruló  kezét.  Magad  erejével  képte-
len  vagy  minderre,  de  elég  néked  az  ő  kegyelme.  Mert  a  vetés:
gondviselő  és  megsegítő  kegyelem,  az  aratás  pedig:  megáldó
és megbocsátó kegyelem.



Az ember igazi arca.

Gal.  5,  13.  Ti  szabadságra  hivattatok,  csakhogy  a  sza-
badság  ürügy  ne  legyen  a  testnek,  sőt  szeretettel  szolgáljatok
egymásnak.

Mindig  érdekes  feladat  megrajzolni  valakinek  az  arcát.
Ha  festő  erre  a  feladatra  vállalkozik,  megkeresi  a  jellemző
vonásokat,  a  színeket,  árnyékokat  s  azok  összhatását.  Tudja
azonban,  hogy  a  vonalak,  színek,  árnyékok  mögött  titokzatos
tényező  rejtőzködik:  a  lélek.  Ha  tehát  az  ember  igazi  arcát
akarja megrajzolni, megkeresi a lelkét.

Ezt  a  feladatot  tűzi  maga  elé  Pál  apostol,  aki  az  ember
mindennapi  arca  helyett  az  Isten  által  megváltott  ember  igazi
arcát  keresi.  Az  életigenlés  és  élettagadás,  a  törvényszerűség  és
törvényellenesség  között  meg  akarja  állapítani,  hogy  milyennek
kell lennie az ember igazi arcának.

Pál  apostol  szerint  az  ember  igazi  arcát  a  szabadság  tükré-
ben  ismerjük  meg.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy  az  emberen  az
igazi  arc  akkor  dolgozódik  ki,  ha  a  szabadságnak  három  köve-
telését  önmagán  teljesíti.  Ez  a  három  követelés:  1.  a  szabadság
hivatás; 2. a szabadság küzdelem; 3. a szabadság szolgálat.

1.  Az  ember  igazi  arcának  első  vonása  abban  rejlik,  hogy
a szabadság hivatás.

Ti  szabadságra  hivattatok!  mondja  az  apostol.  Ez  a  mondat
általános  felelet  arra  a  kérdésre,  hogy  az  embernek  ezen  a
földön  mi  az  egyetemes  emberi  küldetése.  Az  apostol  ezzel  az
egyetemes  meghatározással  felel:  ti  szabadságra  hivattatok!
Nem  mondja,  hogy  egyiket  orvosnak,  a  másikat  hivatalnoknak,
tanárnak,  barázda  járónak,  gazdagnak,  vagy  koldusnak  hívta  el
az  Isten,  hanem  azt  mondja,  hogy  az  ember  szabadságra  hivatott
el.  Nekem  is  azt  mondja  az  apostol,.hogy  én  szabadságra  hivat-
tam el.

Arra  nézve,  hogy  mi  biztosítja  az  ember  szabadságát,  téves
nézetekkel   kell   leszámolnunk.   Tévedés  azt   gondolni,   hogy  a

 



274

szabadság  a  kedvező  külső  életviszonyokban  rejlik  s  azt  jelenti,
hogy  az  ember  szabad  elhatározását  és  cselekvését  nem  kor-
látozzák  a  kedvezőtlen  külső  viszonyok.  Tévedés  az  is,  hogy
a  szabadság  a  belső  korlátok  megszűnésében  áll  s  minél  tel-
jesebb  függetlenséget  jelent.  A  szabadság  biztosítéka  tehát  nem
abban  áll,  hogy  cselekvésünkben  nem  gátolnak  különböző  korlá-
tok  s  hogy  elhatározásunk  megvalósításában  egyedül  a  mi
akaratunk érvényesül.

A szabadság  sokkal  több  ennél.  A  szabadság  az  ember  lénye-
gének  megvalósulása,  vagyis:  életfeltétel  és  életállapot.  Élet-
feltétel,  mert  a  szabadság  megteremti  azokat  az  életkörülmé-
nyeket,  melyek  az  emberhez  méltó  élet  kialakításához  szüksé-
gesek.  Életállapot  pedig  azért,  mert  az  ember  belső  berendez-
kedésében  és  irányzatában  állandósítja  és  érvényesíti  tiszta
emberi lényegét.

Ha  tehát  meg  akarom  érteni,  hogy  milyen  szabadságra
hivattam,  akkor  emberi  lényegemet  kell  megállapítanom.  Ezt  az
emberi  lényeget  nem  határozhatom  meg  sem  önmagamból,  sem
a  világból,  sem  az  engem  körülvevő  környezetből.  Nem  állapít-
hatom  meg  testi  és  szellemi  életemből,  vagy  azokból  az  élet-
célokból,  melyek  életemet  irányítják  és  cselekvéseimet  befolyá-
solják.  Azért  nem  állapíthatom  meg  ezekből  a  tényezőkből,
mert  a  bennem  elmúlásra  ítélt  tényező  nem  lehet  az  én  emberi
lényegem  kifejezője.  A  megmaradóban  keli  lényegemet  meg-
találnom.  Eljutok  tehát  ahhoz  az  igazsághoz,  hogy  emberi  lénye-
gem:  a  lélek,  mely  belekapcsol  egy  örökkévaló  világba  és  örök-
kévaló  célokat  tár  elém.  A  lélek  az  én  emberi  lényegem,  mert
az  belekapcsol  az  Istenbe.  Az  én  emberi  lényegem  tehát  nem
bennem  van,  hanem  az  Istenben.  Emberi  szabadságom  nem  ben-
nem,  nem  életkörülményeimben,  avagy  elhelyezkedésemben  van,
hanem az Istenben.

Szabaddá  leszek,  ha  felszabadulok  mindentől,  ami  engem
Istentől  elválaszt  és  ha  birtokába  jutok  mindennek,  ami  engem
Istennel egyesít.

Isten  szabaddá  tesz.  Kiszabadít  a  bűn  rabságából,  a  leg-
rettenetesebb  és  legveszedelmesebb  szolgaságból.  Kiszabadít  a
törvény  rabságából  is.  Nem  elégszik  meg  parancsolatainak  kény-
szerű  betöltésével.  Nem  olyan  szabad  embert  akar  maga  előtt
látni,  ki  fogcsikorgatva,  öklét  rázva,  kénytelen-kelletlen  enge-
delmeskedik  a  törvénynek.  Nem  értékeli  ezt  a  szolga-engedel-

 



275

mességet.  Szabaddá  tesz  minket  a  törvénytől,  úgy  azonban;
hogy  nem  a  törvényt  rendeli  alánk,  hanem  minket  emel  a  tör-
vény  fölé.  Szívünket  megnyeri  a  maga  számára  s  ennek  követ-
keztében  nem  kényszerűségből,  avagy  félelemből,  hanem  ön-
kéntes  boldogsággal  engedelmeskedünk  az  ő  parancsolatának.
Ezzel  megszabadít  a  cselekedet  szolgaságából.  A  törvény  fölé
emel  azzal,  hogy  nem  a  cselekedetet,  hanem  a  belső  erkölcsi
indítóokot  teszi  mértékké.  Mivel  pedig  a  legtisztább  erkölcsi
indítóokkal  sem  tudjuk  a  törvényt  betölteni,  nem  cselekede-
tünk  fontos,  hanem  Isten  kegyelme.  Hova  vezet  tehát  ez  a  gon-
dolatsor?  Elvezet  ahhoz  az  igazsághoz,  hogy  szabadságunkat
nem az  biztosítja,,  amit  mi  cselekszünk,  hanem amit  Isten  cselek-
szik velünk és értünk.

A  szabadságra  elhívatás  röviden  egybefoglalva  azt  jelenti,
hogy  Isten  Krisztus  által  új  életre  megváltott  és  elhívott  min-
ket az üdvösségre.

Pál  apostol  emberi  arcképén  ez  a  szabadság  első  vonása:
a  szabadság  hivatás!  Vájjon  a  mi  emberi  arcunkon  megvan-e  a
szabadság első vonása?

Ti  szabadságra  hivattatok!  mondja  az  apostol.  Emberi  vol-
tunk  végső  célja  nem  a  ragyogó  életpálya,  a  magasra  ívelő
érvényesülés,  a  kedvező  elhelyezkedés.  Nem  az  az  életcél,  hogy
nagy  emberek,  befolyásos  hatalmasságok,  gazdag  életkirályok
legyünk,  hanem  hogy  felemelkedjünk  a  szabadság  méltóságára.
Élethivatásunk  az,  hogy  Isten  megváltottai  legyünk.  De  ezzel
kapcsolatban  éreznünk  kell  azt  is,  hogy  emberi  szabadságunk
legnagyobb  akadálya  nem  a  koldustarisznya,  nem  az  elhelyez-
kedés  lehetetlensége,  nem  a  jó  szerencse  hiánya,  hanem  a  bűn.
És  éreznünk  kell,  hogy  nem  mi  magunk,  nem  más  ember,  nem
a  vagyon,  a  tudás,  a  szerencse,  a  hatalom  tesz  minket  szabaddá,
hanem egyedül a megfeszített Krisztus.

Sokszor  halljuk  a  kérdést:  mi  leszel,  fiam?  És  a  válasz:
földműves  leszek,  mint  az  apám;  tanító,  lelkész,  orvos,  hivatal-
nok,  ügyvéd,  kereskedő,  iparos  leszek!  Közben  pedig  kérdező
és  kérdezett  elfelejtik,  hogy  minden  ember  szabadságra  hiva-
tott,  tehát  mindenekelőtt  és  mindenekfelett  szabad  emberré  kell
lennie!  Ennek  a  bűnös  magafelejtkezésnek  azután  meg  van  a
fájdalmas  eredménye  is!  Seregestől  látunk  embereket,  kik  válasz-
tott  hivatásukat  kiválóan,  becsületesen  betöltik,  de  életük  végéig
sem  jut  eszükbe,  hogy  őket  az  Isten  szabadságra  hívta  el.  Nem

 



276

gondolnak  a  szabadság  örök  akadályára:  a  bűnre.  És  nem  lát-.
ják  meg,  hogy  az  ő  szabadságuk  Krisztus  keresztfáján  születik
meg s egyedül Krisztus által válik tulajdonukká.

Életed  gyökeréig  hatol  a  kérdés:  mire  hivattál  el?  Ne  felelj
egy  hivatáskör  megjelölésével,  mert  életed  értéke  és  lelked
üdvössége  érdekéből  Isten  más  választ  vár  tőled.  Tudd,  meg,
hogy  Isten  a  legnagyobb  emberi  méltóságra:  szabadságra  hívott
el s a megváltó Jézus téged szabaddá akar tenni!

2.  Az  ember  igazi  arcán  a  második  vonás  abban  áll,  hogy
a szabadság küzdelem.

Az  emberi  szabadságot  nem  kapjuk  készen,  érte  küzdenünk
kell.  A  szabadság  mindig  küzdelemnek  az  eredménye.  Mivel
pedig  emberi  lényegünket  a  lélekben  ismertük  fel,  megállapít-
hatjuk  azt  is,  hogy  a  szabadságot  csak  a  lelkünkért  folytatott
küzdelemmel  vívhatjuk  ki.  Ez  pedig  olyképpen  történik,  hogy
meg  kell  semmisítenünk  mindazt,  ami  a  szabadság  elnyerését
megakadályozza  és  meg  kell  szerezni  mindazt,  ami  a  szabadság
kialakulásához szükséges.

A  lélekért  való  küzdelem  állandó  feladata  az  embernek.
A  test  és  lélek  harca  folyton  tart.  Az  ember  a  test  érzéki  életé-
nek  rabságában  él.  ösztönök,  vágyak,  állati  indulatok  igyekez-
nek  leigázni  lelkét.  Nemcsak  a  durva  érzéki  bűnökre,  hanem
az  élet  általános  érzéki  irányzatára  is  gondolnunk  kell.  Az  utca,
a  társasélet,  a  színházak  és  mozgóképszínházak,  a  különféle  szó-
rakozások,  a  napisajtó  és  könyvek  magukon  hordozzák  az
érzékiség  bélyegét.  Folytonos  harc  tombol  előttünk  és  bennünk:
a  test  harca  a  lélek  ellen.  Sokszor  eltorzul  az  Isten  képére  terem-
tett  ember  arca  s  ha  beletekintünk  az  evangéliom  tükrébe,  visz-
szariadunk saját magunktól.

A  szabadságért  küzdenünk  kell,  mert  emberi  teremtettsé-
günk  azt  elkerülhetetlenül  szükségessé  teszi.  De  küzdenünk  kell
azért  is,  mert  megváltottságunk  nem  jelenti  a  megváltás  gyü-
mölcsének  bírását.  Krisztus  keresztfai  halála  nem  jelenti  azt,
hogy  halála  áldásaiban  én  is  részesülök.  Ha  Krisztus  szenvedett
és  meghalt  is  értem,  én  azért  benne  élek  az  élet  állandó  küzdel-
mében.  Testem  folytonos  harcban  áll  a  lelkemmel,  én  magam
pedig  az  Istennel.  Szabadságomból  könnyen  lesz  szabadosság,
vallásosságom  könnyen  sorvad  látszat-  és  fél-vallásossággá.
Ismerem,  de  nem  ismerem  el  az  Istent.  Látom  Krisztust,  de
nincs  Megváltóm.  Van  egyházam,  de  az  csak  valami  külső  szer-

 



277

vezet  az  én  számomra.  Hallom  néha  Isten  igéjét,  de  az  nem
jelent  mindennapi  kenyeret.  Visszaemlékezem  a  szentségekről
szóló  tanításra,  de  azok  számomra  kiszáradt  kutak  csupán.  így
állok itt a küzdő pályán!

A  szabadságért  való  küzdelemnek  vannak  eszközei.  Kétféle
módon  erősíthetem  önmagamat  ebben  a  nagy  harcban.  Először
azzal,  hogy  a  lélek  ellen  küzdő  testet  fegyelmezem.  Uralkodom
ösztöneim  felett.  Megtagadom  szenvedélyeimet.  Tiszta,  erős,
egészséges  aszkézist  gyakorlok.  Másodszor  azzal,  hogy  a  lélek
eszközeivel  megerősítem  lelkemet.  Ennek  áldott  eszköze  az
Isten  igéje,  mely  nemcsak  Isten  akaratát  közlő  szavakat  jelent,
hanem  Istennel  való  közösségem  megteremtését  is.  Isten  az  ő
igéje  által  építi  ki  velem  való  közösségét.  Ha  Isten  igéjét  olva-
som,  hallgatom,  befogadom,  akkor  Istent  fogadom  be.  Az  ige
által  Istennel  először  lelkiközösségbe,  azután  életközösségbe
lépek.  Mivel  pedig  egyedül  Isten  teheti  a  lelket  szabaddá,  senki
sem  lehet  szabad  Isten  igéjének  segítése  nélkül.  Nincs  tehát  na-
gyobb  lelki  erőközlés  a  szabadságra  törekvő  ember  számára,
mint  Isten  igéje.  És  nincsen  elvakultabb  és  botorabb  elbizako-
dottság,  mint  mikor  az  ember  felhasználás  nélkül  hagyja  az
Isten  igéjében  néki  felajánlott  erőforrást.  Hit,  erő,  életemelke-
dés csak Isten igéje által lehetséges.

Aki  Isten  igéje  nélkül  akarja  kivívni  szabadságát,  az  el-
buktatja önmagát.

A  lelki  fegyverekhez  tartozik  a  szentség.  Az  ige  mellett  ez
az  egyedüli  lehetőség  a  Krisztussal  való  teljes  egyesülésre.
A  lelki  szabadságharc  legáldottabb  fegyvere.  Jézus  diadalmas-
kodva  bűnön,  halálon  és  poklon  élő  hatalomként  belép  életembe.
Nem  élek  egyedül,  magamra  utalva,  Sátánnak  kiszolgáltatva,  ha-
nem  él  bennem  a  Krisztus.  Fontos  hivatása  van  az  imádságnak
is,  mely  állandó  kapcsolatot  biztosít  Isten  és  az  emberek  között.
Ezeket  a  fegyvereket  Isten  az  egyházban  kínálja  fel  nékünk.  Az
egyházban  pedig  a  Szentlélek  munkálkodik.  A  szabadságért  való
küzdelem  igazi  nagy  harcmezője  tehát  az  anyaszentegyház,
melyben  Isten  felfegyverez  minket  az  igazi  szabadságért  való
harcra.

A  szabadságért  való  küzdelemben  fontos,  hogy  küzdelmünk
ne  legyen  egyoldalú.  Elvész  az,  aki  csak  védekezik  a  test  kísér-
tései  ellen.  Nem  elég  a  test  kívánságait  és  bűneit  elnyomni,  ha-

 



278

nem  ugyanakkor  erősítenünk  kell  a  lelket  is.  Nem  elég  a  rosszat
megtagadni, hanem a rossz helyébe jót kell állítanunk.

Elejétől  fogva  világosan  kell  látnunk  saját  gyengeségünket.
Ha  megtagadjuk  is  testünket  és  ha  állandóan  erősítjük  is  lelkün-
ket,  a  győzelmet  nem  tudjuk  biztosítani.  Minden  küzdelmünk
vége  új  kezdetet,  annak  látszólagos  befejezése  mindig  befeje-
zetlenséget  jelent.  A  győzelem  nem  az  ember,  hanem  az  Isten
kezében  van,  feltétele  nem az  emberi  erő,  hanem az  isteni  kegye-
lem.  A  szabadságért  való  küzdelem  tehát  Istenre  mutat  és  Isten-
hez vezet.

Vigyázz!  Küzdelem  nélkül  nincs  szabadság.  Küzdelemmel  is
csak  akkor,  ha  lelked  érvényesüléséért  minden  fegyvert  harcba
viszel és ha nem egyedül küzdesz!

3.  A  szabadság  arcán  a  harmadik  vonás  az,  hogy  a  szabad-
ság szolgálat.

Az  apostol  megállapítja,  hogy  mi  szabadságra  hivattunk,
de  figyelmeztet  arra  is,  hogy  a  szabadság  ne  legyen  ürügy  sza-
bados  testi  életre,  hanem  „inkább  szeretettel  szolgáljunk  egy-
másnak.”

Ez  az  ige  egymás  mellé  állít ja a  szeretetet  és  a  szolgálatot.
A  szeretet  kiterjeszti  kötelességünk  határait.  Nemcsak  magunk-
ról  van  szó,  hanem  embertársainkról  is.  A  szolgálat  szó  pedig
kötelességünk  mélységét  jelöli  meg.  Azt  jelenti,  hogy  önmagunk
alárendelésével,  lemondással,  önmegtagadással  kell  életünket
átélnünk.

De  mindkettő,  a  szeretet  és  a  szolgálat  is,  a  szabadsággal
van  egybekapcsolva.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy  a  szolgálat  köte-
lességének  a  szeretet  által  való  gyakorlása  mindig  Istennel  való
közösségben  történik.  Hiszen  láttuk,  hogy  Isten  nélkül  nincsen
szabadság,  hanem  a  szabadság  éppen  Isten  által  biztosított  fel-
szabadulás.

A  szabadság  szolgálata  tiltakozás  az  önző  élet  ellen,  mely
önmagát  állítja  oda  élete  középpontjába  és  csak  önmagában
ismeri  fel  boldogságának  biztosítékát.  De  egyszersmind  tilta-
kozás  a  szolgálat  azon  felfogása  ellen  is,  mintha  az  kizárólag
embertársainkért  és  a  közért  történnék.  A  szolgálat  tárgyát  em-
berek  képezik  ugyan,  de  végső  rendeltetésében  nem  az  embere-
kért,  hanem  az  Istenért  van.  A  szabadság  szolgálata  Isten-szol-
gálat.  Szolgálatot  végez  a  gyermek,  a  szülő,  a  családfenntartó
férfi,  a  foltozgató  öregasszony.  Szolgálatot  vár  mindnyájunktól

 



279

a  nemzet,  a  társadalom,  az  egyház,  a  haza.  De  minden  szolgá-
latunk  magasabb  avatást,  színt,  bélyeget,  tartalmat,  jelentőséget
nyer  azáltal,  hogy  Istent  szolgáljuk  s  az  ő  dicsőségével  töltjük
meg szolgálatunkat.

Ennek  megfelelően  átalakulnak  a  szabadság  szolgálatához
szükséges  erők.  Hitünkkel  felemelkedünk  Krisztushoz,  hogy  az-
után szeretetünkkel leszálljunk az emberekhez.

Luther  írja,  hogy  a  keresztyén  ember  nem  önmagában,  ha-
nem  Krisztusban  és  felebarátjában  él.  Krisztusban  él  a  hit,  fele-
barátjában  a  szeretet  által.  A  hit  által  önmaga  fölé  emelkedik,
egészen  az  istenhez.  A  szeretet  által  pedig  önmaga  alá  száll  és
mégis  Istenben  marad.  Ez  az  igazi  lelki  szabadság,  mely  a  szívet
szabaddá  teszi  minden  bűntől,  törvénytől  és  parancsolattól,
amely  minden  szabadságot  felülmúl,  mint  ahogy  felülmúlja  az
ég a földet.

Az  ember  igazi  arcát  kerestük.  És  íme,  megtaláltuk  azt  a
Krisztus  által  szerzett  szabadságban.  Ez  a  szabadság  hivatás,
küzdelem  és  szolgálat.  Minél  tovább  nézzük  ezt  az  arcot,  annál
inkább  felismerjük  rajta  Krisztus  arcát.  Míg  csendesen  keres-
gélem  arcomon  a  hozzávaló  hasonlatosságot,  imádkozó  hittel
elmondom  fogadásomat:  ilyen  szeretnék  lenni!  Ilyen  akarok
lenni! Ilyen leszek Isten kegyelméből!

 



A hála követelései.

Luk.   17,   17.   Felelvén  Jézus,  monda:   avagy   nem  tízen
tisztulának-e meg? A kilence pedig hol vagyon?

A  világ  legháládatlanabb  teremtése  az  ember.  Minden
teremtmény  valamiképen  visszaadja  a  neki  juttatott  jótéteményt,
az  ember  adós  marad  vele.  A  föld  visszafizeti  a  napsugarat,
az  esőt,  az  emberi  kéz  munkáját,  még  a  benne  szétomló  élet-
ből  is  új  életet  növeszt.  A  búzaszem  visszaadja  a  föld  acélerejét.
A  szőlőgerezd  az  ősi  vulkanikus  föld  ízét,  a  harmatban  fürdött
napsugár  zamatját.  Az  erdő  meghálálja  a  vihart,  mely  lombo-
zatából  kifésüli  a  száraz  ágakat.  Az  állat  hűséggel  fizet  az  eléje-
vetett  koncért.  Csak  az  emberről  pereg  alá  hatástalanul  Isten
és  ember  jósága.  Mindent  természetesnek  tart.  Jogos  követelé-
sének  kielégítését  látja  abban,  ami  vele  történik.  Mindent  el-
fogad,  de  nem  fizet  hálával.  Az  embernek  a  régi  görög  példaszó
intését  kellene  érvényesítenie:  ami  jót  veled  tesznek,  vésd  már-
ványba,  amit  te  teszel  másokkal,  írd  homokba.  Ennek  azonban
épen megfordítottja történik.

Pedig  a  háládatosság  jelentősége  nagy.  Hacsak  magában
álló,  elkülönítetten  élő  érzés  lenne,  nélküle  akkor  is  szegény
lenne  az  érzések  virágoskertje.  Ha  csupán  egy  megszokott
jellemtulajdonság  lenne,  akkor  is  hiányoznék  az  erény  koroná-
jából  a  legdrágább  gyöngy.  Azonban  a  hála  nem  érzés  és  nem
jellemtulajdonság  csupán,  hanem  belső  emberi  lényünk  meg-
nyilatkozása.  Ebből  az  következik,  hogy  azt  nem  sajátíthatjuk
el,  nem  szerezhetjük  meg  lelki  fegyelmezéssel,  avagy  annak  ön-
magunkra  erőltetésével,  hanem  egész  egyéniségünket  meg  kell
változtatnunk.  Életünk  belső  lelki  tartalmától  függ,  hogy  van-e
bennünk  háládatosság.  De  ebből  következik  az  is,  hogy  a  hála
általában  erkölcsi  értékünk  mutatója.  Hiánya  nemcsak  egy  kis
lényegtelen  hiányosság,  hanem  belső  összeomlással  járó  alap-

 



282

vető  hiba,  mely  tragédiát  szül,  amint  hogy  a  tíz  bélpoklos  közül
kilencnek a háládatlansága tragédiát jelentett.

A  háládatosságnak  három  követelése  van:  1.  ismerd  meg
a  veled  közölt  jótéteményeket;  2.  lásd  meg  érdemetlenségedet;
3. fizess igazi hálával.

1.  Az  első  az,  hogy  meg  kell  ismernünk  a  velünk  közölt
jótéteményeket.

Az  elégedetlenség  korában  sokan  azt  állítják,  hogy  nekik
nincsen  okuk  hálaadásra,  mert  semmit  sem  kaptak.  Nézzünk
a kérdés szemébe.

Maga  az  élet  különböző  lehetőségeivel,  örömeivel,  munká-
jával,  keresztjével,  hálaadásra  kötelez.  Jótétemény  az,  hogy
élünk  és  küzdhetünk  létünkért.  Van  testünk.  Érzékszerveink
világok  gazdagságát  tárják  fel  előttünk.  Van  értelmi  képessé-
günk,  tudunk  gondolkodni,  ítélni  és  emlékezni.  Van  lelkünk  s
igéret  szerint  bírjuk  az  örökkévalóságot.  Gondoskodás  történik
erről  az  örökkévaló  lélekről.  Isten  állandó  munkáját  tapasztal-
juk.  Van  egyházunk,  Bibliánk,  szentségeink  és  mindenek  előtt
és felett: van Megváltó Krisztusunk.
Mondhatja-e bárki is, hogy neki nincsen oka a hálaadásra?

Az  emberektől  is  sokat  kaptunk.  Szüleink  gondoskodó,
nevelő  munkájában  részesültünk.  Jellemünkben  elhatározó,  ko-
moly  vonások  húzódtak:  édesatyánk  hatása.  Kedélyünk  és  gon-
dolkodásunk  édesanyánk  lelki  örökségét  hordozza.  A  családi
tűzhelyről  drága  emléket  és  nevelő  közszellemet  hoztunk.  Taní-
tóink,  igehirdetőink  lelküket  közölték  velünk.  Barátaink  for-
málólag  hatottak  reánk.  A  templom  és  a  gyülekezeti  közösség
belső  emberünket  építette.  Még  ellenségeinknek  is  hálával  tarto-
zunk, mert önvizsgálatra, önfegyelemre neveltek.

Ha  hiányzott  volna  ezen  tényezők  valamelyike,  talán  más-
ként  alakult  volna  ki  életünk.  Talán  mi  járnánk  rongyos  ruhá-
ban  a  koldusok  vándorútján,  talán  utánunk  csukódnék  be  a
tömlöcajtó.

Az  elmondottakból  is  világos,  hogy  életünk  középpontjában
a  gondviselő  Isten  áll.  Gondviselésének  célja  azonban  nem  merül
ki  a  testi  élet  fenntartásában.  Gondviselésének  középpontját  lel-
künk  üdvössége  képezi.  A  gondviselő  Isten  munkájában  van
céltudatosság,  határozottság  és  bölcsen  elgondolt  rendszer.
Ő  mindent  azért  cselekszik,  hogy  kiemeljen  a  bűnből,  elvezessen
Krisztushoz s üdvösségünket megadja.

 



282

Nincsen  tehát  ember,  akit  hálára  ne  kötelezne  Isten  végtelen
jósága.

A  történetben  Jézus  rátekint  a  tizedik  meggyógyított  bél-
poklosra és így szól: Hát a kilence hol vagyon?

Tizen  érezték  Isten  gondviselő  szeretetét,  de  közülök  csak
egy  jött  vissza  hálaadásra.  Ez  az  első  megállapítás.  A  második
pedig:  tizen  ajándékul  visszakapták  életüket,  egészségüket,  meg :

maradásukat,  dolgozási  lehetőségüket,  családi  boldogságukat,
de  csak  egy  érezte,  hogy  neki  még  arra  a  legdrágább  ajándékra
is szüksége van, amit egyedül Jézus adhat meg néki.

2.  Az  igazi  háládatosság  csak  akkor  erősödik  meg  szívünk-
ben, ha megismerjük érdemetlenségünket.

Az  érdemetlenség  megismerése  alázatossá  tesz.  Megvizsgál-
juk  emberi  természetünket  és  életünket  s  belátjuk,  hogy  sem-
mire  sincsen  jogunk.  Ez  a  kezdet.  Nehéz  elindulás,  mert  sok  min-
dent  össze  kell  zúzni  bennünk.  Az  alázatosság  bibliai  szava  az
összetöressél  kapcsolódik  egybe.  Magunkat  tehát  össze  kell  tör-
nünk.  A  büszke,  dölyfös,  elbizakodott  embert  össze  kell  törnünk.
Az  önérdekében  elbizakodott  embert  össze  kell  törnünk.  Ebből
nyilvánvaló,  hogy  az  alázatosság  az  emberek  Istenhez  való  vi-
szonyán  gyökerezik.  Értsük  meg:  az  alázatosság  nem  az  embe-
rekhez, hanem az Istenhez való viszonyunk alapján alakul ki.

Emberi  természetünk,  önvizsgálatunk,  Isten  lényegének  és
munkájának  megítélése  alapján  olyannak  kell  lennie  Istenhez
való  viszonyunknak,  hogy  lelkünket  eltöltse  az  alázatosság.
Enélkül az alázatosság mindig üres és látszólagos.

Az  alázatos  ember  felismeri,  hogy  mindent  Istentől  kapunk.
Nélküle  semmik  vagyunk.  De  felismeri  azt  is,  hogy  Istenhez  való
viszonyunkat  a  bün  befolyásolja.  Nincsen  tehát  jogunk  semmihez
sem,  hanem  kizárólag  a  kegyelemre  kell  támaszkodnunk.  Éle-
tünk teljessége Isten kegyelmén nyugszik.

Az  alázatosság  forrása  tehát  az  ember  szívében  van.  Meg-
semmisítőleg  ránehezedik  ugyan  érdemetlenségének  tudata,  de
boldogan  felismeri  a  gondviselő  Isten  kegyelmét.  Önmagáról
mondott  lesújtó  ítélete  találkozik  Istenbe  vetett  hitével.  Minél
jobban  érzi  érdemetlenségét,  annál  nagyobbnak  látja  Isten  jó-
ságát.  A  nagy  halászatra  küldött  tanítvány  szavát  kiáltja  sírva
Isten felé: eredj el Uram, mert én bűnös ember vagyok!

A háládatosságnak Istennel szemben meg kell nyilatkoznia.

 



283

Ennek  fő  alkotórésze:  a  magasztalás.  Minden  alázatosságban
benne  van  a  bűnös  ember  csodálkozó  sóhajtása:  micsoda  az
ember,  hogy  megemlékezel  róla?  Ez  a  magasztalás  azután  ön-
magunkkal  szemben  nevelő  érzelemmé  lesz,  embertársunkkal
szemben  pedig  magatartásunk  szabályozójává.  Alázatosságom
lemondásra,  önmegtagadásra,  lelkiéletem  előtérbe  állítására
kötelez  és  megtanít  arra,  hogy  az  embereket  megértsem,  hibái-
kat elhordozzam, nekik megbocsássak.

A tíz  bélpoklos  közül  kilenc  azért  nem ment  vissza  Jézushoz,,
mert  nem  ismerte  meg  saját  érdemetlenségét  és  nem  érezte  szük-
ségét  annak,  hogy  Jézus  legnagyobb  ajándékát  elnyerje.
        A háládatos emberek között sokan nem ismerik eléggé saját
érdemetlenségüket.  Természetesnek  tartják,  hogy  a  nap  süt,
harmat  hull  a  földre,  van  életük,  testi  egészségük,  lelki  képessé-
gük,  kenyerük,  ruhájuk,  munkájuk.  Egyáltalában  nem  térnek
vissza Istenhez hálaadásra.

Sokak  hálája  azután  csonka  érzés  csupán,  inkább  szó,  mint
érzés,  inkább  beszédben  kimerülő  hálálkodás,  mint  komoly  ma-
gasztalás.  Isten  nagyságát  a  magukra  kedvező  cselekedetekben
látják,  de  nem  keresik  annak  igazi  értelmét  és  végső  célját.  Nem
látják,  hogy  megtartatásuk,  egészségük  visszaadása,  a  kenyér
kézükben,  a  boldogság  családi  fészkükben  mind  csak  azért  ada-
tott  meg,  hogy  visszatérjenek  Jézushoz  és  nála  megmaradjanak.
Mivel  alázatosságukból  hiányzik  az  igazi  mélység,  embertársaik-
hoz  való  viszonyukból  is  hiányzik  az  alázatosság  komoly  tar-
talma.  Az  apostol  arra  int,  hogy  „egyenlő  indulattal  legyünk
embertársainkhoz,  ugyanazon  szeretettel  viseltetvén,  egyérzés-
beri,  egyugyanazon  indulattal  lévén,  semmit  nem  cselekedvén
versengésből,  sem  hiábavaló  dicsőségből,  hanem  alázatosan  egy-
mást különböknek tartván ti magatoknál”. (Fil. 2, 3.)

3. Háládatosságunkat tegyük igazi hálává.
A  legtöbb  ember  a  hála  könnyű  fajával  fizet.  Könnyes  szem,

fellobbanó  érzés,  remegő  szó,  ez  minden.  Sokszor  találkozunk
a  hálás  emberek  ezen  típusával.  Elérzékenyedett  szívvel,  köny-
nyes  szemmel  elmondják,  hogy  az  Isten  megsegítette  őket,  hogy
az  emberek  jósága  feléjük  fordult.  Futó  bárányfelhő  suhanása  ez
lelkiviláguk egén, de annak életük egészéhez nincsen köze.

Az  igazi  hálaadásnak  komoly  előfeltétele,  hogy  az  embernek
el  kell  jutnia  Jézushoz.  Nem  elég  a  távolban  megállni,  nevét

 



284

messzeségből  kiáltani,  nem  elég  azon  gondolkodni,  hogy  majd
elindulok hozzá, hanem el kell jutni Jézushoz.

A  történetbeli  tizedik  visszatérésének  mélyebb  értelme  éppen
abban  van,  hogy  az  megismerte  Jézust,  aki  nemcsak  testi  életét
gyógyította  meg,  hanem  a  lelkét  is  s  ezért  mindennél  és  minden-
kinél  drágábbnak  tartotta.  A  hála  tehát  visszatérés  Jézushoz  és
nála való maradás.

Azután  a  hála  a  jótéteménynek  a  lélekre  vonatkoztatását
követeli.

Úgy  kell  lemérnünk  a  velünk  közölt  jót,  hogy  azt  kapcso-
latba  hozzuk  lelkünkkel  és  üdvösségünkkel.  Ne  csak  azt  nézzük,
amit  Isten  szemmel  láthatóan,  kézzelfoghatóan  velünk  tett,  ha-
nem azt is, amit a lelkünkért cselekedett.

A  hála  Isten  magasztalására  indít.  Nem  maradunk  némák.
Szívünkből  ajkunkra  tör  a  boldog  hálaadás.  Kevesebb  lesz  imád-
ságunkban  a  követelődző,  avagy  csendesen  elrejtett  kérés  és
több az ujjongó, alázatos hálaadás.

Hálánk  tisztító  folyamként  rááramlik  életünkre.  Az  állandó
YÍZ csendes  erejével  lecsiszolja  életünk  medrének  érdes  kőkoc-
káit,  tisztítja  tartalmát,  sodorja  iszapos  terhét,  frissen  tartja
Yízét. Új életet teremt és táplál.

A  hála  nemcsak  egyes  esetekben  ébred  fel  szívünkben,  ha-
nem  állandó  lelkiállapottá  lesz.  Érezzük  nagy  veszedelem  elmú-
lásakor,  betegségből,  halálból  szabaduláskor,  különleges  nagy
«letfordulókon.  De  érezzük  csendes  szürke  napok  hosszú  során
is,  mikor  látszólag  semmisem  történik  velünk.  A  hála  nemcsak
különleges  feltörő  érzelem,  hanem  állandó  lelkiállapot.  Életün-
ket  Isten  gondviselő  szívén  tudjuk  és  ez  a  tudat  állandó,  boldog
hálaadást  vált  ki  belőlünk.  Az  ószövetségi  könyv  szerint  (Móz.
III.  6,  12—13.)  az  oltáron  állandó  tűznek  kellett  égnie  s  az
oltár  őrizőjének  azt  állandóan  táplálnia  kellett.  „A  tűz  szüntelen
égve maradjon  az  oltáron  és  el  ne  aludjon,”  mondja  a  törvény.
Ez  az  igazi  hála  isteni  követelése.  Minden  időben,  mindenért
és  állandóan  adjunk  hálát.  Azért  is,  hogy  van  okunk  hálát  adni
és hogy szabad nekünk hálát adni.

A  tíz  bélpoklosról  szóló  történet  nem  példázat,  hanem
tragédiát  rejtő  élettörténet.  Fájdalmas  kialakulása  kettős.  Jézus
tragédiája,  mert  aki  mindent  odaadott  és  önmagát  is  áldozatul
adta,  tíz  közül  csak  egynek  az  életét  hódította  meg.  De  egy-
szersmind  az  ember  tragédiája  is.  Jézus  a  visszatért  tizediken

 



285

túl,  messze  távolságban  meglátja  az  elmaradt  kilencet  s  mö-
göttük  az  elveszett  emberek  ármádiáját.  Lelkük  porbahull,  érté-
kük  elvész,  égilángjuk  sötétségbe  temetkezik,  homlokukon  a
halál  bélyege  sötétedik.  Mindez  pedig  azért,  mert  hiányzik
belőlük a háládatosság.

Ellenben  a  háládatosság  boldogsága  felmérhetetlen,  fogla-
lata és tartalma pedig ez a két szó: megmaradás Jézusban.

 



A mai ember betegsége.

Márk  7,  31—37.  „Aztán  ismét  kimenvén  Tirus  és  Sidon
határaiból,  a  galileai  tengerhez  méné,  a  Tízváros  határain  át.
És  hozának  néki  egy  nehezen  szóló  siketet  és  kérik  vala  őt,
hogy  vesse  reá  kezét.  Ő  pedig,  mikor  kivitte  vala  azt  a  soka-
ság  közül  egymagát,  az  ujjait  annak  fülébe  bocsátá,  és  köp-
vén  illeté  annak  nyelvét,  és  föltekintvén  az  égre,  fohászkodék,
és  monda  néki:  Effata,  azaz:  nyilatkozzál  meg.  És  azonnal
megnyilatkozának  annak  fülei:  és  nyelvének  kötele  megoldó-
dók,  és  helyesen  beszél  vala.  És  megparancsolá  nékik,  hogy
senkinek  se  mondják  el:  de  mennél  inkább  tiltja  vala,  annál
inkább  híresztelek.  És  szerfelett  álmélkodnak  vala,  ezt  mond-
ván:  Mindent  jól  cselekedett:  a  siketeket  is  hallókká  teszi,
a némákat is beszélőkké.”

Isten  egészséges  embereket  akar  látni.  Azt  akarja,  hogy  a
Földön  ép  testű  és  ép  lelkű  emberek  éljenek  és  sokak  áldására
betöltsék  hivatásukat.  Mikor  Jézus  a  földön  járt,  meggyógyí-
totta  a  bénákat  és  a  bélpoklosokat,  megnyitotta  a  vakok  szemét
és  megszólaltatta  a  némákat.  Isten  szándéka  ma  sem  változott
s  Jézus  ma  is  állandó  gyógyító  munkát  végez,  mert  örök  gond-
viselő  célja  az  marad,  hogy  a  beteg  lelkű,  beteg  életű  embe-
rek  meggyógyuljanak  s  építő  munkásként  beálljanak  -Isten
országába.

A  nehezen  szóló  süket  meggyógyításáról  szóló  történet  ma
is  időszerű.  Sőt  éppen  ma  időszerű,  mert  feltárja  az  ember  leg-
gyakrabban  előforduló  betegségét,  azután  rámutat  Jézus  gyó-
gyító módszerére és a betegéletű ember gyógyulására.

1.  Jézushoz  egy  nehezen  szóló  süketet  visznek  s  kérik  őt,
hogy  vesse  reá  kezét.  Máshonnan  viszik,  tehát  a  beteg  nem  élt
Jézus  közelségében.  Nem  is  saját  akaratából  ment  hozzá.  Mások
vitték Jézushoz.

A  mai  ember  betegségének  egyik  jellemzője,  hogy  Krisz-
tustól  távol  él,  nem  él  mellette,  nem  él  vele.  De  azért  fel-
háborodva  tiltakoznék,  ha  istentagadónak  neveznénk,  vagy  az
istenellenesek  táborába  sorolnánk.  A  valóság  azonban  mégis
az,  hogy  nincsen  komoly  hite  az  Istenről,  a  Krisztusról,  a  Szent-
lélekről,  hanem  lelkében  saját  maga  által  elgondolt  istenképet
őrizget.  Nem  is  az  Istenben  hisz,  hanem  abban,  hogy  neki  van

 



287

hite.  Nem  hitének  tárgyát  tartja  fontosnak,  hanem  azt  a  tényt,
hogy  neki  egyáltalában van  hite.

Ez  a  Krisztustól  való  messzeség  meglátszik  a  mai  ember
egész  életén.  Elhelyezkedését,  munkáját,  életcélját,  tehervállalá-
sát,  szórakozását  földi  életének  kapcsolatai  szerint  állapítja  meg.
Erőt  a  világból  merít.  Egészségét,  fizikai  erejét,  idegeit  védi,
lelkével  azonban  nem  törődik.  Az  élet  különböző  értékeinek
felbecsülésénél  a  világ  szemével  néz,  saját  érdekei  szerint  ítél
s  nem  emelkedik  mulandó  igényei  fölé.  Kapcsolatait  az  emberek-
kel  szintén  önmagából  származó  érzései  szerint  alakítja  ki.
Parancsoló  hatalommá  teszi  az  önérdeket,  önzése  szerint  változ-
tatja  érzelmeit,  hangulatához  igazítja  rokonérzését  vagy  ellen-
szenvét.  Életfelfogásából  kikapcsolja  az  örökkévaló,  elmúlhatat-
lan  világot,  melynek  középpontja  Jézus.  A  mai  ember  távol  él
Jézustól,  akit  holt  vallási  fogalomnak  tekint  csupán,  nem  pedig
élő személynek. Nincsen vele állandó, mindennapi kapcsolata.

Ezeket  az  általános  megállapításokat  változtassuk  szemé-
lyünkhöz  intézett  kérdésekké.  Vizsgáld  meg  vallási  és  lelki  szem-
pontból,  hogy  milyen  a  te  elhelyezkedésed  az  életben?  A  világ-
szerint  állapítod-e  meg  ezt  az  elhelyezkedést,  avagy  az  örök-
kévalóság  szerint?  Külső  érdekeid  vezetnek-e,  vagy  lelked  örök-
kévaló  érdeke?  Egyáltalában  van-e  életfelfogásod  kialakulásá-
ban szerepe az Istennek és  a lelkednek? Vizsgáld meg azt  is,  hogy
milyen  szempontok  szerint  értékeled  az  embereket,  az  életjava-
kat,  a  változó  körülményeket?  Értékelésedben  mennyi  a  testi
élet  és  mennyi  a  lélek  érdeke,  mennyi  a  röghöz  kötött  emberi
és mennyi az örökkévaló isteni mérték?

Talán  elutasítod,  talán  elfogadod  ezt  a  megállapítást.  De
nem  a  te  megállapításod  dönti  el  a  kérdést.  Én  úgy  érzem,
hogy  Jézustól  sokszor  messze  távolságban  élsz  s  ő  nem  jelent
számodra  állandóan  érvényesülő  élő  személyt.  Nem  látod  őt
ajtódon  belépni,  asztalodhoz  leülni,  ágyad  fejénél  megállni.  Nem
veszed  észre,  hogy  kínzó  töprengésedkor  melletted  van.  Föléd
hajol,  mikor  nehéz  munkádat  végzed,  vagy  gyötrődve  keresed
életnehézségeid  megoldását.  Nem  is  foglalkozol  vele,  mint  élő-
vel.  Beszélgetsz  házad  népével,  munkatársaiddal,  barátaiddal
jövő-menő  emberekkel.  Vele  nem  beszélgetsz.  Élővé  teszed  a
könyvekben  megjelenő  embereket  s  meghallgatod  közléseiket.
Rájuk  bízod  lelkedet,  figyelsz  szavukra,  tanácsukat  követed.
Jézussal  ezt  nem  teszed.  Nem  bízod  lelkedet  arra,  ki  annak  gyó-

 



288

gyítására  jött.  Nem  figyelsz  annak  szavára,  ki  minden  szavát
hozzád  intézi.  Nem  követed  annak  tanácsát,  kinek  nevét  Isten
„tanácsosnak”  mondotta  s  ki  néked  legmegbízhatóbb  tanácsadód.
Az  is  mutatja  Jézustól  elválasztó  távolságodat,  hogy  csak  ritkán,
vagy  talán  sohasem  beszélsz  róla.  Egyáltalában  miről  beszélsz
családod  tagjaival?  Milyen  kérdésekről  társalogsz  az  emberek-
kel?  Szóba  kerülnek  a  megélhetési  nehézségek,  az  ismerősök
ügyes-bajos  dolgai,  a  politika,  a  társasélet  eseményei,  de  Jézusról
talán  még  egyetlenegyszer  sem  beszéltél  senkinek.  Pedig  ha  élő
személy  lenne  életedben,  kellett  volna  róla  beszélned!  El  kellett
volna  mondanod,  hogy  nálad  volt,  szólt  hozzád,  megfogta  keze-
det,  letárgyalta  veled  nehéz  kérdéseidet,  belenyúlt  életedbe.  Te
azonban  hallgatsz  minderről,  nem  elzárkózó  lelki  szemérmes*
ségből,  hanem  mert  nincsen  mondanivalód.  Jézus  nem  élő  sze-
mély a te életedben, hanem csak holt vallási fogalom!

Az  eredmény:  nehezen  szóló  süket  vagy,  nem  hallod  Isten
szavát s ezért nem tudod elmondani azt, a mit tőled az Isten vár!

2.  Az  emberrel  szemben  Jézus  a  régi  gyógyító  módszert
alkalmazza, amit az igéből közelebbről is megismerhetünk.

Azzal  kezdődik  Jézus  gyógyítási  rendszere,  hogy  Tirus  és
Sidon  határaiból,  a  Tízváros  határain  át  elmegy  a  galileai  ten-
gerhez. Azt mondja a történet, hogy „ismét.”

Az  ember  messze  távolságban  elzárkózik  Jézus  elől.  Ő
pedig  közeledik  feléje.  Az  ember  beletemetkezik  az  élet  ezer
gondjába,  erőőrlő,  idegtépő  munkájába,  gyönyört  hajszoló
mámorába,  szürke  mindennapi  egyformaságába,  Jézus  pedig
bűnök  tengerén,  földi  életberendezkedések  határain  át  elmegy
hozzá  és  melléje  áll.  Nem  számítgatja,  hogy  hány  lépést  tesz
az  ember,  hányat  tesz  ő,  hanem  hozzámegy.  Mondjuk  el  ezt  a
szót  is:  „ismét!”  Ki  tudja,  hányszor  jön?  Sokszor  megáll  a  tőle
távol  élő  ember  mellett,  szól  hozzá,  kinyújtja  feléje  kezét,  de
hiába.  Még  sem  zárkózik  el  előle.  Üjra  és  újra  visszajön,  mert
betegnek  látja  a  lelkét,  szegénynek  az  életét,  mert  Isten  gyó-
gyító orvosnak küldi hozzá. Eljön tehát ismét!

Nem  tudod  megolvasni,  hányszor  jött  hozzád.  Én  tudom,
hogy  hozzám  sokszor  eljött.  Akármilyen  messze  elszakadtál  tőle,
akármilyen  szakadékokkal  és  tengerekkel  elválasztottad  maga-
dat  tőle,  ő  mégis  eljön.  Előtte  nincsen  távolság,  akadály,  nehéz-
ség,  eljön  hozzád.  Még  te  magad  sem  vagy  ok  az  ő  elmaradá-
sára,  mert  nemcsak  az  a  célja,  hogy  hozzád  jöjjön,  hanem  az

 



289

is,  hogy  érted  jöjjön.  Azért  jön  méltatlanságodból  származó
minden  akadály  ellenére  hozzád,  mert  érted  akar  jönni!  Nem
nézi  sokszori  elutasító  magatartásodat,  nem  törődik  azzal,  hogy
fejedet  elfordítottad,  füledet  bedugtad,  szemedet  behunytad,
szívedet megkeményítetted, „ismét” jön és megáll előtted.

Íme,  a  gyógyulás  új  lehetősége.  A  te  orvosod  ismét  fel-
keres téged.

Jézus  gyógyító  módszerének  következő  része,  hogy  ki-
vezet  a  tömegből.  A  nehezen  szóló  süketről  azt  olvassuk,  hogy
„kivitte a sokaság közül egymagát”. A mai emberrel is így tesz.

Kézen  fogja  az  embert,  kivezeti  az  emberi  sokadalomból,
hogy egymaga egyedül ővele legyen.

Jó  lenne  néha  számvetést  készítenünk  arról,  hogy  mit  jelen-
tenek  nekünk  az  emberek?  Kikre  kell  gondolnunk,  mikor  éle-
tünk  kialakulásával  kapcsolatosan  érdekelt  emberekről  beszé-
lünk?  Az  egyik  csoporthoz  családunk  tagjai  tartoznak.  Élet-
társunk,  gyermekünk,  házunk  népe.  Mit  jelentenek  reánk  nézve
ezek  együttvéve  és  egyenkint?  Élettársak,  szobatársak,  küzdő-
társak,  evőtársak?  A  másik  csoport  tagjaival  hivatásunkkal  kap-
csolatosan  kerülünk  állandó  összeköttetésbe.  Egy  hivatalba
járunk,  ugyanazon  munkát  végezzük.  Milyen  hatással  vannak
reánk  ezek?  A  harmadik  csoportba  azok  tartoznak,  kikkel  tár-
saséleti  viszonyban  vagyunk.  Egybefűz  velük  a  barátság,  a  pihe-
nés  órája,  a  szórakozás  különböző  élvezete.  Vájjon  milyen  érté-
ket képviselnek ezek a mi életünkben?

Lehetséges,  hogy  sok  ember  áldott  hatással  van  ránk.  Jóság,
szeretet,  erő,  kedély,  határozottság,  öröm,  bölcsesség  sugárzik
belőlük,  valóságos  nevelőiskolát  jelentenek  számunkra.  De  lehet-
séges  az  is,  hogy  kedvezőtlen  hatást  gyakorolnak  reánk.  Gondol-
kodásuk,  modoruk,  magatartásuk,  jellemük  kedvezőtlenül  be-
folyásolnak.  Azután  lekötik  erőnket,  elveszik  időnket,  elvonják
figyelmünket.  A  vallási  életben  ez  a  kedvezőtlen  hatás  abban
mutatkozik,  hogy  elhanyagoljuk  közösségünket  Jézussal,  nem
tartjuk  szükségesnek  annak  mindennapi  erősítgetését  és  fenn-
tartását.  Lassanként  beleállandósulunk  a  krisztusnélküliség  álla-
potába  s  Krisztus  élő  személy  helyett  holt  vallási  fogalommá  lesz
életünkben.

Jézus  megfogja  kezedet  s  kivezet  a  tömegből.  Kiszakít  a
gondolkodásodat  befolyásoló  emberek  gyűrűjéből  s  magános
emberré  tesz.  Megérezteti  veled  különállóságodat.  Magad  felé

 



290

irányítja  figyelmedet.  Eszedbe  juttatja  életed  legdöntőbb  való-
ságát,  azt,  hogy  neked  lelked  is  van  s  azzal  való  számvetésed
szerint  kell  berendezned  életedet,  önvizsgálatra  indít,  komoly
önismeretre  tanít  és  pedig  nemcsak  embervoltod  helyes  meg-
ismerése, hanem jelenlegi helyzeted szempontjából is.

A  tömegből  kivezetésre  Jézus  különböző  eszközöket  hasz-
nál.  Az  emberek  fölé  emel,  kedvező  elhelyezkedést  biztosít,
körülvesz  a  vagyon,  a  siker,  a  népszerűség  előnyeivel.  Vagy
pedig  elejt,  leborít  a  szerencsétlenség,  szégyen,  csapás  árnyé-
kaival.  Betegséget  bocsát  reánk,  kinzó  tehetetlenségünk  bilin-
cseivel  ágyhoz  kötöz,  megfoszt  sok  mindentől,  a  mi  nekünk
örömöt  szerez.  Lelki  elégedetlenséget  ébreszt  bennünk,  üröm-
cseppet  hullat  serlegünkbe,  penészes  ízűvé  teszi  mindennapi
kenyerünket  s  hályogos  szemünk  előtt  megvillantja  az  igazi
boldogság  világát,  mely  után  szívünk  hamu  alatt  parázsló  érzése
öntudatlanul vágyódik.

Különböző  eszközt  használ,  de  célja  mindig  ugyanaz:  ki-
vezet  a  sokaságból.  Az  ember  azonban  nem  érti  meg  Jézus  szán-
dékát.  Sorsának  fordulataiban  nem  látja  meg  feléje  kinyújtott
kezét.  Sírás  és  kacagás  közben  nem  hallja  meg  hívását.  Szereti
a  sokaságot  és  a  benne  kialakult  életet.  Nem  akar  belőle  ki-
szakadni,  nem  hajlandó  lemondani  annak  örömeiről.  Ha  meg-
érzi  vállán  Krisztus  kezének  mozdítását,  keményen  ellenáll  s
azt mondja: nem megyek! Én a sokaságban akarok élni!

Amint  Jézus  az  embert  többször  felkeresi,  úgy  a  sokaságból
kivezetését  is  ismételten  megkísérli.  A  történet  „ismét”  szavát
ide  is  vonatkoztathatjuk:  „ő  pedig  ismét  kivitte  vala  azt  a
sokaság közül.”

Tekints  vissza  életed  letűnt  eseményeire  s  keresd  meg  ben-
nük  Jézus  gyógyító  munkájának  ama  szándékát,  mellyel  téged
a  sokaságból  ki  akart  vezetni.  Ha  végiggondolod  szenvedésedet,
megalázásodat,  gondjaidat,  csalódásaidat,  örömödet  és  sikerei-
det,  talán  hitben  feltáruló  szemmel  ajkadra  tör  a  vallomás:  hát
te  voltál  az,  Uram?  A  jelenre  és  jövendőre  vonatkozólag  pedig
engedelmességre  kényszeríted  magadat  s  fejhajtva  mondod:
igazad  van,  Uram,  vezess  ki  engem  a  sokaságból!  Tégy  velem
akármit, csak gyógyíts meg engem!

3.  A  nehezen  szóló  süket  meggyógyult.  „És  azonnal  meg-
nyilatkozának  annak  fülei:  és  nyelvének  kötele  megoldódék  és
helyesen  beszél  vala.”   Gyógyulásának  eredményeképpen  újból

 



291

feltárult  előtte  a  hang  és  a  gondolatközlés  gyönyörűséges
világa,  hallotta  a  szívéhez  közelállók  szavát,  a  madárdalt,  az
égzengést  és  szavakba  tudta  önteni  gondolatait,  érzéseit,  aka-
ratát és kérését.

A  beteglelkű  ember  gyógyulásának  lényege  abban  áll,  hogy
életében  nem  az  emberek  és  a  világ  érvényesül  elsősorban,  ha-
nem  az  Isten.  Az  ember  nem  a  sokasággal  él,  hanem  Jézussal.
Helyesebben:  úgy  él  az  emberek  között,  hogy  velük  együtt-
élését Jézussal való közössége hatja át.

Gyógyulásának  két  megnyilatkozása  van:  halló  és  helyesen
beszélő emberré alakul.

Ha  megérzed  Isten  gondviseléséből  történt  gyógyulásodat,
akkor  átadod  magadat  a  te  orvosodnak  s  annak  tulajdonává
leszel,  ki  megváltó  szenvedésével  és  halálával  tulajdonává  tett.
Az  ő  rendelkezése  alá  adod  magadat.  Hallgatod  szavát.  Figyelsz
intéseire, követed parancsolatait.

Nyilvánvaló  tehát,  hogy  meggyógyított  életed  nem  alakul-
hat  ki  Isten  igéjének  állandó  hallgatása  és  olvasása  nélkül.  Halló
emberré  kell  válnod!  Eddig  talán  csak  az  emberek,  az  élet,  a
hiúság,  a  gőg,  a  nagyravágyás  beszédét  hallgattad,  ezután  Jézus
szavát kell hallanod.

Nem  gyógyultál  meg,  ha  hiányzik  kezedből  a  Biblia  és  nem
gyógyulhatsz meg, ha nem hallgatod mindennap Jézus szavát !

A  gyógyulás  második  megnyilatkozása,  hogy  helyesen  be-
szélő  emberré  kell  lenned.  Az  ige  erre  vonatkozólag  kettőt  közöl
velünk.  Azt  mondja,  hogy  a  meggyógyított  ,,helyesen  beszél
vala”.  Azután  a  csodáról  értesülő  tömeg  szájába  ezt  a  vallomást
adja:  „mindent  jól  cselekedett!”  A  meggyógyult  „helyes  beszé-
dének”  ez  az  egymásból  származó  két  igazság  volt  a  tartalma:
Jézus cselekedett és ő mindeneket jól cselekszik!

A  helyesen  beszélő  ember  mindig  bizonyságtevő  ember,  a
gyógyult  lelkű  embernek  is  azzá  kell  lennie.  Légy  te  is  bizony-
ságtevő  emberré!  Lásd  meg,  hogy  életedben  Jézus  cselekedett.
Ha  utána  nyomozol  sorsod  kialakulásának  szövevényében,  meg-
látod,  hogy  könnyben,  verejtékben,  napsugárban,  zivatarban
mindig  Ő  cselekedett.  Nem  Jézus  hibája  és  nem  is  az  Ő  akarata,
hogy te ezt felismerni nem tudtad.

Az  ige  fényénél  meglátod  a  második  igazságot  is:  Ő  min-
dent  jól  cselekszik!  Talán  sem  történésekor,  sem  később  nem
érted  meg   az   esemény  igazi  jelentőségét   és   nem   látod  meg

 



292

Isten  tulajdonképpeni  célját.  De  valamikor  éretté  válsz  annak
meglátására,  hogy  Jézus  az  érthetetlenségekkel,  a  megalázások-
kal  és  fájdalmakkal  javadon  munkálkodik,  ezekkel  is  „mindent
jól  cselekszik”.  Csak  lásd  meg  cselekedetének  első  és  utolsó
célját:  nem  földi  boldogságodért,  örömödért,  szerencsédért,  bol-
dogulásodért  cselekszik,  hanem  hogy  egészséges  lelkű,  egész-
séges  életű  ember  légy,  aki  hallja  Jézus  szavát  és  életével  min-
dennap bizonyságot tesz róla.

Mikorra  várhatja  gyógyulását  az  ember?  Az  ige  azt  mondja:
azonnal  megnyilatkozának  annak  fülei  és  nyelvének  kötele
megoldódék. Tehát azonnal!

Krisztus  akarata  és  munkája  szerint  a  beteglelkű  és  sze-
gényéletű  ember  azonnal  meggyógyulhat.  De  a  gyógyulás  idő-
pontja  függ  az  ember  akaratától  és  munkájától  is.  Jézus  ismé-
telten  jön,  hívja  az  embert,  ki  akarja  vezetni  a  sokaságból,
hallóvá  és  bizonyságtevővé  akarja  tenni.  Szükséges  azonban  az
ember  komoly  önvizsgálata,  elhatározása  és  cselekvése,  hogy
valóban  meggyógyuljon.  Isten  „azonnal”  szavát  az  embernek
a saját „azonnal” szavával kell kiegészítenie.

Komoly elhatározások, cselekvések és kérések sora lép eléd.
Üdvözítő  Jézus,  egyetlen  orvosom,  kérlek,  várlak,  elfogad-

lak — azonnal.
Kezedbe  teszem  kezemet,  a  sokaságból  engedem  kivezetni

magamat — azonnal.
Reád  bízom  betegségemet,  gyógyítsd  meg  süketségemet,

hogy  halljam  beszédedet  és  némaságomat,  hogy  bizonyságtevőd
legyek — azonnal.

Mivel  a  te  azonnali  időd  bűnös  gyermeked  számára  lehetet-
lenség,  hajolj  hozzám  szeretettel  s  kegyelmeddel  tedd  lehetővé,
hogy valósággá legyen számomra ez a szó: azonnal!



Prédikáció négy emberről.

Márk  2,  3—5.  Jövének  hozzá  egy  gutaütöttet  hozva,  akit
négyen  emelnek  vala.  És  mivel  a  sokaság  miatt  nem  férkőz-
hettek  azzal  ő  hozzá,  megbonták  ama  ház  fedelét,  ahol  Ő  vala
és  rést  törvén,  leeresztették  a  nyoszolyát,  amelyben  a  guta-
ütött  feküdt.  Jézus  pedig  azoknak  hitét  látván,  monda  a  guta-
ütöttnek: Fiam, megbocsáttattak néked a te bűneid!

Az  akadálygyőző  szeretet  és  gyógyító  hit  csodájáról  szóló
történet  nagyszerű  színjátékot  perget  szemünk  elé.  Külső  mére-
tei  szerint  is  hatalmas  látvány.  Kapernaum  egyik  háza  körül
embertömeg  hullámzik,  a  ház  előtt  pedig  a  sokaság  ember-fallá
merevedik.  Tűt  nem  lehetne  közöttük  leejteni,  állnak  mozdu-
latlanul.

De  micsoda  tömeg!  Mintha  egy  híres  sebésztanár  váróterme
lenne.  Kialudt  szemű  világtalanok,  szemükkel  hallani  próbáló
süketek,  reszketős  fejű,  görnyedt  testű  öregek,  mankón  járó
bénák,  mart  arcú  fekélyesek,  gyermeküket  magasba  emelő  asz-
szonyok, édesanyjukat szelíd szóval biztatgató gyermekek.

Oldalt  lekicsinylő  mosolygással  figyelnek  a  farizeusok  és
írástudók.  A  szeretet  és  hit  csodáinak  örök  ellenzéke:  a  közöm-
bösség, a gúny, a hitetlenség és a meddő kritika.

A  láthatatlan  középpontban,  házfalak  rejtekében  Jézus  áll.
Prédikál,  gyógyít  és  bűnbocsánatot  hirdet.  Sugárzik  belőle  az
erő, jóság és kegyelem.

Egyszerre  csak  négy  ember  jelenik  meg  a  színen.  Vállukat
hordozható  ágy  rúdja  alá  illesztik  s  egy  sápadt  arcú,  elnyűtt
testű  beteggel  lépegetnek.  Tekintetük  kérőn  röpköd  jobbra-
balra.  Szabad  karjukkal  félretolják  az  embereket,  ajkuk  szóra
nyílik,  kérnek,  kiáltanak,  követelődznek,  könyörögnek.  így
viszik  a  betegség  és  halál  sápadt  arcú  jegyesét.  Mikor  azután
nem  tudnak  Jézus  elé  kerülni,  megbontják  a  ház  fedelét  s  lábai-
hoz  aláeresztik  a  beteget.  Jézus  pedig  „azoknak  hitét  látván”,—
figyeljünk  jól  az  igére:  „azoknak”  hitét  látván  és  nemcsak

 



294

a   betegét,  —  monda   a   gutaütöttnek:   Fiam,   megbocsáttattak
néked a te bűneid!

Ez a történet prédikáció négy emberről.
A  történetben  közölt  adatok  alapján  próbáljuk  megállapí-

tani, hogy
Mi indította segítésre a négy embert?
Felelet:
1. az igazi felebaráti szeretet;
2i a betegség felismerése és
3. az egyetlen orvos megismerése.
1.  A  négy  ember  különböző  alapon  vállalkozik  a  szeretet

szolgátetára.  Egyik  rokona  volt,  a  másik  lekötelezettje,  a  har-
madik  megszánta,  a  negyedik  talán  csak  hallomásból  ismerte
nyomorúságát,  de  ismerte  Jézust  és  ezért  vállalkozott.  De  végül
is,  hogyan-hogyanse,  mind  a  négynek  a  lelkét  áthatotta  a  meg-
ismert Jézusba vetett hit.

A  felebaráti  szeretet  igazi  alapját  Jézus  az  Ő  személyében
és  megváltói  munkájában  teremtette  meg.  Keresztfai  vérével
Istent  kiengesztelte,  az  embert  vele  való  közösségébe  vissza-
helyezte  s  egymás  testvérévé  tette.  Jézus  nélkül  nincsen  fele-
baráti szeretet és nincsen szeretetszolgálat.

A  világtörténelemben  Jézussal  kezdődik  az  igazi  szeretet.
Az  Ő  földrejövetele  előtt  a  gyermek  értéke  nem  önmagától,  ha-
nem  családi,  gazdasági  és  állami  értékelésétől  függött.  A  hatá-
ron  túl  élő  emberek  idegenek  voltak,  az  ellenség  gyűlöletet  ki-
váltó  ember.  A  bűnöst  és  a  bűnt  nem  választották  el  egymástól,
nem  tudták  gyűlölni  a  bűnt  és  testvéri  szívvel  szánni  a  bűnöst,
mert nem ismerték az emberben az örökkévaló lelket.

A  segítő  szeretetnek  ma  is  többféle  elindulása  van.  Hajlan-
dók  segíteni,  mert  az  illetőt  magukhoz  tartozónak  érzik.  Melléje
állnak  szüleiknek,  gyermekeiknek,  testvéreiknek,  segítenek  raj-
tuk,  hiszen  hozzájuk  tartozik.  Kötelezi  őket  a  vér,  a  családi
kötelék,  az  életközösség.  Mások  hajlandók  segíteni,  mert  meg-
szólal  a  szívük.  A  szánalom  érzése  elönti  lelküket,  szemük-
könnybe  lábad,  akaratuk  cselekedetre  lendül.  Ügy  látszik,  mintha
a  felebaráti  segítő  szeretethez  nem  is  kellene  egyéb,  hanem  csak
szem,  fül,  lélek  és  szív.  Pedig  mindez  nem elég!  Minden  szeretet
Jézusnál  kezdődik,  aki  megállapítja  igazi  emberi  méltóságunkat.
Határokat  és  korlátokat  nem  ismerő  testvéri  közösségbe  állít.
Egymás iránti szeretetre kötelez és egymásért felelőssé tesz.

 



295

A  kötelesség  végrehajtását  is  megoldja,  mert  szeretet-szolgála-
tunkhoz  önmagában  erőt  ad.  Hinnünk  kell  Őbenne  és  akkor
szeretetben szolgálni fogjuk egymást.

A  szeretet  szolgálatának  természetes  elindulása  a  vér,  a  csa-
ládi  kötelék,  vagy  az  emberi  szánalom  és  melegen  érző  szív.
Lelki  elindulása  pedig  a  megváltó  Krisztusba  helyezett  hit  s  a
belőle  szükségképpen  származó  szeretet.  Az  első  érzéshullámo-
kon  jár  s  hatása  az  eredményekkel  együtt  könnyen  elmúlik.
A  második  belső  világunk  alapérzéséből  támad  s  Istennel  való
közösségünkből  táplálkozik.  Az  első  nemes  indulatnak,  jóltevő
jóságnak  érzi,  a  második  emberi  lényéből  támadó  kötelesség-
nek.  Az  első  azt  mondja:  legyen  szíved,  segíts,  adj  felesleged-
ből,  szánakozzál  a  betegen,  segítsd  elő  gyógyulását!  A  második
rövid szóval mindent megmond: kötelességed!

Isten  igéje  belekiált  a  nyüzsgő  sokadalomba:  négy  embert
keresek!  Négy  embert  keresek,  aki  nemcsak  azt  mondja:  szere-
tem,  hozzámtartozik!  nemcsak  azt  mondja:  szánakozom  rajta,
nem  tudok  rajta  nem  segíteni!  hanem  azt  mondja:  felelős  vagyok
érte,  mentenem  kell  örökkévaló  lelkét,  testvérem  Krisztus  meg-
váltó kegyelme által!

Isten igéje kiált, esdekel, követel: négy embert keresek!
2.  A  segítő  szeretet  szolgálatára  indította  a  négy  embert  az,

hogy felismerték a gutaütött ember betegségét.
A  gutaütött  emberre  bilincsként  nehezedett  a  betegsége.

Ágyhoz  kötözötten  feküdt  hosszú  évek  óta.  Hasztalan  erőlkö-
dött,  nem  tudta  mozgásra  kényszeríteni  lábait  s  karja  mereven
nyugodott  ölén.  Magános  óráin  ezerszer  átgondolta  múltjának
eseményeit.  Ilyenkor  bűnei  feltámadtak  ellene  s  bírói  szék  elé
állították.  Ajka  fájdalmas  nyomorúságát  panaszolta  az  embe-
reknek,  de  belső  szava  hangtalanul  ezt  a  néhány  szót  ismétel-
gette:  az  én  bűneim!  az  én  bűneim!  Bilincses  állapotában  min-
den  halott  volt  körülötte:  halott  volt  a  teste,  a  lelke,  a  családi
élete,  az  emberekkel  való  közössége,  jelenje  és  jövendője.
Csupán  szemének  egy  sugara  élt,  mellyel  életének  útját  für-
készte és Szabadítóját várta.

Minden  ember  bilincsbe  vert  beteg.  Legnehezebb  rajta  a  bűn
bilincse.  Mikor  elszakadt  Istenétől,  akkor  szembefordult  vele
s  azóta  állandóan  megtagadja  a  hűség,  a  szeretet,  az  engedel-
messég  kötelességét.  Béna  lába  nem  az  Isten  útján  jár.  Merev
keze  nem  kulcsolódik  imára  és  nem  épít  oltárt.  Fanyelve  nem

 



297

beszél  Istennek  és  nem  tesz  bizonyságot  Istenről.  Családjában,
emberek  között,  hivatásos  munkájában  kialakuló  életén  meg-
látszik,  hogy  nincsen  közössége  Jézussal.  A  bűn  bilincseiben
vergődő ember! Ez az egyetemes, nagy emberi betegség.

A testi  betegség  is  bilincs.  Jelentőségét  megnöveli  az  is,  hogy
mindig  van  lelki  oldala.  A  testi  jelenségek  lelki  hatásokat  válta-
nak  ki,  sőt  sokszor  a  lelki  állapot  testi  betegséget  von  maga
után.  A  lélek  eme  nagy  hatóerejét  ismeri  és  kihasználja  az  orvosi
tudomány  s  gyakran  a  lélek  eszközeivel  gyógyítja  a  test  meg-
betegedését  s  az  általános  lelki  állapot  jelentőségével  mindig
számol.

A betegség tehát mindig a lélek bilincsét is jelenti.
Fokozottan  áll  ez  a  megállapítás  az  ember  nagy  megpróbál-

tatásaira,  melyek  közvetlenül  érintik  lelki  világát.  Különböző
csalódás  tépi.  Rásötétedik  a  bánat  felhője,  önérzete  és  jogos
életvágya  rongyokká  foszlik.  Bilincsek  ezek  az  ember  lelkén.
Minél  erősebbek  életünk  lelki  vonatkozásai,  annál  inkább  érez-
zük  ezeknek  a  bilincseknek  a  súlyát.  Életünk  külső  történései
sokszor  szintén  a  fájdalom  bilincsébe  vernek.  Koporsók,  keresz-
tek,  szakadékok  és  romok  között  görnyedten  járunk,  szívünk
égő  katlan,  idegzetünk  feszülthúrú  hárfa,  mely  előtt  élő  bo-
rotva táncol. Mindez lelki bilincs az ember életén.

Ebbe  a  kérdéskörbe  tartozik  a  szociális  élet  sokféle  igaz-
ságtalansága  és  nyomorúsága,  mely  csak  látszólag  anyagi  kér-
dés,  alapjában  véve,  lényeges  tartalmában  és  következményeiben
lelki  kérdésekkel  kapcsolódik.  Feloldásukhoz  lelki  erőre  van
szükség.

Megállapíthatjuk  tehát,  hogy  az  ember  mindenféle  beteg-
sége  elválaszthatatlan  a  lelkétől.  Lelki  orvos  után  kiált  bűnös-
sége,  lelki  orvost  is  keres  testi  betegsége,  megoldatlan  anyagi
gondja  és  szociális  nyomorúsága.  De  megállapíthatjuk  azt  is,
hogy  az  életúton  bénán  veszteglő  ember  betegségei  között  oko-
zati  kapcsolat  van.  Minden  bilincse  azért  kovácsolódik  reá,  mert
bűnös  ember,  bűnösek  a  vele  együtt  élő  emberek  és  bűnös  az  őt
körülvevő világ.

Az  igében  megszólal  Isten  szava:  négy  embert  keresek!
Négy  embert  keresek,  akik  meglátják,  hogy  az  emberek  leg-
nagyobb  betegsége  Krisztus  elveszítése!  Négy  embert  keresek,
akik  az  élet  nagy  szenvedéseit  nemcsak  a  maguk  elkülönített-
ségében  nézik,  hanem  azokat  egybekapcsolják  minden  betegség

 



297

alapokával:  a  bűnnel!  Négy  embert  keresek,  akik  helyesen  érté-
kelik  a  betegségeket  s  azt  mondják:  a  bűn  az  egyetlen  halálos
betegség, attól kell megszabadulnia az embernek!

3.  A  négy  embert  segítésre  indítja  az  a  meggyőződése,
hogy  a  beteget  csak  Jézus  tudja  meggyógyítani.  Többszöri  csa-
lódás  után  nem  próbálkoznak  új  orvossal,  nem  mennek  varázs-
igével kísérletező kuruzslóhoz, hanem Jézushoz viszik a beteget.

A  bilincsbe  vert  embernek  Jézus  az  egyetlen  orvosa.
Bűneinktől  csak  Ő  szabadíthat  meg.  Ráhullatja  megváltó  vérét
vétektől  szennyes  lelkére  s  fehérre  mossa  azt.  Átlyuggatott  kezé-
vel  leemeli  a  kárhozat  kínpadjáról  s  újból  egészségessé  teszi.
Azt  cselekszi  vele,  amit  a  gutaütöttel  cselekedett,  így  szól  hozzá:
„megbocsáttattak néked a te bűneid!”

Nem  volt,  nincsen  és  nem  lesz  a  világon  soha,  senki,  aki
ezt  a  mondatot  elmondhatná!  Áldott  Jézus,  minket  bűnös  embe-
reket halálos betegségünkből meggyógyít!

Egyébként  is  Ő  a  mi  igazi  orvosunk.  Betegségünk,  viasko-
dásunk  és  nyomorúságunk  lelki  okait  csak  Ő  gyógyíthatja  meg.
Egyedül  tőle  kaphatjuk  életszemléletünk  azon  vonásait,  melyek
csendes  megelégedésre,  boldog  lemondásra  képesítenek  s  függet-
lenítenek az élet külső kötöttségeinek uralmától.

Jézus  az  egyetlen  orvos,  kinek  hatalma,  szíve  és  akarata
van  a  gyógyításhoz.  Személyes  viszonyunk  folytán  tud  dolgaink-
kal  foglalkozni.  Lelki  kapcsolatot  teremt  közöttünk,  szenvedést
elhordozó  és  betegséget  legyőző  erőt  ad.  Szenvedésünket  egybe-
kapcsolja  bűnösségünkkel  s  még  akkor  is  bűnbánó,  engedelmes
fejhajtásra  indít,  ha  megpróbáltatásunk  bilincsét  igazságtalan-
ságnak  érezzük.  Végül  azután  megérezteti  velünk  a  gyógyulás-
nál  is  nagyobb  értéket,  összezsugorodó  kicsinek  látjuk  mind-
azt,  amitől  szabadulni  akartunk  és  hatalmas  nagynak,  amit  gyó-
gyulásunkra  kaptunk.  Osztozunk  a  gutaütött  ember  boldog  sor-
sában,  ki  nemcsak  egészségesen  távozott  Jézustól,  hanem  szívé-
ben magával vitte őt, mint új életének teremtő királyát.

Igéjével  Isten  négy  embert  keres,  aki  biztos  meggyőződés-
sel  vallja:  Jézus  az  egyetlen  orvos,  hozzá  viszem  beteg  test-
véremet!

Minden  más  gyógyítási  mód  hiábavaló  kísérletezés.  Nem
szünteti  meg  a  betegséget  a  bűn  elleplezése,  sem  pedig  annak
erkölcsi  orvossággal  gyógyítgatása.  Nem  használ  a  jóság  fel-

 



298

ébresztése  és  a  szociális  segítés  rendszerezése.  Egyedül  Jézus,
segíthet.

Isten  igéjében  szól:  négy  embert  keresek!  Négy  embert
keres  Isten,  aki  hisz  Jézus  egyedül  gyógyító  erejében,  aki  bizo-
dalmát  Isten  kegyelmébe  helyezi,  aki  továbbadja  a  gyógyító  és
megtartó  evangéliumot  s  a  nyomor,  betegség,  csalódás  között
új  élet  lehetőségét  hirdeti.  Négy  embert  keres,  aki  hitből  táplál-
kozó  szeretetével  vállalja  a  segítés  szolgálatának  minden  áldo-
zatát,  hajlandó  idejéből,  erejéből,  szívéből  egy  darabkát  oda-
ajándékozni embertársának.

Négy  embert  keres  Isten  ebben  a  gyülekezetben.  Négy  em-
bert  keres  ebben  a  templomban,  ebben  a  pad-oszlopban,  ebben
a  padban.  Négy  embert  keres,  aki  beteg,  élőhalott  embertársá-
nak  nyomorúságát  szívére  veszi,  érte  felelősséget  érez,  vállát
betegnyoszolyája  alá  helyezi,  sorsát  kötelességei  közé  besorolja
s azt mondja neki: elviszlek Jézushoz!

Isten négy embert keres! Talál-e közöttünk négy embert?
Az  ige  értelmének  keresése  közben  egyszerre  csak  szíven  üt

az  igazság.  Nekem  négy  ember  helyett  egy  embert  kell  keres-
nem.  Azt  az  egyet,  ki  összetört  életroncsaival,  szennyes  bűnével,
gyógyulást  könyörgő  kezeivel  ráfekszik  a  nyoszolyára  és  mesz-
szetekintő,  égő  szemekkel  kiáltja:  nekem Jézushoz  kell  eljutnom ?
Mert  csak  az  vihet  másokat  Jézushoz,  ki  maga  már  eljutott
hozzá.

Prédikáció négy emberről?
Igen, de először prédikáció egy emberről!
Prédikáció magamról magamhoz!

 



A bűnös gyönyör veszedelme.

Máté  14,  10—11.  Heródes  elküldvén,  fejét  véteté  Jánosnak
a  tömlöcben.  És  előhozák  az  ő  fejét  egy  tálban  és  adák
a leánynak, az pedig vivé az ő anyjának.

Az  élet  napsugaras  mezőségén  vannak  Isten  által  megenge-
dett  örömök,  melyek  küzdelmünkben  pihentetnek,  csalódásain-
kat  megenyhítik,  fáradt  testünk  erejét  pótolják  s  a  munka  egy-
oldalúsága  alatt  sorvadó  lelkünk  összhangját  kidolgozzák.
De  azután  vannak  az  életnek  olyan  gyönyörei  is,  melyek  a  test
és  lélek  halálos  mérgét  rejtik  magukban  s  romlásba  sodorják
az embert.

Az  élet  mezőségén  fából  ácsolt,  Jézus  nevét  hordozó  egy-
szerű  tilalomfa  áll  annak  kifejezéséül,  hogy  a  földi  öröm  mérté-
két  és  szabályozását  lelkünkben  hordozzuk  s  annak  bírája  egye-
dül az ember életét megváltó Krisztus lehet.
Az ige megvilágításában vizsgáljuk meg:

A bűnös gyönyör veszedelmét:
1. elszakít az Istentől;
2. megszegényíti életünket;
3. megöli lelkünket.

1.  A  bűnös  gyönyör  első  veszedelme  mindig  abban  áll,  hogy
elszakít az Istentől.

Az  igében  elmondott  történetnek  vannak  előzményei.  Heró-
des  Antipas  negyedesfejedelem  palotájában  vidám  mulatozás
folyik.  Aranydíszítésű  heverőjén  borgőzös  mámorban  fekszik
a  király,  midőn  összecsapódik  az  ajtónyílás  keleti  selyemfüg-
gönye  s  frigiai  sípok  és  nyugtalan  hangú  dobok  pergése  közben
Salome eltáncolja bűnre csábító táncát.

Heródest  ez  a  tánc  elszakítja  Istentől.  Salomét  is  ez  a  tánc
szakítja el Istentől.

De  észrevehetjük  azt  is,  hogy  a  jogos  örömkeresésből  azért
lesz  bűnös  gyönyörkergetés,  mert  a  történet  szereplői  függetle-
nítették magukat az Istentől.  



300

A  nagyratörő,  hatalomvágyó  fejedelem  mindent  hajlandó
feláldozni  álmaiért.  Nem  elégíti  ki  negyedes-fejedelmi  méltó-
sága.  Igazi  király  akar  lenni.  Nyűgnek  érzi  hitét  és  származását.
Tehernek  tartja  zsidó  őseitől  ráörökített  vallását,  szégyenli  samá-
riai  származását.  Áldoz  a  császár  szobra  előtt,  hogy  rómainak
lássék,  de  a  vallást  csak  külső  szertartás-játéknak  nézi.  Nem
hisz  komolyan  Isten  valóságában,  az  örökkévalóságban  és  az
ítéletben.  Megoldatlan  ellentétet  hordoz  lelkében,  fél  az  Isten-
től,  mégsem  engedelmeskedik  neki,  rettegve  néz  az  erkölcsbíró
Keresztelő  Jánosra,  mégsem  hallgat  rá.  Törvény  és  tiltakozás
ellenére  elkergeti  feleségét,  azután  együttél  öccse  feleségével
s  annak  leányával.  Most  is  buja  tekintettel  nézi  táncát  s  azt
súgja fülébe: amit kérsz, megadom néked!

Az  Istentől  függetlenedett  ember  életét  Isten  nélkül  éli.
Élvezeteinek  keresésénél  nincsen  tekintettel  Isten  törvényére.
Hiába  zendül  feléje  a  tilalom  kiáltása:  nem  szabad  neked  ezt
cselekedned!  gondolkodás  nélkül  beleveti  magát  a  gyönyör  kar-
jaiba  s  önfeledten  éli  életét,  mint  aki  senkinek  sem  tartozik
számadással.

A  megengedhető  élvezetek  és  tiszta  gyönyörök  mellett  az
élet  tele  van  bűnös  kísértéssel,  mely  megtéveszti  az  ember  íté-
letét,  meggyengíti  ellenállását,  megmérgezi  érzelmeit.  Egyetlen
egy  menekvési  lehetőség  van:  bekapcsolódni  az  élő  Istenbe,  aki
számunkra  törvény,  világosan  látó  szem,  tiszta  érzés,  ellenállás
és  győzelmes  erő.  Közösségünk  Istennel  azt  jelenti,  hogy  nem
megyünk  egyedül  az  életúton,  nem  gyönyörködünk  egyedül  az
életmezőségen  nyíló  öröm-virágokban,  nem  válogatjuk  össze
a  szem  és  test  vágyódása  szerint  élvezeteinket,  hanem  az  élő
Istent hordozzuk magunkban és érezzük magunk felett.

Az  életbe  beillesztett  gyönyörök  megmutatják  az  ember-
nek  viszonyát  az  Istenhez.  Abból,  hogy  mihez  kötjük  életünk
örömét,  mivel  töltjük  pihenésünk  idejét  és  miben  látjuk  gyönyö-
rűségünket,  felfedjük  azt  is,  hogy  van-e  élő  Istenünk,  vagy  nin-
csen.  Fájdalom,  sokakról  elmondhatjuk:  ezeknek  az  életéből
hiányzik az élő Isten, mert tőle függetlenítették magukat.

2.  A  földi  gyönyör  második  veszedelme,  hogy  megszegé-
nyíti életünket.

Az  élet  megszegényítése  kétféleképpen  történik.  Vagy
azzal,  hogy  valami  káros  rosszal  terheljük  meg  magunkat,  vagy
azzal, hogy valami szükséges értéket megvonunk magunktól.

 



301

Heródes  Antipas  bűne  is  abban  állt,  hogy  gyönyörhajszolásával
beszennyezte  az  életét,  vagyis  azt  elviselhetetlenül  megterhelte,,
ellenben  nem  adta  meg  önmagának  azokat  a  tiszta  gyönyöröket,
melyek  emberi  és  királyi  életét  magasba  emelhették  és  meggaz-
dagíthatták volna.

Az  Istentől  függetlenedett  ember  nem  törődik  a  mezőség
szélén  álló,  Jézus  nevét  viselő  tilalomfával,  mely  két  egészen
világos  utasítást  tartalmaz  az  ő  számára.  Az  egyik:  ne  illessz
életedbe  olyan  gyönyörűséget  vagy  élvezetet,  ami  ellentétbe  he-
lyez  Jézussal.  A  másik:  keresd  meg  és  illeszd  életedbe  azokat  a
gyönyörűségeket,  melyek  kapcsolatodat  Istennel  megerősítik  s
emberi lényed kialakulását előmozdítják.

A  tilalom  különösen  az  érzéki  élettel  kapcsolatos  gyönyö-
rökre  vonatkozik.  Ne  add  magadat  a  tested  és  érzékeid  rab-
ságába.  Ne  engedd,  hogy  szemed,  füled,  nyelved  és  egész  tested”
a  Sátán  hatalmába  kerüljön.  Ne  tűrd,  hogy  lelki  életed  beszeny-
nyeződjék  s  templom  helyett  örömtanyává  váljék.  A  kísértő
agyafúrt  csalárdsággal  megtéveszt.  Megtartod  a  testi  életre  vo-
natkozó  parancsolatokat,  ebből  a  szempontból  érintetlen  tisz-
tának  gondolod  testi  életedet  s  nem  veszed  észre,  hogy  a  Sátán
gondolatokkal,  érzésekkel,  vágyakkal  naponként  beszennyezi
lelkedet,  úgyhogy  már  régen  nem  vagy  tiszta.  Legfeljebb  bűnö-
zésed formájában van különbség.

Ez  a  bűnös  gyönyör  mindig  keserű  utóízt  hagy  maga  után..
A  serleg  alján  összegyülemlik  a  mérgező  anyag:  az  örök  kielé-
gítetlenség,  a  többre  vágyódás,  az  olthatatlan  szomjúság  és  st
megszólaló lelkiismeret.

Kerüld el ezeket a gyönyöröket!
Isten  második  követelése,  hogy  a  vele  egybekapcsoló  s  em-

beri  lényünket  összhangzatosan  kidolgozó  örömöket  keressük.
Emberi  lényünk  egymással  harcoló  ellentétben  egyesíti  testün-
ket  és  lelkünket.  Maroknyi  omló  földben  isteni  magot  hordo-
zunk.  Törékeny  agyagedényben  balzsamot  rejtegetünk.  Sár-
épületünk  falai  között  és  ablakszemein  át  égi  tűz  világít.  Élve-
zeteink  megválasztásával  azon  kell  lennünk,  hogy  ne  a  testet
és  érzéki  életet  szolgáljuk,  hanem  a  lelket  és  életünk  örökkévaló
isteni  részét.  Mivel  az  élet  egyébként  is  tele  van  természetes,
de  túlzásai  és  korlátlansága  miatt  veszedelmessé  váló  gyönyö-
rűségekkel,  a  lélek  élvezeteit  kell  gazdagítanunk.  Az  ismeret-
szerzés,  műveltségünk  szélesbítése,  a  tudomány  és  művészet  él-

 



302

vezése  végetlennek  látszó  világok  kapuját  tárja  fel  előttünk.
Fontos  azonban,  hogy  ezekben  és  ezek  felett  Istent  keressük
s közösségünket vele megerősítsük.

Ne  felejtsük  azonban,  hogy  a  lélek  még  nem  jelenti  Isten
lelkét,  a  szelleminek  látszó  gyönyörűség  nem  hordozza  magában
az örökkévaló szellemet.

A  földi  gyönyör  megválasztásánál  még  egy  szempontra  vi-
gyáznunk  kell.  Kevés  kivétellel  az  emberek  hivatásuk  korlátai
között  élik  életüket.  Az  iparos  állandóan  ugyanazt  a  munkát
végzi,  a  hivatalnok  hivatala  falai  között  folyton  megismétlődő
szolgálatban  él,  a  szellemi  munkás  foglalkozásának  keretei
ugyanazok  s  az  anyaföldet  munkáló  ember  munkanaptára  esz-
tendőnként  változatlan.  A  hivatásban  rejlő  egyformaság  egy-
oldalúvá  teszi  az  embert,  elsorvasztja  hevertetett  képességeit
és  elaltatja  különböző  vágyait.  Azért  keressük  meg  az  élet  azon
élvezeteit,  melyek  nemcsak  pihentetnek  és  megerősítenek,  ha-
nem  egyszersmind  kiegészítik  egyéniségünk  egyoldalúságát.
Azokat  a  gyönyöröket  válogassuk  ki,  melyekre  embervoltunk
érdekében  szükségünk  van,  melyek  feljebb  emelnek,  nemesíte-
nek, emberré tesznek.

Ennek  a  követelésnek  teljesítéséhez  kettő  segít  közelebb,
megvalósításához  pedig  egy  szükséges.  Közelebb  jutunk  a  kö-
vetelés  teljesítéséhez,  ha  a  földi  gyönyörök  között  emberi  örök
szükségleteink  szerint  tudunk  válogatni  és  ha  azokba  tudunk
lelket  vinni.  A  követelést  megvalósítani  azonban  csak  akkor
tudjuk,  ha  Jézusban,  Jézussal  és  Jézusért  élünk,  ha  egész  éle-
tünk  felett,  tehát  szórakozásaink,  testi  és  lelki  életünk  felett  is,
egyetlen  hatalommá  tesszük  azt,  kiről  a  hitvallásban  azt  mond-
juk: az én Uram!

Pihentető,  szépítő,  gazdagító,  boldogító  ajándék  csak  a  lélek-
kel  megtöltött  gyönyörűségben  van,  mely  egyenes,  vagy  kerülő
úton  Istenhez  vezet  s  életünket  benne  megerősíti.  A  bűnös  földi
gyönyör  ellenben  állandósítja  az  Istentől  függetlenített  ember
bűnös tévelygését s megszegényíti életét.

Válaszd  ki,  mire  van  szükséged  lelkivágyad  és  örök  élet-
szükségleted  szerint.  Ne  válaszd  a  bűnös  földi  gyönyört,  mert
az súlyos következményeket zúdít rád.

3. A bűnös földi gyönyör megöli az ember lelkét.
A  lélekgyilkosság  egész  sora  áll  előttünk.  Látszólag  csak

Keresztelő  János  tragédiájáról  beszél  az  ige,  valósággal  azonban

 



303

három  másik  tragédiát  is  látunk.  Az  első  Heródes  Antipas  tra-
gédiája,  ki  a  vágyak,  szenvedélyek  útján  királyi  trónusától  eljut
a  gyilkosok  és  becsületrablók  sorába.  Rámered  a  csukott  szemű,
csontszínű  véres  fejre  s  némaságra  ítélt  ajkának  szavát  dör-
gedelmes  visszhangzásban  hallja  lelkiismeretében:  nem  szabad
neked!... nem szabad neked!...

Önvizsgálata  komoly  pillanatában  nem  mondja-e  önmagá-
nak:  íme,  a  bűnös  gyönyör  ára  a  saját  lelkem.  Ha  meghallgattam
volna Isten üzenetét, nem jutottam volna ennyire!

Heródiásé  a  második  tragédia.  Ő  a  bujtogató,  saját  és
lánya  lelkének  hűtlen  őrizője,  saját  és  lánya  becsületének  kapzsi
piaci  árusa.  Kezében  tartja  Istentől  reábízott  leányának  sorsát,
tőle  függ  az  események  kialakulása.  Hozzáfut  életfájának  má-
jusi  virága,  tőle  kér  tanácsot:  mit  kérjek  tőle  a  táncomért?
ő  mondja  ki  a  végzetes  szót:  kérd  Keresztelő  János  fejét!  És
íme,  amint  rámered  Keresztelő  János  fejére,  a  véres  tálcán  meg-
látja saját meggyilkolt lelkét.

Révetegen  tekintő  szeme  visszafelé  megfutja  a  gyilkosoknak
bűnös  vággyal,  hiúsággal,  kapzsisággal  kikövezett  útját  és  ma-
gában  remegve  mondogatja:  ha  meghallgattam  volna  Isten  üze-
netét  s  nem  kerestem  volna  bűnös  földi  gyönyörűséget,  nem
jutottam volna ide!

Salomé  a  harmadik  áldozat.  A  hiúság,  a  nagyravágyás,  az
élvezetvágy  meggyilkolt  lelkű  martaléka.  Diadal-mámora,  ha-
talmának  korlátlansága  ellenére  elégedetlen.  Hullaszagtól  nehéz,
nyirkos  levegőjű  kripta  hideg  fuvalma  borzongatja  lelkét  s  ré-
mült  tekintete  ijesztő  csodát  lát:  Keresztelő  János  feje  mellett
vérfoltosan úszik egy fehér liliom, az ő lelke.

Sápadt  ajkán  öntudatlanul  remeg  az  igazság  megsejtése:
ha  meghallgattam  volna  Isten  üzenetét  s  nem  kerestem  volna
bűnös földi gyönyörűséget, nem öltem volna meg lelkemet.

A  bűnös  földi  gyönyör  ára  mindig  a  lélek.  Nagy  ár,  a  leg-
nagyobb  ár!  Vele  együtt  meghal  az  erkölcs,  a  tisztaság,  a  lelki
nyugalom,  a  boldogság,  az  üdvösség.  Bűn-skálája  is  nyilvánvaló:
szennyes  vágyódással  kezdődik,  a  test  bűneivel  folytatódik  s  a
lélek  halálával  végződik.  Súlyosbító  körülménye  állandóan  kí-
séri,  nem  marad  egy  ember  bűne,  többeket  magával  sodor  s  a
halál veszedelmébe taszít.

Az  ige  általános  tanítása  egyesek  számára  személyhez  szóló
intelem.  A  testi  gyönyör  kergetőit  szívük  tisztaságának  meg-

 



304

őrzésére,  testi  életük  feddhetetlenségére  inti  ezzel  a  szóval:  ne
öljétek  meg  lelketeket!  Az  édesanyákat  szent  hivatásuk  meg-
látására  kötelezi:  az  élet  forgatagában  s  az  élvezetek  kísértései-
ben  óvjátok  leányaitok  fehér  lelkét!  A  fiatal  leányokat  a  leány
tragédiák  komoly  tanulságával  kéri:  érzékek  mámoráért,  hazug
élvezetért ne dobjátok oda örökkévaló lelketeket!

De  szól  az  ige  mindenkihez.  Hiszen  a  mai  ember  élete  tele
van  nyilt  és  rejtett  gyönyör-kergetéssel.  A  testi  bűnök  kultusza
s  az  érzékek  kísértő  játéka  szövevényes  hálóba  fogja  a  férfiak
és  nők  életét  s  a  rejtettség  palástja  mögött  még  a  közfelfogás
engedélyét  is  bírja.  Mámorosan  tobzódó  tömegnek  látszik  az
emberek  nagy  része,  mely  arannyal  átszőtt,  tarkaságával  hival-
kodó  ruhában,  félrecsapott  föveggel,  kezében  habzó  serleggel
vonul  a  szélesre  kövezett  életúton.  Mögöttük  komor  léptekkel,,
bírói  talárban  lépeget  a  személlyé  váló  Vád,  kezében  leterített
tálca, a tálcán megölt ember-lelkek.

De  ma  is  megújul  Keresztelő  János  idejének  története.
A  lelkek  haláltáncában  akkor  is,  most  is,  elindul  a  lehajtott  fejű,,
csendes  járású,  fehér  palástú  Krisztus  és  megáll  a  földi  gyönyör
roskadozó  császári  palotájának  megrendülő  falai  között,  Tekin-
tetével  kutat,  kinyújtott  kezével  porból  felemel  és  tiszta  világ
kapuja felé mutat, sugárzó lelkével erősít és megtart.

Kérdezed Tőle: kit keresel, Uram?
Csendesen feleli: téged!

 



Krisztus tanítása az ítéletről.

Rom.  2,  1—8.  „Annakokáért  menthetetlen  vagy  óh  ember,
bárki  légy,  aki  ítélsz:  mert  amiben  mást  megítélsz,  önmagadat
kárhoztatod;  mivel  ugyanazokat  míveled  te,  aki  ítélsz.  Tudjuk
pedig,  hogy  az  Istennek  ítélete  igazság  szerint  vala  azokon,
akik  ilyeneket  cselekesznek.  Vagy  azt  gondolod,  óh  ember,  aki
megítéled  azokat,  akik  ilyeneket  cselekesznek  és  te  is  azokat
cselekszed,  hogy  te  elkerülöd  az  Istennek  ítéletét?  Avagy  meg-
veted  az  ő  jóságának,  elnézésének  és  hosszútűrésének  gazdag-
ságát,  nem  tudván,  hogy  az  Istennek  jósága  téged  megtérésre
indít?  De  a  te  keménységed  és  meg  nem  tért  szíved  szerint
gyűjtesz  magadnak  haragot  a  haragnak  és  az  Isten  igaz  íté-
lete  kijelentésének  napjára.  Aki  megfizet  mindenkinek  az  ő
cselekedetei  szerint:  azoknak,  akik  a  jó  cselekedetben  való
állhatatossággal  dicsőséget,  tisztességet  és  halhatatlanságot
keresnek,  örök  élettel;  azoknak  pedig,  akik  versengők  és  akik
nem  engednek  az  igazságnak,  hanem  engednek  a  hamisságnak,
búsulással és haraggal.

Az  emberi  élet  az  ítélőszéknél  végződik.  Minden  életút  oda
vezet  és  minden  ember  ítélőbíró  elé  kerül.  Hiába  akarunk  felette
közömbösen  eltekinteni  és  hiába  akarjuk  azt  életünk  rendjéből
kitörölni, az ítélet elkerülhetetlen valóság marad.

Az  apostoli  hitvallás  szavai:  „Jézus  eljövendő  ítélni  élőket
és  holtakat”,  arra  figyelmeztetnek,  hogy  az  ítélkező  Krisztussal
számot kell vetnünk s az ítéletet komolyan kell vennünk.

Péter  apostol  Kornélius  házában  tartott  prédikációjában  azt
mondja,  hogy  nekik  „Jézus  megparancsolta,  hogy  hirdessék  a
népnek  és  tegyenek  bizonyságot,  hogy  Ő  az  Istentől  rendelt
bírája  élőknek  és  holtaknak”.  De  azonnal  hozzáfűzi  azt  is,  hogy
„bűneinek  bocsánatját  veszi  az  Ő  neve  által  mindenki,  aki  hisz
Ő  benne”.  Komoly  intés  ez  arra,  hogy  az  ítélet  valóságával  szá-
moljunk s annak tanítását keressük.

Krisztus  tanítása  szerint  az  ítélet:  1.  elkerülhetetlen,  2.  teljes,
3. igazságos és 4. kegyelmes.

1. Isten ítélete elkerülhetetlen.
Pál  apostol  Isten  ítéletét  egybekapcsolja  az  embernek  más

emberrel  szemben  gyakorolt  ítélkezésével.  De  nyilvánvaló,  hogy
Isten  ítélete  függetlenül  az  ember  ítélkezésétől,  mindenképpen
elhangzik mindenki felett.

 



306

„Menthetetlen  vagy,  óh  ember,  bárki  légy,  a  ki  ítélsz:  mert
a  miben  mást  megítélsz,  önmagadat  kárhoztatod,  mivel  ugyan-
azokat  míveled  te,  a  ki  ítélsz.”  Azután  határozott  alakban  fel-
veti  a  kérdést:  „Vagy  azt  gondolod,  óh  ember,  hogy  te  elkerülöd
az Istennek ítéletét?”

Minden  ember  ítélet  alá  esik.  Bekövetkezhetik  életében
kedvező  változás,  új  alakulás  és  eltolódás,  kivethet  magából  sok-
féle  szennyet,  terhet,  szégyent,  gyalázatot,  felöltheti  magára  a
szépség,  jóság,  kiválóság  csillogó  ruháját,  az  ítélet  elkerülhe-
tetlen valóságán változtatni semmiképpen sem tud.

Életünknek  ítélettel  befejezését  követeli  Isten  örökkévaló
lénye  és  munkája.  Minket  Isten  teremtett  és  Ő  küldött  a  földre.
Tőle  nyertünk  hivatást,  Ő  szabta  ki  utunkat,  Ő  állapította  meg
kötelességünket,  Ő  adott  mindnyájunknak  erőt.  Lehetetlenség
tehát,  hogy  ne  vegye  számon  tőlünk  munkánkat,  sáfárkodásun-
kat  és  mulasztásainkat.  Isten  teremtő  akaratának  fensége,  rólunk
való  rendelkezésének  komolysága,  örökkévaló  lelkünk  üdvös-
ségéért  végzett  munkájának  jelentősége  csorbulna,  ha  azt  gon-
dolnánk,  hogy  a  koporsónál  minden  véget  ér  s  nem  következik
még egy nagy számadás Isten ítélőszéke előtt.

Elkerülhetetlenné  teszi  az  ítéletet  az  is,  hogy  az  ember  élete
már  önmagában  mindig  ítéletet  jelent.  Ha  józanul,  bölcsen,
becsületesen  élünk,  életünk  ítéletet  mond  felettünk.  De  éppenígy
ítéletet  mond  életünkről  hanyagságunk,  erkölcstelenségünk,  csak
önmagunkkal  törődő  önzésünk  is.  ítéletet  jelent  istenfélő  val-
lásosságunk,  Istennel  szemben  mutatott  közömbösségünk  és
hitetlenségünk.  Isten  úgy  rendezte  be  erkölcsi  világrendjét,  hogy
minden  emberi  élet  önmaga  ítéletévé  válik  s  ennek  az  ítéletnek
alapja  mindig  az,  hogy  az  ember  milyen  viszonyban  van  az
Istennel.  Minden  élet  kimondatlan  ítélet  arról,  hogy  mit  jelent
nekünk az Isten.

Ezt  a  megállapítást  megerősíti  Jézus  kijelentése,  ,,A  ki
hiszen  Ő  benne,  el  nem  kárhozik,  aki  pedig  nem  hisz,  immár
elkárhozott,  mivelhogy  nem  hitt  az  Isten  egyszülött  Fiának
nevében  (Ján.  8,  18.).”  Az  ember  önmaga  ítéli  el  magát  azzal,
hogy  nem  hitt  Krisztusban.  Saját  maga  kárhoztatja  önmagát
azzal,  hogy  a  sötétségnél  jobban  szereti  a  világosságot  és  nem
megy a világosságra.

Az  ítélet  valóban  elkerülhetetlen.  Isten  saját  teremtését,  az
örökkévalóságra   rendelt   embert,    a   megváltott   embertől   várt

 



307

munkát  becsüli  meg,  midőn  ítélet  alá  rendeli.  Krisztus  Isten  ren-
delése  szerint  cselekszik,  midőn:  „eljő  majd  ítélni  élőket  és  hol-
takat”.  Elkerülhetetlen  az  ítélet,  mert  a  természeti  és  erkölcsi
világban  való  elhelyezkedésünk  következtében  életünk  mindig
ítéletet rejt magában. Nem tőlünk, Istentől függ az ítélet.

Elkerülhetetlen  az  ítélet,  mert  abban  jut  kifejezésre  Isten
alá  való  rendeltetésünk.  „Nekünk  mindnyájunknak  meg  kell  je-
lennünk  a  Krisztus  ítélőszéke  előtt  —  mondja  az  apostol  —,
hogy  kíki  megjutalmaztassék  a  szerint,  a  miket  a  testben  csele-
kedett, vagy jót, vagy gonoszt (II. Kor. 5, 10.).”

A  behunyt  szemű  embereket,  kik  életük  vonalát  a  bölcső
és  koporsó  között  befejezettnek  gondolják  s  ítéletről  nem  akar-
nak  tudni,  személy  szerint  nevükön  szólítja  az  apostol  és  meg-
kérdezi:  „azt  gondolod,  óh  ember,  hogy  te  elkerülöd  az  Isten-
nek  ítéletét?”  Nem,  lehetetlenség  elkerülnöd  az  elkerülhetetlent,
már pedig Isten ítélete elkerülhetetlen!

2. Isten ítélete teljes.
Az  apostol  az  ember  megítéltetésével  kapcsolatosan  csele-

kedetekről  beszél.  Tudjuk  azonban,  hogy  Isten  nemcsak  a  nyil-
vánvaló  cselekedeteket,  hanem  mindent  megítél.  Megítéli  a  rej-
tett  gondolatot,  érzést,  a  halkan  vagy  hangosan  elmondott  szót.
ítélete teljes, mert minden életmegnyilatkozást megítél.

Ez  az  igazság  acélpörölyként  rázuhan  könnyelmű  és  meg-
alkuvó  életfelfogásunkra.  Szétmállasztja  a  „csak”  szócskába
rejtett  örök  mentegetődzést  s  természetesnek,  vagy  menthető-
nek  gondolt  cselekedeteinket  besorolja  a  vétkek  csoportjába.
Minden  szavadért  felelned  kell!  Minden  érzésedet  leméri.  Mosoly
mögé  bujtatott  gyűlöletedet  ismeri,  kedvességgel  palástolt  irigy-
ségedet  látja.  Ügyeskedésnek  mondott  csalásodat  bűnnek  bé-
lyegzi,  szemeid  vétkezését  számbaveszi.  Előtte  nem  érvényes  a
„csak”  szócska,  mert  egyformán  az  ítélet  asztalára  hull  szó,  ér-
zés, gondolat, cselekedet, kicsi és nagy bűn.

Isten  ítélete  teljes,  mert  rosszra  és  jóra  egyformán  kiter-
jed.  Az  apostol  szava  szerint:  „megfizet  mindenkinek  az  ő  cse-
lekedetei  szerint:  örök  élettel  azoknak,  akik  a  jó  cselekedet-
ben  való  állhatatossággal  dicsőséget,  tisztességet  és  halhatatlan-
ságot  keresnek,  búsulással  és  haraggal  azoknak,  akik  versengők
és akik nem az igazságnak, hanem a hamisságnak engednek.”

Isten  megítéli  az  ember  életében  mutatkozó  jót.  Szeretetet
sugárzó  szavaid  nem  múlnak  el.  Tiszta  gondolataid,  szétfoszlott

 



308

nemes  szándékaid  nem  mennek  feledésbe.  Segítő  kezed  könnyet
törlő  mozdulása  s  szíved  csendes  magányban  elmondott  imád-
sága  fel  van  jegyezve  az  égben.  Megítéli,  amit  a  magad  és  mások
lelkéért cselekedtél.

Isten  ítélete  azért  is  teljes,  mert  az  ember  életét  nemcsak
külső  megjelenése,  hanem  belső  iránya  szerint  bírálja  el,  nem
az  egyes  cselekedeteket  nézi  csupán,  hanem  az  azok  alapját
képező lelkirugókat is.

Az  apostol  az  előző  fejezetben  az  emberek  bűnösségéről
beszél  s  hosszú  sorozatban  megemlíti  az  Isten  ellen  vétkezés
különböző  faját.  Ha  végigolvassuk  a  23-féle  vétkezést  felsoroló
verseket,  valamelyik  csoportban  megtaláljuk  a  mi  vétkeinket  is.
De  meglátjuk  emberi  vétkezésünk  alapokát  is.  Azért  szennyez-
zük  be  életünket  különböző  vétekkel,  mert  hitetlenek  vagyunk
s  „az  igazságot  hamissággal  feltartóztatjuk”.  Vétkezünk  nyel-
vünkkel,  testünkkel,  lelkünkkel,  szívünkkel,  mert  bár  megismer-
tük  az  Istent,  helyette  önmagunkat  dicsőítjük.  Ez  minden  bűn
alapoka  s  Isten  ítélete  mindig  bűnként  ítéli  meg  a  bűn  alap-
okát is.

A  bűn  alapokát  tehát  abban  látja  az  apostol,  hogy  „az
emberek  nem  az  igazságnak,  hanem  a  hamisságnak  engednek”.
A  jó  cselekedetek  alapokát  pedig  abban,  hogy  azoknak  min-
dig az „örök élettel” kell egybekapcsolódniok.

Isten  ítélete  tehát  abban  az  értelemben  is  teljes,  hogy  a
bűn  és  jócselekedet  alapját  keresi  s  az  ember  életét  mindig
Istenhez való viszonya szerint bírálja meg.

Mit  jelent  nekünk  Isten  ítéletének  teljessége?  Azt  jelenti,
hogy  nemcsak  valamikor,  hanem  most  is  állandóan  bírói  széke
előtt  állunk.  Nemcsak  egyes  cselekedeteinket,  hanem  egész  élet-
irányunkat  és  hozzá  való  viszonyunkat  is  megítéli.  Összeomlani
látjuk  életünk  sok  képzelt  értékét,  mert  kiderül,  hogy  hiányzik
Istenhez  kapcsoló  gyermeki  viszonyunk.  Nincs  életünknek  biz-
tos,  erős,  egészséges  alapja  Krisztusban.  Sokszor  szembefordu-
lunk  az  igazsággal,  elutasítjuk  Isten  segítő  kegyelmi  eszközeit,
„szándékosan  vétkezünk”,  már  pedig  az  ige  szerint  „akkor  többé
nincs bűnökért való áldozat (Zsid. 10, 27.).”

Isten  ítélete  teljes  annyiban  is,  hogy  az  nemcsak  az  egyes
emberre,  hanem  a  közösségekre  is  vonatkozik.  A  szentige  erről
külön  nem  szól,  de  „a  menthetetlen  embernek”  szóló  prédiká-
ciót  alkalmazhatjuk  az  ítéletre  kerülő  közösségekre  is.  Magunk-

 



309

előtt  látjuk  a  jaj-ítéletet  mondó  Krisztust,  ki  Korazin,  Betsaida,
Kapernaum  felett  bíráskodik  s  azt  teszi  ítéletének  alapjává,  hogy
mennyire  becsülték  meg  velük  közölt  kegyelmét,  megtértek-e,
új  életet  éltek-e?  Megdöbbentő  valóság  lesz  az  ítélet  számunkra,
ha  meglátjuk  a  városaink  kapujánál  megálló  Krisztust,  amint
egyenként  nevükön  szólítja  azokat:  jaj  néked,  ki  nem  fogadtál
be s még ma sem ülsz a bűnbánat gyászruhájában!

Isten  ítélete  az  egyházakra  is  kiterjed.  Mindegyiktől  számon-
veszi,  hogy  Krisztusnak  az  ő  örök  áldozatával  megteremtett
s  a  víznek  fürdőjével,  az  ige  által  megszentelt  élő  testét  meg-
becsülték-e,  építették-e,  áldássá  tették-e?  Megítéli,  hogy  emberi
érdek  és  bölcseség  helyett  az  evangéliomnak  engedelmesked-
tek-e  mindenben,  mindenkor?  Valamikor  azután  Krisztus  mind-
egyik  egyházát  önmaga  elé  állítja  s  megvizsgálja,  hogy  szeplő
vagy fénysugár voltak-e az Ő szentséges arcán?

Vájjon  mire  indít  minket  Isten  ítéletének  teljessége?
        3. Isten ítélete igazságos.

Az  ítéletről  szóló  szentige  első  szava:  „annakokáért”,  bele-
kapcsolja  az  apostol  közlését  az  előző  fejezetbe  s  azzal  okozati
viszonyba  hozza.  Az  ember  felsorolt  bűneit  kárhoztató  ítélet
követi,  mely  ezekkel  a  szavakkal  kezdődik:  menthetetlen  vagy,
óh  ember!  Az  ítélet  tartalmát  teljes  határozottsággal  meg-
állapítja  az  ige:  „Istennek  ítélete  igazság  szerint  való”.  A  józan
emberi  belátásra  hivatkozva  megkérdezi  az  apostol:  gondolod,
hogy  elkerülöd  az  Istennek  ítéletét?  De  hiába  gondolná  ezt  az
ember,  mert  ,,Isten  megfizet  mindenkinek  az  ő  cselekedetei
szerint”.

Az  ítélet  bírói  cselekmény,  alapja  az  igazságosság.  Meg-
szólal  benne  Isten  megsértett  szent  felsége,  a  megtaposott  er-
kölcsi  törvény,  a  megtagadott  atyai  szív  fájdalma.  Az  ítélet  min-
dig megtorlás, büntetés-kiszabás és kiegyenlítés.

Éppen  ebből  a  szempontból  menthetetlen  az  ember.  Külön-
böző  bűnei  sokaságával  s  életirányának  bűnösségével  halálos
ítéletet érdemel. És ez a halálos ítélet igazságos.

Igazságos  az  ítélet  azért  is,  mert  Jézus  nem  engedi  magát
félrevezetni  a  szemnek  tetsző  cselekedetekkel.  Mindig  a  lélek
mélyére  tekint  s  a  cselekedet  létrehozó  rugóját  keresi.  A  sze-
retet  adósságának  fizetésénél  nem  a  pénzdarab  értékét  nézi,
hanem  a  szív  érzését.  A  szolgálatot  a  lélek  odaadásával  mért
és  nem  az  óra  percmutatójával.  Az  emberekkel  gyakorolt  jóté-

 



310

konyság  elbírálásánál  nem  azt  nézi,  hogy  mennyire  szeretjük
egymást, hanem hogy mennyire szeretjük Őt.

Ez  a  szempont  még  súlyosabbá  teszi  számunkra  az  ítélet
igazságos voltát.

Ha  Isten  ítélete  befejeződnék  az  igazság  érvényesítésével,
makkor  az  újszövetség  prófétájának  látomása  szerint  hét  angyal
poharából  zúdulna  az  emberre  a  büntetés:  betegség,  vér,  halál-
sugár,  sötétség,  kín  s  mindent  eltemetne  a  kárhozat  kénköves;
tengere.

De  angyalain  kívül  Istennek  van  még  egy  halálig  engedel-
mes  küldöttje,  ki  az  ítélkező  harag  hét  poharába  belehullat  a
golgotai  keresztfáról  egy  cseppet  áldozati  véréből  s  ezzel  meg-
állapítja az ítélet utolsó vonását: az ítélet kegyelmes.

4.  Isten  ítélete  kegyelmes.  Ennek  a  kegyelemnek  egyetlen
alapja van: Krisztus megváltó halála.

Képzeljük  magunk  elé  az  ítélkezés  bírói  aktusát.  Félve,
reszketve  megjelenünk  az  ítélőszék  előtt.  Nem  tudunk  magunk
mellé  védőügyvédet  állítani,  mert  még  mentegetődzésünk  is  vád-
beszéddé válik ajkunkon.

De  mellénk  áll  Jézus.  Homlokán  a  töviskorona  véres  nyoma,
arcán  a  nagypénteki  kín  halálos  sápadtsága,  ajkán  az  elsóhajtott
„elvégeztetett” szó áldott bizonyossága.

Ha  Isten  minket  magunkban  néz,  ítélete  halálra  szól.  Ha
Jézus mellett néz minket, akkor ítélete kegyelemre szól.

Életünk  tépett  rongyaiban  megállunk  a  mindentudó,  min-
dent  látó,  bennünket  kívül-belül  ismerő  Isten  előtt.  Amint  meg-
nyugszik  rajtunk  bíráló  tekintete,  leikünkön  felsötétedik  bűnünk
szennye  s  szívünkben  felszakadnak  titkolt,  gennyes  sebeink.
Tehát  nem  miértünk,  nem  jóságunkért,  vagy  figyelembe  vehető
körülményekért  húzódik  Isten  ítéletébe  a  kegyelem,  hanem
a  megfeszített  Krisztusért.  Mikor  ítélőszék  előtt  állunk,  Isten
a  keresztrefeszített  Krisztuson  keresztül  tekint  ránk,  az  Ő  ártat-
lan  szenvedését  és  megváltó  halálát  nézi,  Őérte  lesz  hozzánk
kegyelmes.

Isten  ítéletének  kegyelmessége  Krisztushoz  kapcsolódik.
„Minket,  kik  meg  voltunk  halva,  a  vétkek  miatt,  megelevenített
együtt  a  Krisztussal  (kegyelemből  tartattatok  meg!)”  —  olvas-
suk  az  efezusi  levélben.  (Ef.  2,  4—5).  Megigazulunk  ingyen  az  Ő
kegyelméből  a  Krisztus  Jézusban  való  váltság  által,  kit  az  Isten

 



311

eleve  elrendelt  engesztelő  áldozatul,  hit  által,  az  Ő  vérében,  hogy
megmutassa  az  Ő  igazságát  az  előbb  elkövetett  bűnöknek  elné-
zése  miatt”,  mondja  az  apostol  a  Római  levélben  (Róm.  3,  23—
25).  Egy  másik  helyen  pedig  ezeket  az  igéket  találjuk:  „ahol
megnövekedik  a  bún,  ott  a  kegyelem  sokkal  inkább  bővölködik,
hogy  amiképpen  uralkodik  a  halálra,  azonképpen  a  kegyelem
is  uralkodjék  igazság  által  az  örök  életre,  a  mi  Urunk  Jézus
Krisztus által (Róm. 5, 20—21).”

A  kegyelem  alapja  Krisztus  megváltó  halála.  Az  ítélet  ke-
gyelmességének  alapja  sem  lehet  más,  mint  Krisztus  meg-
váltó  halálához  elfoglalt  viszonyunk.  Az  ítéletnek  van  emberi
oldala,  emberi  feltétele  és  előzménye.  Azon  fordul  meg  ez  az
emberi  tényező,  hogy  hittel  elfogadjuk-e  a  Megváltó  munkáját
és  engedjük-e,  hogy  a  Szentlélek  kiépítse  a  mi  új  életünket.
Eljutunk-e  életünk  bizonyságtevő  valóságával  a  megtartó  Krisz-
tushoz,  aki  reánk  vonatkozólag  is  kijelenti,  hogy  „aki  hozzám
jő, semmiképpen ki nem vetem (Ján. 6, 37).”

Krisztus  megváltó  halála  követeli  az  ember  komoly  meg-
térését.  Krisztus  tanítása,  élete  és  halála  a  megtérés  állandó  köve-
telése.  A  gondviselő  Isten  minden  akarata  és  cselekedete  mögött
megtérésre  felhívás  rejlik.  Természetes  tehát,  hogy  Pál  apostol
szintén  egybekapcsolja  az  ítélet  kegyelmességét  a  megtéréssel
s  egy  világosan  szövegezett  kérdőmondatot  és  egy  kemény
szavú  állítómondatot  intéz  hozzád.  A  kérdőmondat:  „avagy  meg-
veted  az  Ő  jóságának,  elnézésének  és  hosszútűrésének  gazdag-
ságát,  nem  tudván,  hogy  Istennek  jósága  téged  megtérésre  in-
dít?”  Ha  nem  térsz  meg,  akkor  megveted  Isten  jóságát.  Mikép-
pen  várhatsz  akkor  kegyelmet?”  Az  állítómondat:  „a  te  kemény-
séged  és  meg  nem  tért  szíved  szerint  gyűjtesz  magadnak  haragot
a  haragnak  és  az  Isten  ítélete  kijelentésének  napjára.”  Az  ítélet
tehát  életedet  nem  önmagában,  hanem  Krisztussal  való  kapcso-
latában  nézi.  Az  ítélethozáskor  Isten  nem  elégszik  meg  azzal,
hogy  te  Krisztus  keresztfája  alatt  állsz,  hanem  azt  nézi,  hogy
azt  bizalommal  átöleled-e,  bűneiddel  együtt  meghalsz-e  te  is  a
kereszten s új életet élsz-e Jézussal közösségben?

De  azért  az  ítélet  kegyelmessége  egyedül  Istentől  függ.
Bűnbánó  megtérésünk  nem  jogcím  a  kegyelemre.  Gyászruhába
öltözötten,  hamuban  ülve  hiába  éljük  a  bűnbánók  törödelmes
életét,  csak  kegyelem  után  sóhajtó  könyörgést  vehetünk  aj-
kunkra,  nem pedig  az  igazságában biztos  ember követelését.

 



312

Isten  kegyelme  az  emberi  érdemtelenségnél  kezdődik.  Nekünk
nincsen  jogunk  és  lehetőségünk  ezt  sürgetni  vagy  kikényszerí-
teni.  Egyedül  Istentől  függ,  hogy  kit  emel  a  veszendőség  porá-
ból magasba és kit ejt a kárhozat mélységébe.

A  megtérés  figyelmeztető  sürgetésén  kívül  reménységet
ébreszt  szívünkben  az  ítélet  kegyelmességét  illetőleg  Krisztus
földi  élete.  A  bírói  székben  az  mond  felettünk  ítéletet,  ki  maga
is  a  földön  járt,  kísértővel  viaskodott,  éhezett,  könnyezett,
érezte  az  emberi  gonoszság  veszedelmét  és  imádkozott  az  élet
keserű  poharának  eltávoztatásáért.  Szeretetének  teljes  szabad-
ságával  osztogatja  kegyelmét.  Nem  korlátozza  emberi  cseleke-
det  és  érdemetlenség,  a  feléje  indulás  idejének  hajnali,  avagy
alkonyati  órája,  a  megtérés  megrázó  mélysége,  avagy  észre-
vétlen  csendessége,  kegyelmes  ítéletével  azt  emeli  magához,  akit
akar.  Számára  az  ítélet  kegyelmessége  nem  művelet,  paragrafus
alkalmazás  és  indokolással  megerősített  szövegező  munka,  ha-
nem  kegyelmi  elhatározás.  Elejétől  végig  kegyelem.  Egészen
más,  mint  az  ember  ítélkezése  lenne  és  más,  mint  az  Isten  kivizs-
gált  tényekre  alapított  ítélete  lenne.  Isten  ítélete  figyelmezte-
téssel,  ígérettel  és  boldog  sejtelemmel  tele  megmagyarázhatat-
lan  örök  titok,  mely  úgy  száll  felénk  a  mennyei  bíró  székéről,
mint  az  utolsó  pillanatban  megtért  lator  fejére  a  boldogító  íté-
let: „ma velem leszel a paradicsomban!”

Az  el  nem  alkudott,  igazi  valóságából  ki  nem  vetkőztetett
Jézus  ma  is  elénk  lép  és  az  ítéletről  a  következő  figyelmezteté-
seket intézi hozzánk:

Ember,  ne  felejtsd  el,  hogy  életútad  bírói  székhez  vezet,
nem  kerülheted  el  az  ítéletet.  Olyan  bizonyos  az  ítélet,  mint  a
halál  és  jaj  annak,  ki  mesének  tartja  a  szent  Isten  örök  ki-
jelentését.

Ember,  ne  felejtsd  el,  hogy  egész  életed  ítélet  alá  kerül!
Életvilágod  a  maga  teljességében  bírád  szeme  elé  tárul:  minden
gondolatod  és  szavad,  érzésed  és  cselekedeted,  nyilvánvaló  és
rejtett életed.

Ember,  ne  felejtsd  el,  Isten  mond  feletted  ítéletet,  nem  az
emberek,  nem a  világ  és  nem is  te  magad.  Isten  igazságosan  ítél,
és te menthetetlen vagy, óh ember!

Ember,  ne  felejtsd  el,  hogy  Krisztus  melletted  és  érted  a
bírói  szék  elé  lép,  könyörgőn  felemeli  átlyuggatott  kezét  s  el-
mondja  az  egyetlen  közbenjáró  imádságát:  én  ártatlanul  szen-

 



313

védtem  az  ő  bűneiért,  meghaltam  érte  a  keresztfán,  tekints  rám
s én értem légy kegyelmes hozzá!

Ember,  ne  felejtsd  el,  hogy  Jézus  a  bizonyos  ítéletről  szóló
tanítással  nem  kétségbeesést,  hanem  az  életet  egészen  végéip·
megvizsgáló  komolyságot,  félelmet  ébreszt,  Isten  igazságának,
elnézésének  és  hosszútűrésének  megbecsülésére  int,  komoly
megtérésre  indít,  hogy  az  igazságnak  engedve,  ráhagyjuk  ma-
gunkat megtartásunk egyedüli lehetőségére: a kegyelemre.

Ember,  ne  felejtsd  el,  hogy  kegyelmet  egyedül  Jézus  által
nyerhetsz,  ki  imádsággá  olvadó  életed  könyörgésére  egykor
rólad  is  elmondja  felmentő  ítéletét:  ma  velem  leszel  a  para-
dicsomban!

 



Krisztus kiábrázolása.

Efez.  5,  1—9.  Legyetek  annakokáért  követői  az  Istennek,
mint  szeretett  gyermekek,  és  járjatok  szeretetben,  miképen
a  Krisztus  is  szeretett  minket  és  adta  önmagát  miérettünk
ajándékul  és  áldozatul  az  Istennek  kedves  jó  illatul.  Parázna-
ság  pedig  és  akármely  tisztátalanság  vagy  fösvénység  ne  is
neveztessék  ti  közöttetek,  amint  szentekhez  illik.  Sem  undok-
ság,  vagy  bolond  beszéd,  vagy  trágárság,  melyek  nem  illenek,
hanem  inkább  hálaadás.  Mert  azt  jól  tudjátok,  hogy  egy
paráznának  is,  vagy  tisztátalannak,  vagy  fösvénynek,  ki
bálványimádó,  nincs  öröksége  a  Krisztusnak  és  Istennek
országában.  Senki  titeket  meg  ne  csaljon  üres  beszédekkel;
mert  ezekért  jő  az  Isten  haragja  a  hitetlenség  fiaira.  Annak-
okáért  ne  legyetek  részesei  ezeknek:  Mert  valátok  régen  sötét-
ségben,  most  pedig  világosság  az  Úrban:  mint  világosságnak
fiai  úgy  járjatok.  Mert  a  világosságnak  gyümölcse  minden
jóságban és igazságban és valóságban van.

A  XV.  század  első  felében  élt  Kempis  Tamás  ágostonos
barát,  aki  egy  ma  is  építőhatású  könyvet  írt  ezen  a  címen:  De
imitatione Christi, Krisztus követéséről.

A  könyv  első  mondatában  ezt  olvassuk:  „Az  isteni  tiszte-
letnek  főbb  és  Isten  előtt  kellemetesb  részét  abban  helyeztetik
a  keresztyén  doctorok,  hogy  tekélletes  erkölccsel  és  jó  magunk
viselésével  kövessük  azt,  akinek  szolgalatjára  köteleztetünk.
Isten  azért  öltözteté  emberi  természetbe  szent  Fiát,  hogy  az  ő
vezetése  és  tanítása  által  megtanulnók,  mint  kelljen  követni
Istenünket.”

Az  tehát  az  ember  feladata,  hogy  kövessük  Krisztust.  Alap-
igénk első szava szerint: legyetek követői az Istennek!

Az  eredeti  görög  kifejezés  azt  mondja,  hogy  legyünk  az
Isten  utánzói,  tehát  nemcsak  követésről,  hanem  utánzásról  is
szól.  Mivel  pedig  Isten  Krisztusban  vált  élő  valósággá,  azt  mond-
hatjuk,  hogy  Krisztus  utánzóivá,  Krisztus  kiábrázolóivá  kell
lennünk.

Értsük  meg  a  két  kifejezés  közötti  különbséget.  Krisztus
követése  lehet  lélek  és  odaadás  nélküli  fél  és  negyed  munka.
A  Krisztus  kiábrázolása  azonban  húsomba  vág  s  tőlem  külső
és  belső  átformálódást  követel.  Magamat  anyagként  kell  át-
adnom, hogy életem ne önmagamat, hanem Krisztust mutassa.
 



315

Életfeladatom  abban  áll,  hogy  az  előttem  élő  Krisztust  örök
mintának  tekintsem,  önmagamat  gyúrjam,  csiszoljam,  formál-
gassam, míg kiábrázolódik rajtam a Krisztus.

Krisztus  kiábrázolásához  az  apostol  szerint  eljut  az  ember,
ha  1.  életelve  a  szeretet;  2.  élettartalma  a  tisztaság  és  3.  élet-
iránya a világosság.

1.  Krisztus  kiábrázolásának  első  követelése,  hogy  az  ember
életelve a szeretet legyen.

„Legyetek  követői  az  Istennek,  mint  szeretett  gyermekei  és
járjatok  szeretetben,  miképpen  a  Krisztus  is  szeretett  minket  és
adta önmagát miérettünk áldozatul.”

Az  ige  nem  azt  mondja,  hogy  az  Isten  szeretetet  cselekszik
értünk.  Nem  arról  beszél,  hogy  Isten  elhatározása  és  egyes
megnyilatkozása  szeretetet  eredményez.  Hanem  azt  mondja,
hogy  az  Isten  szeretet.  Nem  azt  jelenti  ki,  hogy  Krisztus  élete
telve van szeretettel, hanem azt mondja, hogy Krisztus szeretet.

Tekintsünk  végig  Krisztus  életén.  Nélkülözés,  üldöztetés,
szenvedés,  ostoroztatás,  halál  mutatják  életének  irányát.  Szen-
vedései  között  figyeljük  meg  lelki  szenvedéseinek  sokaságát.
Megalázták,  isteni  méltóságát  kétségbe  vonták,  királyi  palástját
megtépdesték.  Benne  nemcsak  az  embert,  hanem  az  Istent  is
arcul  verték.  Ezért  mondta  róla  Keresztelő  János:  íme,  az  Isten
báránya.  Az  ártatlan  szenvedés  báránya  volt,  életében  mégis  a
szeretet  állandóságával  találkozunk.  Szeretete  nem  egyes  csele-
kedetekben  nyilvánul,  hanem  annak  megszakítás  nélküli  folyta-
tásában.  Szeretete  teljes  odaadás,  felolvadás  Isten  akaratában,
önmaga  azonosítása  az  ember  üdvösség-szükségletével.  Jézus
szeretete állandó lelki állapot és élettartalom.

Krisztus  kiábrázolásának  első  törvénye  abban  áll  tehát,  hogy
a szeretetnek bennünk életelvvé kell lennie.

Isten  nem  egyes  cselekedetet  követel  tőlünk,  hanem  teljes
szeretetet.  „Járjatok  szeretetben”  mondja  az  apostol.  Tehát
a  szeretetnek  folyamatossága  van,  az  nem  érzés,  hanem  állapot.
Krisztushoz  hasonlóan  a  tőlünk  követelt  szeretetállapot  tartalma
szerint szintén áldozat.

Istennek  kell  magunkat  feláldoznunk.  Követnünk  kell  Jé-
zust,  mint  szeretett  gyermekek.  Isten  iránti  szeretetben  van  el-
rejtve az emberek iránt való szeretetünk.

Ez  az  állandó  szeretet  életelvvé  válik  életünkben.  Nemcsak
időleges  érzés-fellobbanással,  időszaki  jósággal,   avagy  eseten-

 



316

ként  megnyilatkozó  lelki  nemességgel  kell  szeretnünk.  Egész
életünket  meg  kell  tölteni  szeretettel:  szenvedésben,  örömben,
szomorúságban, megbocsátásban.

Vannak  a  Balaton  mellett  égővörös  göröngyű  szőlőhegyek,
melyek  különös  erőt  és  zamatot  adnak  a  gyümölcsbe.  Tűz-
hányók  rejtett  érce  és  elrejtett  lángja  él  ebben  a  földben.  Ha
máshova  ültetik  ugyanezt  a  szőlőtőt,  elveszíti  gyümölcsének  és
borának  ezt  a  jellegzetes  ízét.  Ugyanígy  a  szeretet  életelemei
közt  meg  kell  lennie  Krisztus  szenvedése  tüzének  és  halála  véré-
nek. Ezek nélkül nem lehet a szeretet életelvvé.

2.  Krisztus  kiábrázolásának  második  követelése,  hogy  az
ember élettartalma a tisztaság legyen.

Az  apostol  a  mindennapi  életről  beszél  s  ezzel  kifejezi  azt
.az  igazságot,  hogy  minden  cselekedetünk,  érzésünk,  gondola-
tunk  vonásokat  húz  emberi  arcunkra.  Eltorzítja,  avagy  meg-
szépíti,  közönségessé  teszi  avagy  megnemesíti.  Fontos  tehát,
hogy  érzésünk,  gondolatunk  és  cselekedetünk  Krisztus  arcvoná-
sait dolgozza rá a mi életünk arcára.

Mikor  a  művész  szobrán  dolgozik,  rámélyeszti  tekintetét
az élő  mintára.  Szemével  vizsgálgatja,  elemzi,  méregeti,  szinte
átfúrja,  úgy  keresgeti  össze  jellemző  vonásait.  Azután  a  meg-
talált  vonásokat  lassan  átviszi  alkotására.  Közelről,  távolról
hosszan  kutatva  szemlélgeti.  Vonásokat  eltöröl  rajta,  újatkat
húz  helyükre.  Lassanként  felszívja  lelkébe  az  élő  minta  egész
valóságát.  Mindig  maga  előtt  látja,  még  több:  magában  hordozza.
Behunyhatja  szemét,  akkor  is  feléje  világol,  mint  sötét  éjszakán
a  felhőn  átvilágító  csillagok.  Most  már  nem  tud  más  vonást
rajzolni  a  szobor  arcára,  hanem  amit  az  élő  arcról  eltanult  és
lelkébe átörökített.

Krisztus  ilyetén  kiábrázolásához  nem  elég  a  külső  kapcsolat
vagy  forma,  ahhoz  az  egész  életet  átfogó  szeretet  kell,  mely
élettartalommá  a  tisztaságot  teszi.  Ennek  egy  része  a  testiélet
tisztasága.  „Paráznaság  és  tisztátalanság  ne  legyen  közöttetek,”
mondja  az  apostol.  A  test  a  lélek  temploma  s  ehhez  a  törvény-
hez  kell  igazodnia  a  testi  élet  minden  megnyilatkozásának.
Hiszem,  hogy  Isten  adta  testemet,  összes  tagjaimat,  szememet,
fülemet  és  minden  érzékemet.  Ha  a  testiélet  tisztaságát  meg-
rontjuk, árnyék borul Krisztus arcát ábrázoló életünkre.

Az  élet  tisztasága  a  szív  tisztaságát  követeli.  „Fösvénység
ne  neveztessék  közöttetek.”  A  szeretetet  kell  úrrá  tenni  életünk-

 



317

ben  és  pedig  az  önzéstelen  szeretet,  mely  nem  önmagát  szereti
másokban.  Önzetlenül,  hiúság  nélkül,  sáfári  szolgálatkészség-
gel  és  háládatos  szeretettel  adnunk  kell  Isten  által  ránk  bízott
javainkból.

Az  élet  tisztasága  a  nyelv  tisztaságát  is  követeli.  Errevonat-
kozólag  azt  mondja  az  apostol:  „ne  legyen  köztetek  bolond
beszéd,  vagy  trágárság,  melyek  nem  illenek,  hanem  inkább
hálaadás.”  Durva  tréfák,  lelket  szennyező  beszédek  megrontják
az  ember  nyelvét.  Pedig  az  emberek  szívesen  sodródnak  a  máso-
kat  megszólás  és  az  érzéki  beszélgetés  fertője  felé.  Hol  van
az  emberek  társalgásában  a  lélek?  Miért  nem  keresik  együtt
a  választ  az  élet  nagy  kérdéseire?  Érdemes  lenne  összeállítani,
hogy  az  emberek  miről  beszélgetnek  egymás  között.  Közben
pedig  elfelejtik,  hogy  minden  szavunkért  felelősek  vagyunk,
mert az apostol intése szerint: „ezekért jő az Isten haragja”.

Az  ember  arcának  kiábrázolásán  az  élettisztaság  dolgozik.
De  Isten  teljes  tisztaságot  követel,  vagyis  a  test,  a  szív,  a  nyelv-
tisztaságát.  A  testnek,  a  szívnek,  a  nyelvnek  egyformán  tiszta
életet kell élnie, hogy kiformálódjék rajtunk Krisztus arca.

3.  Krisztus  kiábrázolásának  harmadik  követelése,  hogy  az
ember  életiránya  a  világosság  legyen.  „Valátok  régen  sötétség,
most  pedig  világosság  az  Urban.  Mint  világosságnak  fiai,  úgy
járjatok!”

A  világosságnak  egyetlen  forrása  van:  Jézus,  ő,  a  nagy
világválasztó,  elválasztja  a  sötétséget  a  világosságtól,  a  sötét-
ségben  élőt  a  világosságban  élőtől.  Nem  azt  jelenti  ez  a  meg-
állapítás,  hogy  az  egyik  csoportban  csupa  jóember,  a  másikban
csupa  rosszember  él,  hanem,  hogy  ezen  a  világon  két  hatalmas
életiránnyal  kell  számolnunk:  a  világossággal  és  a  sötétséggel.
A  világosság  tehát  életirány.  Jézus  jelenti  a  világosságot  és
a  világosság  életirányát.  Nagy  igazság  ez  ember  és  emberiség-
számára:  Jézus  a  világosság.  Nélküle  csak  sötétség  van.  Nincsen
félhomály,  hajnalodás,  avagy  derengés.  Jézus  nélkül  csak  sötét-
ség  van.  A  történelem  számtalan  példája  bizonyítja,  hogy  esz-
mék,  rendszerek,  törekvések  sötétségbe  és  szerencsétlenségbe-
döntik  az  embert  és  emberiséget,  ha  hiányzik  belőlük  a  Jézus
világossága.  Jó  emlékezetünkbe  idézni,  hogy  nélküle  nincsen
világosság.  Hiába  dicsekszünk  nevével,  ha  Őt  magát  világosságul
el  nem  fogadjuk.  Hiába  akarjuk  a  világosság  irányát  a  világos-
ság  nélkül.  Nem  elég  az  Ő  életirányát  látni,  elfogadni  és  kö-

 



318

vetni,  Őt  magát  kell  Megváltóul  elfogadnunk  és  tulajdonunkká
tennünk.

A  Jézusban  megjelent  világosság  Isten  kegyelme.  Ez  a
világosság  Isten  által  adott  erő  és  erőközlés.  Mindez  azonban
nem  egy  névben,  hanem  egy  személyben  egyesül:  Jézusban.
Jézus  a  vele  élőket  a  világosságba  vonzza,  világosságával  be-
sugározza, új életre erősíti.

Ezzel  azután  megoldódik  a  Krisztus-kiábrázolás  csodálatos
titka.  Krisztus  örök  mintául  kapott  arcának  nem  rajtunk  kívül,
hanem  bennünk  kell  lennie.  Nem  is  mi  ábrázoljuk  azt  ki  életün-
kön,  hanem  maga  a  Krisztus.  Mi  nem  tehetünk  egyebet,  mint-
hogy  a  sötétségből  világosságra  vágyódunk,  a  gyűlöletből  igye-
kezünk  felemelkedni  a  szeretetbe,  a  lélek  erejével  próbálunk
eljutni  a  szennyes  életből  a  tiszta  élet  magasságába,  az  Istenben
elrejtett  élet  boldogságához.  Életünk  arcára  még  rásötétedik
bűnösségünk  eltorzító  hatása,  de  lelkünk  mélyén  hordozott  hiva-
tásunk  örök  kötelezése  marad:  Krisztus-kiábrázolás,  Imitatione
Christi!

 



Isten levele.

Ján.  70,  14.  Én  vagyok  a  jó  pásztor  és  ismerem  az  enyéi-
met és engem is ismernek az enyéim.”

Λ  jó  pásztorról  szóló  bibliai  rész  melegsége  ömlik  el  ezen
a  rövid  mondaton  s  belőle  megnyugtató  biztatás  csendül  felénk.
Amint  elgondolkodunk  rajta,  színes  és  egységes  kép  bontakozik
elénk.  Tompafényű  alkonyati  bíborba  öltözött,  napsugaras  mezőt
látunk.  A  távoli  hegyekről  aláereszkedő  ködfelhő  adja  távoli
keretét.  Egybeterelt  bárányok  vonulnak  fejlógatva.  Előttük  bal-
lag  a  pásztor.  Egyik  szemével  az  utat  nézi,  másikkal  a  sziklás
szakadék  felé  vigyáz.  A  távolban  árnyas  fák  ölén  tártajtójú  akol
körvonalai látszanak.

A  kép  középpontjában  a  jó  pásztor  alakja  áll.  Előttünk
megy,  nevünkön  szólít.  Terelget,  védelmez,  életét  adja  értünk.
De  van  a  történetnek  egy  másik  oldala:  a  jó  pásztor  mellett
figyelnünk  kell  a  nyáj  szerepére.  A  történet  erre  vonatkozó
szavaiban  rejtett  nyugtalanság  izzik,  mert  Jézusnak  önmagáról
szóló  kijelentése  követeléseket  tartalmaz.  Nemcsak  azt  mondja,
hogy  „ismerem  az  enyéimet”,  hanem  azt  is,  hogy  „engem  is
ismernek  az  enyéim”.  Szól  hozzájuk,  de  nekik  hallgatniok  kell
reá,  vezeti  őket,  de  nekik  követniök  kell  Őt.  Megvédi  őket,
de  nekik  el  kell  fogadniok  az  Ő  védelmét.  Meghal  értük,  de
nekik  értékelniök  kell  halálát.  A  történet  ezen  oldala  tehát  a
követelések hosszú sora elé állít.

„Ismerem  az  enyéimet  és  engem  is  ismernek  az  enyéim.”
Jézus  ezen  kijelentésének  értelmét  három  kérdés  felvetésével
keressük:  1.  Miből  ismerjük  meg  Jézust.  2.  Milyennek  ismerjük
meg Őt? és 3. Miért kell megismernünk Őt?

1.  Van  egy  sajátságos  gondolátközlő  észköz,  a  íevél,  az  epi-
stola.  Régebben  külön  irodalmi  műfajnak  tekintették  s  emelke-
dett  gondolatok  művészi  közlésére  használták.  Van  azonban  a
levélnek  egy  másik  fajtája,  mely  nem  esik  irodalmi  értékelés  alá;

 



320

hanem  kizárólag  gyakorlati  célokat  szolgál.  Emberek  írják  egy-
másnak,  életsorsukról  adnak  tájékoztatást,  gondolataikat  bíz-
zák  reá.  Talán  csak  egy  darabka  papírlap,  szépen  rajzolt  gyögy-
szem  írással,  vagy  szarkaláb  betűkkel  teleírva,  pontos  sorveze-
téssel,  vagy  kuszált  rendetlenséggel,  de  áldott,  aki  írta  és  drága,,
ami benne írva van.

Mit  érez  az  özvegysége  bús  napjait  szenvedő  édesanya,  mi-
kor  távolban  élő  gyermekének  levele  megérkezik.  Milyen  bol-
dogsággal  szorítja  szívéhez  idegenbe  szakadt  vőlegényének  írá-
sát  a  menyasszony,  mikor  hosszú  hallgatás  után  ismét  szavakban
olvashatja  a  szíve  hűségéről  szóló  bizonyságot.  Mit  érez  a  hitves,
mikor  megérkezik  hozzá  a  kórházi  betegágyon  írt  kuszált  sorú
papirosdarab  ezzel  a  néhány  szóval:  megmentették  az  életemet!
És  mit  jelent  a  halálra  ítéltnek,  midőn  a  sorsa  felett  rendel-
kező  hatalmasság  írásából  megtudja,  hogy  nincsen  elveszve,  van
számára kegyelem és boldog új élet.

Isten  levelet  ír  hozzánk.  Soraiba  beleönti  atyai  szívének
Szerelmét.  Felénk  fordul,  szemét  rajtunk  nyugtatja,  törődik
velünk,  szól  hozzánk.  Megizeni  boldogító  elhatározását:  meg-
mentem  az  életedet!  Feltárja  előttünk  rejtelmeit  és  szakadékait,
sötét  útvesztőit  és  napfényes  örömeit  s  életboldogságra  tanít.
Isten  eme  levele  a  Biblia:  Chirographum  Dei.  Égi  magasságból
jön.  Beszállja  az  egész  világot.  Befogadtatást  kér  minden  néptől
és  fajtól.  Minden  ház  ajtaján  bekopogtat  és  helyet  kér  minden
ember  kezében.  Isten  levelét  az  egész  világhoz  intézi  s  éppen
ezért minden emberhez akar szólni.

Isten  azért  ír  nekünk  levelet,  mert  mondanivalója  van  ön-
magáról  és  rólunk.  Mindkét  mondanivalóját  úgy  közli,  hogy
megismertet Jézussal s elmondja, hogy miért küldte őt a földre.

Három  döntő  jelentőségű  közlése  van  Isten  levelének,  amit
a  Biblia  őriz  számunkra,  mindhárom  elválaszthatatlan  Jézustól.
Ez  a  három  közlés  a  Biblia  három  fejezetében  található,  mind-
egyikben  a  hármas  szám  szerepel.  Az  első  a  bűnbeesésről  és
a  mi  megrontott  emberi  természetünkről  szól,  I.  Mózes  3.  feje-
zetében,  a  második  Istennek  Jézus  megváltó  halálában  meg-
jelent  örök  szeretetéről,  János  evangéliumának  3-dik  fejezeté-
ben,  a  harmadik  pedig  a  Római  levél  3-dik  fejezetében  arról
beszél,  hogy  Krisztus  megváltó  halálával  szerzett  üdvösség  hit
által,  a  törvény  cselekedete  nélkül,  Isten  ingyenvaló  kegyelmé-
ből válik az ember tulajdonává.

 



321

Ez  a  három  fejezet  egybefoglalja  Isten  levelének  minden
döntő  jelentőségű  közlését.  Benne  van  az  ember  bűnösségének
beismerése,  kicsendül  belőle  a  Krisztusban  földre  küldött  váltság,
azután  megvilágosodik  az  üdvösségnek  a  keresztfához  vezető
útja: a hit által való megigazulás.

A  Biblia,  Isten  eme  örök  levele,  mindig  Krisztusról  beszél.
Az  ószövetségi  írások  feléje  mutatnak.  A  bűnbe  merült  ember
vétkeinek  tengersokasága  és  halálos  tehetetlensége  hozzá  kiált,
a  hitben  összefutó  követelések  elválaszthatatlanok  tőle.  Isten
levele  hiteles  történeti  könyv  arról,  hogy  Isten  mit  cselekedett
az  emberért,  de  arról  is,  hogy  mit  követel  az  embertől  az  üdvös-
séggel  kapcsolatosan.  Ezért  azután  a  Bibliában  az  üdvösség
történetén  kívül  meg  van  írva  minden  ember  élettörténete.
Minden  emberé  kivétel  nélkül.  A  tudós  filozófusé  és  írástudatlan
együgyűé,  a  férfié  és  az  asszonyé,  az  öregé  s  a  fiatalé.  A  tied  is,
az  enyém  is.  Életünk  ugyanis  csak  látszólag  függ  a  külső  esemé-
nyektől,  változásoktól,  emelkedésektől,  avagy  zuhanásoktól,
valójában  az  mindig  Jézushoz  való  viszonyunktól  függ.  A  mi
élettörténetünk  a  lelkünk  története,  tartalmát  pedig  az  állapítja
meg,  hogy  mit  jelent  számunkra  Isten  levelének  az  üdvözítő
kegyelemre vonatkozó része.

Jézust egyedül Isten leveléből ismerjük meg.
2.  Jézus  azt  mondja:  „engem  ismernek  az  enyéim!”  Szeret-

nénk,  ha  Jézus  a  magáénak  mondana  minket,  de  vájjon  mi
ismerjük-e Őt? Milyennek ismerjük meg Isten leveléből Jézust?

A  kérdésre  teljes  feleletet  kapunk  a  jópásztor  jellemzésében.
Jézus  az  isteni  szeretet  megtestesülése.  Eljött  a  földre,  hogy
Isten  bűnbocsátó  kegyelmét  és  egy  új  élet  lehetőségét  hozza
magával.  Pályája  jelképezi  küldetését.  Felénk  jön,  vezet,  tanít,
haláltól  és  kárhozattól  védelmez,  saját  élete  feláldozásával  meg-
vált,  hogy  életre  képesítsen.  Szentlelkét  kiárasztja  reánk,  hogy
elhagyatott  árvaságunkban  védelmezzen.  Életének  célja  és
vezetőgondolata  a  szeretet,  ami  végső  kiteljesedésében  meg-
váltó kegyelem.

Ez  az  elméleti  összefoglalás,  minden  teljessége  mellett  is,
színtelen  és  erőtlen.  Azonban  mindjárt  színt,  lelket,  életet  és  erőt
nyer,  ha  Isten  levelét  személyünkhöz  írt  levélnek  vesszük  s  meg-
látjuk  belőle,  hogy  mit  tett  értünk  és  hogyan  gondoskodik
rólunk. Jézus igazi megértéséhez a megváltás útján jutunk el.

 



322

Megismerni  Jézust  azt  jelenti,  beletekinteni  az  Ő  megváltói
egyéniségébe és munkájába.

A  jópásztor  személyén  és  munkáján  át  megismerjük  Jézust.
Szakadékos  úton  útjelzőnk  és  figyelmeztető  táblánk.  Meredek
hegyek  sziklaoldalán  látunk  néhány  intő  fakeresztet,  mely  sze-
rencsétlenség  áldozatának  emlékét  őrzi  s  az  arra  haladók  életét
védi.  Mennyi  ilyen  figyelmeztető  jel  szól  hozzánk  Isten  levelé-
ben.  Vigyázz  az  útra,  amelyen  jársz!  Kerüld  el  a  szakadékot:
Kapaszkodj  a  korlátba!  Támaszkodj  a  feléd  nyújtott  kézre!  Menj
Jézus nyomdokán!

Isten  levele  megismerteti  velünk  a  tanító  Jézust.  Életbölcses-
sége  nem  emberi  tudás  leszűrt  igazságaira  alapított  életrend-
szer.  Nem  csupán  életre  tanító  bölcsesség,  hanem  az  igazi  élet-
ben  megtartó  és  az  örök  életre  tanító  bölcsesség.  Megismerjük
a  védelmező  Krisztust.  Élő  személyként  szemben  ül  velünk,  szól
hozzánk.  Vándorútunkon  mellénk  szegődik.  Harcol  értünk,  ki-
tartó  nehéz  küzdelemmel  viaskodik  lelkünkért.  Isten  levele  ki-
mondhatatlan  sok  igében  beszél  erről  a  harcról  s  Jézus  értünk
való  küzdelméről.  Isten  levele  megismerteti  velünk  Jézus  életé-
nek  megrázó  befejezését.  Meghalt  értünk,  hogy  élhessünk.  Bűnné
lett  értünk,  hogy  a  bűntől  megszabadulhassunk.  Felment  a  meny-
nyekbe, hogy örök hajlékunk legyen.

Egyedül  a  Biblia  segítségével  ismerheted  meg  Jézust,  mert
egyedül  a  Bibliában  lép  eléd  a  Megváltó.  Már  pedig  neked  Jézust
megváltói munkájában kell megismerned.

3.  A  harmadik  kérdés  az,  hogy  miért  kell  Jézust  megismer-
nünk?  Jézust  azért  kell  megismernünk,  mert  rajta  keresztül
ismerjük  meg  az  Istent.  Isten  Jézusban  válik  számunkra  élő,
cselekvő,  akaró  Istenné.  Isten  tulajdonságai  elvont  igazsá-
gok,  elgondolások  csupán,  nem  pedig  átélt,  megbizonyoso-
dott  valóságok.  Jézusban  ezek  az  isteni  tulajdonságok  élővé
válnak  és  mi  Ő  általa  meglátjuk  saját  életünkben  az  örökké-
valót,  a  mindenhatót,  a  jóságost,  a  mindentudót,  a  hosszútűrőt,
a  kegyeimest.  Jézusban  megismerjük  „az  Ő  akaratának  titkát,
az  Ő  jókedve  szerint,  melyet  elrendelt  eleve  számunkra”  (Ef.  1,
9).  Általa  megvilágosodnak  értelmünk  szemei,  hogy  lássuk,  mi
az  Ő  elhívásának  reménysége,  mi  az  Ő  örökségének  dicsősége.
(Ef. 1, 18.)

Egyedül  Jézus  megismerése  tárja  elénk  az  üdvösségtörténet
való  tényeit.  A  bűn  és  bűnösség,  az  ember  természete  és  erőt-

 



323

lensége,  Krisztus  földi  élete,  szenvedése,  megfeszítése,  halála  és
feltámadása  egyedül  Jézus  igaz  megismerése  által  épülnek  bele
életünkbe.  Az  örök  ítélet  általa  helyeződik  életünk  végére.
Az  élethez  szükséges  erők  csak  az  ő  megismerése  által  válnak
megszerezhetővé.  Szükségünk  van  Jézus  megismerésére,  mert
nélküle  semmiféle  élettudomány,  Isten-  és  embermegismerés  nem
lehetséges.  Nélküle  az  Istenről,  a  világról,  az  örökkévalóságról,
semmit  sem  tudunk.  A  természet  ezernyelvű  beszéde  általa  válik
érthetővé.  A  történelem  elrejtett  vörös  fonala  általa  lesz  szembe-
tűnő.  A  lelkiismeret  szava,  mely  magános  elhagyatottságunkban,
kísértő  erőtlenségünkben,  mámoros  örömünkben  Isten  intelmét
szólaltatja meg, tőle kap ércet.

Meg  kell  ismernünk  Jézust,  ez  azonban  csak  a  Lélek  és  ige
segítségével  történhetik.  Isten  kijelentése  egészen  világosan
megállapítja  ennek  a  kettőnek  az  elválaszthatatlanságát.  A  Lélek
által  megkapjuk  az  igét,  az  ige  által  a  hitet.  Jézus  mondja  ön-
magáról:  „aki  hisz  én  bennem,  amint  az  írás  mondotta,
élő  víznek  folyamai  ömlenenek  annak  belsejéből.”  (Ján.  7,
38.)  Isten  eme  rendelkezésén  senki  sem  változtathat.  Hiába
helyezi  a  hit  helyére  cselekedeteit,  az  isteni  tényező  he-
lyére  a  törvényt,  nem  segíthet  magán.  Pál  apostol  kérdése
örök  kérdés  marad:  „azt  akarom  megtudni  tőletek,  hogy  a  tör^
vény  cselekedeteiből  kaptátok-e  a  Lelket,  avagy  a  hit  hallásá-
ból?”  (Gal.  3,  2).  A  hitet  semmivel  sem  helyettesíthetjük.  A  hit
származása  pedig  egészen  világos:  „a  hit  hallásból  van,  a  hallás
pedig Isten igéje által” (Róm. 10, 17.).

Nem  igazi  hit  az,  mely  nem  Isten  igéjéből  származik  és
erősödik.  Nem  igazi  Lélek  az,  mely  nem  az  ige  által  adatik  né-
künk.  A  hit  és  lélek  egyéni  tévedések  forgatagába  kerül,  ha  nem
az  igéből  támad.  A  hit  nem  felszabadult  egyéni  meggyőződést
jelent,  hanem  Isten  igéjére  épített  s  belőle  élő  meggyőződést.
Egyedül ez a hit bírja Isten igéjében az örök életet.

Jézus  megismerése  és  a  hit  által  ismerjük  meg  az  egyházat
s  válunk  annak  élő  tagjává.  Ha  ez  a  forrás  eldugul  —  mondja
Luther  —,  akkor  mindenkinek  joga  van  saját  gondolata  szerint
lelket  támasztani  és  hitre  hivatkozni,  de  akkor  a  rajongás  előtt
tárunk ajtót.

Krisztus  megismerése  nélkül  tehát  nincsen  egyház.  Nélküle
az  ige  egyháza  nem  lehet  az  ige  egyháza.  Nélküle  semmivé  vál-

 



324

nak  Isten  kegyelmi  eszközei,  elvész  a  szentség  ereje,  mely  az
igében van elrejtve.

Krisztus  megismerése  megadja  életünk  alapvonalait.  Irányt
nyerünk,  szempontokat  kapunk,  világnézetünk  kitágul  és  el-
mélyül  annak  következtében,  hogy  a  megismert  Krisztus  életün-
ket  nem  vízszintes,  hanem  függőleges  irányban  helyezi  el.  Nem
azt  látjuk  csupán,  ami  idő,  tér  egymásutánjában  és  kapcsola-
tában  mutatkozik,  hanem  mindazt,  ami  az  örökkévalóságra
vonatkozik  és  abban  megvilágosodik.  Krisztus  élőként  elhelyez-
kedik  életünkben  és  nemcsak  követel  tőlünk,  hanem  erőt  is  ad
követelésének  teljesítésére.  Csodálatos  dolog  megy  végbe  ben-
nünk  és  rajtunk.  Isten  örök  levelében  nem  a  betű-Krisztust
ismerjük  meg,  hanem  az  élő  Krisztust,  ki  igéjében  önmagát,
önmagában erőt, erejében életet ad.

Az  elmondottakat  tedd  Istennek  hozzád  szóló  személyes
közlésévé.  Izeni  neked  Isten,  hogy  Jézust  meg  kell  ismerned,
mert  csak  Őbenne  ismerheted  meg  magát  az  Istent,  az  Ő  rólad
gondoskodó  üdvösségmunkáját,  csak  Őbenne  ismerheted  meg
saját  emberi  hivatásodat,  bűnös  állapotodat  és  megtartásod  fel-
tételeit.  Jézus  megismerése  olyan  természetű  ismeret,  hogy  az
számodra  nem  elméleti  tudás,  hanem  vele  egyesülésed  és  benne-
élésed  valósága.  Megismered  Őt,  erőt  kapsz  tőle  és  benne  új
életet  élsz.  Éppen  azért  számodra  Jézus  megismerése  nem  a  val-
lási tudás kérdése, hanem életkérdés.

Ennek  az  életkérdésnek  a  megoldását  lehetővé  teszi  Isten
azzal,  hogy  örök  levelét  az  Ő  Élő  Levelével  küldi  hozzád,  aki
azt mondja: én vagyok a jó pásztor, én ismerem az enyéimet!

örök  kegyelem,  hogy  Isten  naponként  elküldi  néked  levelét.
Becsüld  meg,  olvasd,  hallgasd  Isten  levelét,  mert  életkérdés
számodra,  hogy  Jézus  elmondhassa  rólad:  te  ismersz  engem,
az enyém vagy!

Isten  levelére  legyen  mindennapi  válaszod:  szívembe  zárom
izenetedet és a Tied vagyok!

 



A búzaszem prédikációja.

Máté  15,  32—38.  Jézus  előszólítván  az  ő  tanítványait,
monda:  Szánakozom  e  sokaságon,  mert  három  napja  immár,
hogy  velem  vannak  és  nincs  mit  enniök.  Éhen  pedig  nem
akarom  őket  elbocsátani,  hogy  valamiképen  ki  ne  dőljenek
az  úton.  És  mondának  néki  az  ő  tanítványai:  Honnét  volna
e  pusztában  annyi  kenyerünk,  hogy  megelégítsünk  ily  nagy
sokaságot?  És  monda  nékik  Jézus:  Hány  kenyeretek  van?
Ok  pedig  mondának:  Hét  és  néhány  halunk.  És  parancsolá
a  sokaságnak,  hogy  telepedjenek  le  a  földön.  És  vévén  a  hét
kenyeret  és  a  halakat,  és  hálákat  adván,  megtöré,  és  adá
az  ő  tanítványainak,  a  tanítványok  pedig  a  sokaságnak.
És  mindnyájan  evének  és  megelégedének;  és  fölszedek  a  mara-
dék  darabokat  hét  teli  kosárral.  Akik  pedig  ettek  vala,  négy-
ezerén  valának  férfiak,   asszonyokon   és' gyermekeken  kívül.

Elnézegetjük  a  tenyerünkre  tett  búzaszemet.  Kicsi,  sovány
testére  szárazon  tapad  sárga  ruhácskája  Méreteiben  egészen
jelentéktelen.  Nincsen  rajta  semmi  feltűnő.  Semmitmondó,  sze-
rény  Hamupipőke  a  természet  színpompás  világában.  Igénytelen
külseje  után  senkise  gondolná,  hogy  földi  életünk  nélkülözhe-
tetlen  szükséglete  s  az  élet  nagy  világát  rejti  magában.  Pedig
a búzaszem nélkülözhetetlen érték!

Kalászok  szegélyezik  életutunkat.  Búzaszemekből  van  össze-
rakva  a  nagyravágyó  ember  álomhegye  s  abból  készül  a  koldus
kenyere.  Belőle  épülnek  a  paloták  s  nélküle  nem  épülhet  meg
a  boldogság  hajléka.  Búzaszemek  nevelgetik  az  embert.  Egyike
verejtékező  munkássá  teszik,  a  másikat  véresszájú  forradalmárrá.
Egyiknek  a  kezében  csendes  munkaeszköz,  a  másikéban  a  nagyra-
látás  ösztökéje,  egyiknél  a  hatalom  jogara,  másiknál  a  szeretet
balzsama.  Jelképes  értelme  szerint  az  emberi  munka  és  isteni
kegyelem  egyesülése.  Örök  emlékeztetés  arra,  hogy  amint  nem
terem  búzát  a  föld  az  ég  segedelme  nélkül,  úgy  nincs  emberi
munka és eredmény, hanem csak Isten kegyelméből.

Ezért  gazdag  és  fontos  a  búzaszem  prédikációja,  mely  négy
intést helyez szívünkre:
1. Felülről kapod: adj érte hálát!
2. Munkálkodj becsületesen: érdemeld meg!
3. Ha keserű is: elégedj meg vele!
4. Ha kevés is: oszd meg a szegénnyel!

 



326

1.  A  búzaszem  a  kenyér  történetéről  beszél.  Elmondja,  hogy
egyszer  régen,  tavaszi,  vagy  őszi  napsütéskor,  lágyan  szét-
ömlő,  fekete  földbe  került.  Azután  megindult  egy  csodálatos
életfolyamat.  A  földbe  rejtett  erők  és  ásványi  anyagok  elkezd-
tek  dolgozni.  Segítségükre  jött  a  napsugár,  a  harmat  és  az.
eső.  A  búzaszemben  felébredt  az  elrejtett  élet  s  megduzzasz-
totta  kicsi  testét.  Áttörte  sárga  burkát  és  kicsirázott.  Elkezdett
növekedni.  Átütötte  bölcsője  fedelét  s  vékonyka,  zöldruhás  tes-
tét  kidugta  a  hantok  közül.  A  benne  lüktető  erő  tovább  dolgo-
zott.  Ég  és  föld  tovább  munkálkodtak.  Szára  megerősödött  és
megnövekedett,  kalásza  megtelt  és  megérett.  Mikor  azután
aranyszínű  szára  boldogan  meghajolt  megnehezedett  fejének
terhétől,  kaszás  emberek  suhintására  szelíden  ráborult  az  édes-
anyja  keblére.  Azután  a  cséplőgép  csatornáján  zsákokba  került,
a  malom  forgóiban  sodródott,  azután  liszt  lett  belőle,  végül
mint kenyér, éhes emberek asztalára került.

A  kenyér  története  örök  csuda.  Állandó  isteni  teremtő
munka. Az örök szeretet megújuló gondviselése.

Jézus  látja  a  négyezer  ember  éhezését  s  keserüli  a  soka-
ságot.  Elhatározza,  hogy  megvendégeli  őket.  Felnéz  az  égre,
hálákat  ad.  Ez  az  égretekintés  azt  mondja:  onnan  felülről  száll
alá  a  kenyér.  És  valóban,  a  kenyér  onnan  felülről  alászáll.  így  a
búzaszemnél  Isten  a  kezdet  és  a  befejezés,  az  elindulás  és  a  meg-
valósulás.  A  közbeneső  részen  helyezkedik  el  az  emberi  munka.
De az első és utolsó mindig az Isten.

Sok  embernél  hiányzik  az  égretekintés.  Nincsen  szívében
az  a  könyörgés,  mely  a  meg  nem  lévő  kenyeret  meglátja  az
Isten  kezében.  Elbizakodottan  azt  gondolják,  hogy  mindent  az
emberi  munka  biztosít.  Nincs  szükségünk  az  Istenre.  Sokan  meg
se  kérdezik,  hogy  hogyan  lesz  a  búzaszemből  kenyér.  Figyel-
müket  leköti  a  föld,  nincsen  idejük  égfelé  tekinteni.  Mások  for-
masággal  intézik  el  az  égfelé  tekintést  Szavakkal  kérnek,  -de
szívük üres marad.

Azután  hiányzik  az  emberekből  a  kenyérrel  megajándékozás
után  a  hálaadás.  Égretekintés  nélkül  várták  a  kenyeret  és  égre-
tekintés nélkül fogadják azt.

Az  igazi  hála  nem  könnyű  és  nem  egyszerű  érzés.  Sokféle
előfeltétele  van  és  többféle  érzésből  összegeződik.  Kialakulásá-
ban  különösen  kettőnek  van  nagy  fontossága:  az  emberi  erőt-
lenség  és  az  isteni  gondviselés  megismerésének.  Ennek  a  kettő-

 



327

nek  egymásmellé  kerülése  teszi  az  embert  alázatossá.  Ebben  az
esetben  ez  azt  jelenti,  hogy  saját  erőmmel  egyetlenegy  búza-
szemet  sem  tudok  teremteni.  Isten  pedig  szeretetből  kenyeret
ad  nekem.  Életemmel  egyetlen  egy  búzaszemet  sem  érdemlek
meg.  Isten  pedig  kegyelemből  kenyeret  tesz  asztalomra.  Erőt-
lenségem  találkozik  Isten  gondviselő  hatalmával,  érdemetlensé-
gem  atyai  kegyelmével  s  ebben  a  találkozásban  kivirágzik  bűn-
bánatom virága.

A  búzaszem  azután  kifejezője  lesz  Istenhez  való  viszo-
nyomnak.  A  testi  életemről  gondoskodás  Isten  örök  gondviselő
szeretetének  parányi  kicsi  része.  De  felismerem  benne  Isten
magasabb  célját.  Kinyújtja  felém  kezét,  megkeres  és  kijelölt
útján  vezet.  Némelykor  jólétet  biztosító  vetéstengeren  vezet  át,
máskor  jégverte  mezőn.  Dúsan  terített  asztalhoz  ültet,  vagy
az  inség  sovány  kalászaival  elégít  meg.  De  mindig  Ő  az,  aki
ad  és  Ő  állapítja  meg,  hogy  hány  búzaszem  értékűt  ad.  Ezt
pedig  egyedül  az  magyarázza,  hogy  neki  a  kenyéradásnál  maga-
sabb célja is van: a lelkemet akarja megelégíteni.

A  búzaszem  első  prédikációja:  Felülről  kapod,  adj  érte
hálát !

2.  A  második  prédikáció  a  kenyér  kialakulására  vonatkozik.
Azt mondja: dolgozz becsületesen, érdemeld meg!

Jézus  összeszed  hét  kenyeret  s  azokat  égfelé  emeli.  Ember-
kezek  munkájának  eredményét  így  mutatja  be  hálaadással  az.
Istennek.

Nincsen  igazi  kenyér,  hanem  csak  becsületes  munka  áltaL
Isten  akarata,  hogy  minden  kenyér  verejtékben  szülessék  meg”
s  testi  és  lelki  munka  kapcsolódjék  hozzá.  A  becsületes  élet
búzaszemeit  kell  lisztté  őrölni.  Azt  akarja  Isten,  hogy  fáradozás;
nélkül  senki  se  kapjon  kenyeret.  A  tálentomokról  szóló  példá-
zatban  finom  erkölcsi  megkülönböztetést  találunk  a  kapott  és
szerzett  tálentomra  vonatkozólag.  Végső  ítéletében  kimondja
Jézus,  hogy  akinek  nincs  szerzett  tálentoma,  az  a  kapott  tálen-
tomra vonatkozó jogát is elveszíti.

A  búzaszem  azt  prédikálja,  hogy  a  mindennapi  kenyérért
becsületesen  dolgoznunk  kell.  Tisztességes  fáradozással  szerez-
zük  meg  mindazt,  amire  önmagunknak  és  családunknak  szük-
sége  van.  Munkával  tegyük  a  magunkévá  az  Isten  által  aján-
dékozott kenyeret.

Vizsgáljuk meg  ebből  a  szempontból  kenyerünket  és  vagyo-

 



328

nunkat.  Nincsen-e  annak  olyan  része,  amelyhez  hűtlenség,  csa-
lárdság,  igazságtalanság  tapad?  Vizsgálja  meg  lelkiismeretesen
a  földműves,  a  kereskedő,  az  iparos,  a  szellemi  munkás  az
asztalára  kerülő  kenyeret,  hogy  annak  minden  darabkája,  az
ő  becsületes  munkája  által,  tényleg  az  ő  szerzett  tulajdonává
vált-e?

Az  igaztalan  kenyérszerzés  számtalan  példáját  látjuk  ma-
gunk  körül.  Az  újságok  hasábjain  sokszor  olvashatjuk  a  sik-
kasztások,  csalások,  erkölcstelen  vagyongyűjtések  hírét.  Saját
szemeinkkel  is  láthatjuk,  hogy  sokan  csalárd  módon  szerzik
kenyerüket  és  nem  az  Isten  kezéből  kapják  azt.  Ez  komoly  ön-
vizsgálásra  indít.  Vizsgáljuk  meg  hát  magunkat!  De  azután  forró
hálaadásra  is  kötelez!  Mert  milyen  végtelen  nagy  az  Isten  jósága,
hogy  becsületesen  dolgozhatunk  a  mindennapi  kenyérért  s  embe-
rileg igyekezhetünk azt megérdemelni.

3.  A  búzaszem  harmadik  prédikációja  azt  mondja:  ha
keserű is, elégedj meg vele!

A  tanítványok  szánakozva  néznek  Jézusra.  Mit  használ  az
éhező  néptömeg  felé  táruló  jószándéka,  ha  az  a  lehetetlenség
sziklájába  ütközik?  összeszednek  hét  kenyeret,  de  mi  ez  ennyi
népnek?

Izraelnek  volt  egy  vallásos  szokása.  Húsvétkor  az  egyiptomi
rabság  emlékezetére  egy  héten  át,  keserű,  ízetlen,  olaj,  vaj,  só
nélküli  kenyeret  ettek.  És  ezt  az  időszakot  mégis  az  édes-kenyér
napjainak  nevezték.  Milyen  mély  értelmű  tanítás:  a  keserű
kenyeret  édesnek  érzik,  mert  előfeltétele  a  boldogság  minden-
napi kenyerének. Édes kenyér csak a keserű kenyérből lehet.

Mitől  keserű  a  te  kenyered?  A  nehéz  munka  verejtékétől.
Sokat  kell  érte  fáradoznod  kora  reggeltől  késő  estig.  Talán
hajnalébredéskor  indulsz  munkába  s  csak  alkonyatszálltán  érke-
zel  haza.  Talán  kevesebb  óráig  dolgozol,  de  annál  több  munka-
erőt  és  tudást  kell  munkádba  fektetned.  Nehéz  munkát  végzel  s
kikorbácsolt  verejtéked  keserűvé  teszi  kenyeredet.  Talán  a  gond
teszi  kenyeredet  keserűvé.  Könnytől  ázik,  mikor  megszerzed  és
könny  öntözi,  mikor  azt  elfogyasztjátok.  Talán  az  elégedetlen-
ségtől  keserű  a  kenyered.  Ügy  érzed,  hogy  az  élettől  többet
érdemelnél.  Igazságtalanság  történik  veled.  A  nagy  osztozásnál
félreszorítottak  s  jóllehet  többre  lennél  érdemes,  kinyújtott
kezedbe csak száraz kenyeret dobnak.

A  keserű-kenyeret  evők  serege  különösen  megnövekedett  a

 



329

gazdasági  válság  idejében.  Kiszámíthatatlan  hullámzásban  ver-
gődnek  az  emberek.  Nemcsak  a  fizikai,  hanem  a  szellemi  mun-
kásokra  is  nehéz  idő  jár.  A  napi  keresetére  utalt  napszámos
bizonytalannak  látja  sorsát  s  a  gyáros  és  földbirtokos  is  gond-
terhelten  tekint  a  jövendő  elé.  Sötét  felhő  úszik  a  gazdasági  élet
felett.  Vagyonok  megsemmisülnek  s  a  hatalmas  búzahegyek
éppúgy  bizonytalanná  válnak,  mint  az  asztalra  helyezett  néhány
marok búzaszem.

Napjainkban  különlegesen  erős  hangsúlyt  kap  a  búzaszem
prédikációja:  ha  keresű  is,  elégedjél  meg  vele!  Lásd  benne
Isten  ajándékát.  Fontold  meg,  hogy  még  ezt  sem  érdemled  meg.
Gondold  meg,  hogy  a  keserű  kenyérben  is  az  isteni  kegyelem
édes  kenyerét  kell  látnod  s  a  nélkülözés  napjait  az  édeskenyér
napjaivá  kell  tenned!  Nyirbáld  meg  igényeidet,  szorítsd  össze
szükségleteidet.  Javítsd  meg  életberendezkedésedet.  És  mind-
ehhez  vedd  igénybe  annak  lelkét,  ki  asztalodra  helyezte  a  keserű
kenyeret.

4.  A  búzaszem  negyedik  prédikációja:  ha  kicsi  is,  oszd
meg a szegénnyel!

Jézus  elvégzi  a  kenyércsudát.  A  megáldott  kenyeret  és  halat
eljuttatja  a  letelepedett  nagy  sokasághoz.  Nem  maga  végzi  a
szétosztás  munkáját.  Magához  rendeli  tanítványait  és  parancsol
nekik.  Szel  a  kenyerekből,  kezükbe  adja.  Azok  pedig  mennek
és  osztják  Jézus  parancsa  szerint.  Meg  van  tehát  Jézus  munka-
megosztása.  Övé  a  megsokasító  munka  és  az  áldás,  a  tanítvá-
nyoké  a  végrehajtó  szeretet.  Amint  mennek  a  sokaság  felé
kezükben  Isten  kenyerét  hordozva,  elcsöndesedik  a  zúgó  ember-
tenger.  Úgy  pihennek  a  zöldelő  pázsiton,  mint  fáradt,  megelé-
gített gyermekek az édesanyjuk keblén.

Milyen  más  képet  látnánk  napjainkban,  ha  négyezer  éhező
ember  elé  odadobbanna  egy  véresszájú  piaci  szónok.  Az  éhség
rossz  tanácsadó.  Széttöri  a  szenvedélyek  békóit.  Lángralobbantja
az  elégedetlenség  elfojtott  tüzét.  Lazítása  nyomán  a  könyörgő
kezek  ököllé  keményednek,  a  sírásból  zúgó  követelés  lesz,  csön-
des  léptek  zaja  földrengéssé  válik  s  az  ajkak  kéréséből  a  köve-
telés harsonája trombitál.

Korunknak  meg  kell  tanulnia  Krisztus  szavát:  keserülöm  az
éhező  sokaságot!  Az  éhező  ember  látása  mindig  fájdalmas.  De
nincsen  kegyetlenebb  sors  és  nincsen  Istennek  vádolóbb  felelős-
ségre  vonása  az  emberrel  szemben,  mint  mikor  valaki  dolgozni

 



330

akar  és  nem  kap  munkát.  Felajánlja  izmos  testét,  szellemi  mun-
kára  felkészült  képzettségét  és  nem  veszik  azt  igénybe.  Nincs
nagyobb  kín,  mint  sápadtan,  éhesen  látni  szeretteinket.  Nincs
keményebb  megpróbáltatás,  mint  hónapokon,  esztendőkön  át
vesztegelve állni és hasztalan várakozni az élet zárt kapuja előtt.

A  búzaszem  prédikációja  gazdagnak,  szegénynek  egyfor-
mán  azt  üzeni:  végy  kezedbe  egy  marék  búzaszemet  s  hintsd  azt
az  emberek  közé,  hintsd  a  szeretet  magját.  Vedd  kezedbe  mun-
kával  megszerzett  kenyeredet,  forgasd  azt  meg  kezeid  között,
nézd  meg  azt  a  szíveddel  és  lelkiismereteddel  s  lásd  meg,  hogy
azt  Isten  kezéből  kaptad,  nem  a  tied,  hanem  az  Istené.  Nem-
csak  azért  adta,  hogy  belőle  a  magad  és  családod  éhségét  csil-
lapítsd,  hanem  hogy  a  szegények  rád  bízott  darabját  nekik  szét-
oszd.  Ne  mondd,  hogy  neked  is  kicsi  kenyér  jutott  csupán.
Kicsi  kenyérnek  is  van  kis  darabkája.  Minden  kenyérnek  egy
része a szegényé.

Fontos  azonban,  hogy  megtanuld  Krisztustól,  hogyan  kell
kevés  kenyérből  sok  kenyeret  varázsolni.  Emeld  az  égfelé,  vedd
kezedbe  hálaadással.  Azután  szeld  darabokra  s  minden  darab-
káját  imádkozva  használd.  Annak  add,  kit  Isten  reád  bíz,  hogy
egyformán lábainál üljön aki ad és aki kap.

A  búzaszem  prédikációjában  van  bölcs  értelem  és  okozati
összefüggés.  Figyeld  meg  belső  kapcsolatát  s  használd  fel  azt
életedben.  A  búzaszemet  felülről  várd  és  adj  hálát.  Magad  is
dolgozz  érte,  hogy  megérdemeld.  Ha  ez  a  kettő  igazán  megvan
nálad,  akkor  azután  a  keserű  kenyér  édeskenyérré  válik  s  még
a  kicsi  darabkát  is  szeretettel  megosztod  a  szegénnyel.  Isten
kenyere így marad az ember kezében Isten kenyere.
Ez a búzaszem prédikációja.



A befejezetlen ember.

Αρ.  csel.  26,  28—29.  Agrippa  pedig  monda  Pálnak:  Majd-
nem  ráveszel  engem,  hogy  keresztyénné  legyek.  Pál  pedig
monda:  Kívánnám  Istentől,  hogy  necsak  majdnem,  hantm
nagyon  is,  ne  csak  te,  hanem  mindazok  is,  kik  ma  engem
hallgatnak,  lennétek  olyanok,  aminő  én  is  vagyok  e  bilincsek-
tői megválva.”

A  természeti,  szellemi  és  erkölcsi  világban  a  befejezettség-
ben  látjuk  az  igazi  értékmérőt.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy  a
természeti  dolgok,  a  szellemi  alkotások  és  az  emberek  értéke
attól  függ,  hogy  mennyire  dolgozzák  ki  a  bennük  rejlő  értéket
s  milyen  mértékben  válnak  befejezetté.  De  jelenti  egyszersmind
azt  is,  hogy  értékük  csökken,  avagy  elnyészik,  ha  nem  tudják
teljes önmagukkal megajándékozni a világot.

A  barackfa  értéke  nem  virágjában,  hanem  gyümölcsében
válik  teljessé.  A  tenyerünkre  helyezett  magokat  akkor  értékel-
jük  igazán,  ha  bennük  a  zúgó  erdőt  látjuk.  De  fáj  lelkünknek,,
ha  a  jégvihar  szekere  végigszáguld  a  mezőn  s  kalászbaérés  nél-
kül  elpusztul  az  ígéret.  Gyönyörködünk  Leonardo  da  Vinci
Utolsó  Vacsorájában  és  Bach  áhítatra  keltő  passiójában,  de  a
Tdelégítetlenség  érzete  nehezedik  reánk,  midőn  a  Milói  Vénus
csonka  szobrát  szemléljük  és  Schubert  befejezetlen  H-moll  szim-
fóniájának utolsó akkordja elhangzik.

Emberi  értékünk  szintén  befejezettségünkben  rejlik.  Ez  a
befejezettség  nem  merül  ki  tehetségeink  kiművelésében,  köteles-
ségkörünk  betöltésében,  hanem  emberi  lényünk  teljes  kidolgo-
zását  követeli.  Befejezettségünk  nem  a  képességen,  szaktudáson,
műveltségen,  az  életbeni  elhelyezkedésen  fordul  meg,  hanem Isten-
hez  való  életviszonyunkon.  Befejezettségünk  attól  függ,  hogy
mennyire dolgozzuk ki Istenben elrejtett emberi méltóságunkat.

1.  A  befejezetlen  ember  lelkiarcát  kemény  vonásokkal  raj-
zolja elénk Pál apostol.

A  cezareai  helytartó  fogadótermében,  pompázó  keretek
között,   különös   ünnepség   játszódik   le.   Arannyal    díszített,

 



332

porfír-oszlopokkal  szegett  márványteremben  egybegyűlnek  a
város  polgári  előkelőségei  és  katonai  méltóságai.  Kürt  harsan
s  alabárdos  őrök  mozdulatlan  sorfala  között  bevonul  Festus
helytartó előkelő vendége: Agrippa király és a királyné.

Ebben  az  előkelő  társaságban  megjelenik  egy  törődött,
alacsony,  igénytelen  ember:  a  fogoly  Pál  apostol.  Sápadt  arcá-
ból  villogva  világít  parázsló  szeme  s  hangja  csengő  ércet  kap,
midőn  védőbeszédet  tart  arról  a  megfeszített  Krisztusról,  ki  őt
bizonyságul  elküldötte.  Beszédközben  megnövekedik  törékeny
alakja.  Kinyújtott  kézzel  áll  Agrippa  előtt,  mintha  a  király
lenne  a  vádlott,  ő  pedig  az  ítélkező  bíró.  Hiszel-e,  Agrippa
király?  kérdezi.  A  király  kesernyés  mosollyal  felel:  majdnem
ráveszel,  hogy  keresztyénné  legyek!  Pál  apostol  ajkán  harang-
kondulásként  zendül  a  válasz:  kívánnám  Istentől,  hogy  necsak
majdnem, hanem nagyon is olyan légy, mint aminő én vagyok'
Ezek a szavak híven jellemzik a befejezetlen embert.

Agrippa  lelki  befejezetlensége  abban  áll,  hogy  rendelkezik
ugyan  vallási  ismeretekkel,  de  azok  nem  egészülnek  ki  érzelmi
meggyőződéssel  s  éppen  azért  nem  alakul  át  hívő,  Krisztusban
élő  emberré.  Befejezetlen  ember!  Egy  ,,majdnem  keresztyén  '!
Lelke  Krisztus  felé  tekint,  de  szíve  megmaradó  bűnök  mulató-
háza!  Látja  befejezetlenségét,  tudja,  hogy  hova  kellene  emel-
kednie,  de  ólomsúlyú  lábbal  nem  tud  régi  életétől  szabadulni.
Néhány  lépés  választja  el  a  befejezettségtől,  de  ezt  a  néhány
lépést nem akarja megtenni.

Az  emberek  lelki  befejezettsége  majdnem  mindig  Agrippa
király  esetét  mutatja.  Értelmi  képességükkel  összegyűjtik  val-
lási  ismeretüket,  de  nincsen  vallásuk.  Tudnak  a  teremtő  és  gond-
viselő  Istenről,  Krisztus  életéről  és  munkájáról,  a  Szentlélekről,
az  anyaszentegyházról,  a  szentségekről,  van  ismeretük  a  keresz-
tyén hittanról és erkölcstanról,  de ennél tovább nem jutnak.

Pedig  maga  az  értelem  sohase  vezet  Istenhez.  Ellenkezőleg!
A  magára  hagyott  értelem  vagy  az  elbizakodás  bércormára  állít,
melyhez  emberi  erő  vájja  a  sziklás  hegyoldalba  a  lépcsőfokokat
és  azt  mondja:  nézd,  mindent  elérhetsz,  vagy  a  kétségbeesés
halálvölgyébe  taszít,  ahol  terméketlen  sziklák  felett,  károgó
varjak  kiáltják  a  halálra  ítélt  ember  temetési  énekét:  kár,  kár,
minden hiába!

Értelmünk  gyertyafénye  csupán  életünk  felületének  meg-
világítására  képes.  Nem  tud  mást  tenni,  mint  hogy  elénk  tárja



333

az  akadályokat,  ellentéteket,  nehézségeket  és  lehetetlenségeket.
Foglalkozik  mindezzel  s  megállapításait  ebben  a  tételben  fog-
lalja  össze:  az  élet  tele  van  igazságtalanságokkal  és  értelmet-
lenségekkel.  Erény  és  bűn,  élet  és  halál  kiáltó  ellentétben  állnak
egymás  mellett.  Nincsen  és  nem  lehet  közöttük  kiegyenlítési
így  beszél  az  értelem.  De  ha  szívünk  oltárán  meggyújtunk  egy
kicsi  karácsonyfagyertyát  s  pislogó  fényénél  meglátjuk  Krisztus
keresztjét,  akkor  szívünkben  feloldódnak  az  ellentétek  és  ellen-
mondások  s  lelkünk  boldogan  megnyugszik  a  gondviselő  Isten
szeretetében.

Befejezett  emberré  csak  szívünk  által  lehetünk.  Szívünk
által  is  csak  akkor,  ha  Istennek  tudjuk  átadni  magunkat.  Ehhez
viszont  szükséges,  hogy  érzelmi  világunkat  megtisztítsuk.  Enged-
nünk  kell,  hogy  a  befejezetlenségünk  ellen  küzdő  Isten  meg-
semmisítse  bűnös,  önző  érzéseinket  s  új,  nemes  érzéseket  ébresz-
szen  bennünk.  Érzelmi  világunkat  rendeznünk  kell.  Ez  pedig
olyképpen  történik,  hogy  Isten  iránt  való  szeretetünk  közép-
pontja  köré  helyezzük  el  minden  érzésünket.  Istent  állítjuk  éle-
tünk  középpontjába  s  minden  érzelmünket  belőle  származtatjuk.
Isten  iránti  szeretetünkkel  besugározzuk  emberszeretetünket,,
a  világ  szeretetét,  hivatás-szeretetünket,  kötelességtudatunkat,
hűségünket,  haragunkat,  gyűlöletünket.  Érzelmi  világunk  eme
rendezése  annál  inkább  szükséges,  mert  a  tiszta,  határozott,
erős  érzésvilágból  fejlődik  az  akarat  és  a  jellem.  Értelem,  érze-
lem,  akarat  egységéből  táplálkozik  a  mi  életfánk  virágbaboruló,
gyümölcstermő ígéreteivel.

Ezt  a  nagy  rendezést  azonban  nem  az  ember  végzi,  hanem
maga  az  Isten  a  Szentlélek  megvilágosító,  megszentelő,  hitben
megtartó erejével.

2.  Agrippa  befejezetlensége  abban  van,  hogy  jóllehet  fel-
ismeri jelenlegi életének hiányait, nem igyekszik azon változtatni.

Befejezetlenségünk  megszüntetésének  van  egy  hatalmas  elő-
követelése:  térj  meg!  Ebben  a  követelésben  érzés,  akarat,  töre-
delem  és  elhatározás  egyesülnek.  Benne  vágyódó  emberarc  for-
dul  Isten  felé  és  szerető  Isten-arc  fordul  a  bűnben  vergődő
ember felé.

Mindenki  befejezetlen  ember  mindaddig,  míg  meg  nem  tér.
Megtérés  nélkül  mindenki  csak  „majdnem  keresztyén”.  De  vi-
gyázzunk, hogy megtérésünk igazi és komoly legyen.

 



334

A  megtérés  elindulása  egy  sikoltó  vágyódás,  mely  vulká-
nikus  erővel  lelkünk  mélyéről  feltör,  követ,  rögöt,  hamut  vet  ki
magából,  bűnöket,  szenvedélyeket,  álcázott  erényeket,  hazug
vágyakat  és  még  sok  mindent  vet  felszínre,  ami  miatt  eddig
befejezetlen  emberek  voltunk.  A  szabadulás  után  sikoltó  vágyó-
dásban  megszületik  lelkünk  tisztulása.  Tiltakozunk  a  bűn  ellen.
Megtagadjuk  magunkat,  megutáljuk  nemcsak  egyes  bűneinket,
hanem  egész  bűnös  életünket  is.  De  azután  lelkünk  megenyhül
egy  célhoz  érkező  boldog  sóvárgásban.  Tiszta  élet  után  vágya-
kozunk,  igazságot,  jóságot  áhítunk,  lelket  keresünk  s  megérke-
zünk  Krisztushoz.  Szívünk  megtelik  egy  jobb  élet  vágyával.
Szárnyainkat  emelgetjük,  mint  a  füstös  házkémények  fészké-
től  búcsúzó  gólya,  kit  napsugaras  dél  felé  hajt  ösztöne.  Megyünk,
menekülünk  megutált  bűnös  életünktől  s  megérkezünk  Krisz-
tushoz.

Sóvárgásunk  kemény,  harcos  elhatározássá  és  diadalmas
küzdelemmé  válik.  Fegyelmezzük  testünket  és  lelkünket.  Meg-
tanulunk  Krisztus  lelkével  gondolkodni,  szívével  érezni,  élet-
példája  szerint  cselekedni.  Határozottak  leszünk  önmagunkkal,
másokkal,  embertársainkkal  és  az  élettel  szemben.  Új  életvona-
lat  rajzolunk  magunk  elé:  az  akarat  vonalát.  A  befejezetlen
ember  átalakulását  az  értelem  és  érzelem  után  az  akarat  mun-
kálja. Akarjuk a jót, akarjuk az életet, akarjuk a Krisztust!

Vágyódás,  erőfeszítés  és  akarat  azonban  nem  önmagunkból
vannak,  hanem  Isten  kegyelméből,  önmagunk  megismerése,
bűnösségünk  meglátása,  bűnös  állapotunk  elbírhatatlan  tudata,
tisztább  élet  után  vágyódásunk  nem  az  emberi  értelem,  érzelem
és  akarat  eredménye,  hanem  a  hit  gyümölcse.  Ezekből  a  ténye-
zőkből  kialakuló  megtérés  sem  az  értelem,  érzelem  és  akarat
eredménye,  hanem  a  hité.  A  hit  pedig  Isten  ajándéka,  drága
kegyelem.  Isten  hitünkön  keresztül  mindig  velünk  együtt  har-
col  a  befejezett  emberért.  Tehát  mindig  ketten  harcolnak:  az
ember  és  az  Isten.  A sorrend pedig  így helyes:  Isten  és  az  ember.
Ő  kezdte  el  előbb  a  harcot,  mert  ő  szeretett  először  minket.
Ő  megszakítás  nélkül  végiglen  kitart,  mi  ellenben  sokszor  csüg-
gedünk  és  elbukunk.  Ő  fejezi  be  a  harcot  velünk,  nélkülünk  vagy
ellenünk  s  ez  a  befejezés  mindig  kegyelem.  Tudnunk  kell  tehát,
hogy  a  reánk  váró  nehéz  munkát  csak  a  Szentlélek  erejével
végezhetjük  el,  de  még  akkor  is  mindaz,  ami  történt  és  történik,
örökkévaló kegyélem marad.

 



335

Miben  áll  tehát  az  ember  befejezetlensége  és  mi  biztosítja
kidolgozott befejezettségét?

Befejezetlen  marad  mindaddig,  míg  önmagában  áll.  Hiába
csiszolgatja  értelmi  műveltségét  és  szaktudását,  hiába  teszi  ma-
gát  méltóvá  a  művelt  ember  névre.  Hiába  gazdagítja  és  mélyíti
érzelmi  világát,  hiába  mondják  joggal  róla,  hogy  nemesérzésú,
jó  ember.  Hiába  szabja  életét  erkölcsi  törvényekhez  és  hiába
koronázza  meg  a  közvélemény  a  jellemes,  kifogástalan  ember
babérkoronájával.  Hiába  bizakodik  az  egyházhoz  való  kapcso-
latában  s  több,  kevesebb  értékkel  megtöltött  egyházias,  vallásos
életében.

Ezekből  a  vonásokból  csak  a  „majdnem  keresztyén”  ember
képe  formálódik  meg,  aki  útkezdeten,  vagy  feleúton  megáll  s
életét  az  emberekhez,  a  világhoz,  a  hivatáshoz  való  viszonyban
akarja  kiépíteni.  De  hiába,  csak  „majdnem  keresztyén”,  befeje-
zetlen ember marad.

A  befejezetlen  emberből  befejezett  ember  akkor  lesz,  ha
nem  névleg  és  látszólag,  hanem  lélekben  és  tényleg  megérkezik
Jézushoz.  Értelmével  ismeri,  szívével  szereti,  egész  valóságával
éli Jézust és Őt egyedüli urának elismeri.

A  befejezett  ember  a  kegyelemben  újjászületett  ember,  hívő
ember, Krisztussal és Krisztusban élő ember!

3. Istennek, embernek befejezett emberekre van szükségük.
Körülöttünk  rettenetes  zivatar  rázza  a  világot.  Eresztékeiben

megrendül  család,  nemzet,  állam,  egyház.  Recsegve  reng  a  gaz-
dasági  és  kulturális  élet.  Hatalmas  emberi  alkotások  kártya-
várként  összeomlanak.  Becsületek,  jellemek  meginognak.  Isten
örök  eszményei  elhomályosodnak  s  a  bűn  elhatalmasodik  minden
felett.  Riadt  tekintetű  halál-próféták  szava  zúg  az  éjszakában,
mint ravatal felett konduló temetési harangszó.

A  nemzet  befejezett  embereket  követel.  Ma  igazán  világos
fejre,  hívő  szívre,  alázatos  jellemre  van  szükség.  Befejezett  em-
bert  keres  az  egyház,  aki  nemcsak  majdnem  keresztyén,  hanem
valóban is Krisztus tanítyánya.

Azt  követeli  tőlünk  az  Isten,  hogy  legyen  szemünk  a  nyomo-
rúság  meglátására,  fülünk  sóhajok  meghallására,  szavunk  két-
ségbeesettek  vigasztalására.  Krisztus  velünk  akarja  megsokasí-
tani  a  hét  árpakenyeret,  hogy  sokan  megelégíttessenek  belőle.
Erős  akaratra  van  szükségünk,  hogy  tudjunk  lemondó  koldus-
szegénységben, zarándok igénytelenségben megelégedettek lenni.

 



336

Legyünk  becsületesek,  jellemesek,  tiszta  lelkűek.  Higyjünk  az
örök,  élő  Istenben.  Nehéz  megpróbáltatások  között  tudjunk
benne  bízni.  Halotti  völgyek  felett  lássunk  égi  ragyogást  s  bár-
mit  hozzon  a  jövendő,  énekeljük  a  bátorság  dalát:  nem  félek
azoktól, kik csak a testet ölik meg, de a lelket meg nem ölhetik!

Mind ennek pedig feltétele van.
Legyünk  befejezett  emberek  saját  magunkért,  az  életünk

tökéletesedéséért, a lelkünk üdvösségéért!
Micsoda  világfeletti  értéket  kell  jelentenie  az  ember  üdvös-

ségének,  ha  a  fogoly  Pál  apostol  szembeszáll  egy  királlyal  és
nem  saját  szabadságát,  hanem  az  ő  lelkét  kéri  tőle  számon?
Micsoda  kényszerítő  isteni  kötelesség  éghet  lelkében,  hogy  nem
törődik  fogoly  voltával,  a  királyi  méltóság  sérthetetlenségével,
a  bírói  hatalom  élet  és  halál  felett  rendelkező  erejével,  hanem
a  király  szemébe  vágja  kemény  ítéletét:  térj  meg,  mert  különben
nem lehetsz befejezett ember!

Krisztus  ma  is  elénk  lép.  Szeme  szemünket  keresi,  lelke
leikünkön kopogtat.

Befejezetlen  ember,  gondolj  életed  legnagyobb  értékére,
gondolj  a  lelkedre!  Majdnem  keresztyénből  légy  keresztyénné.
Befejezetlen  emberből  légy  befejezett  emberré.  A  Krisztusra
mutató  ige  izeni  néked:  életed  Krisztusban  válik  befejezetté  és
egyedül  Ő  általa  leszel  majdnem  keresztyénből  hívő  keresz-
tyénné!



Prófétáló ifjúság.

Αρ.  csel.  2,  17.  Lészen  az  utolsó  napokban,  ezt  mondja
az  Isten,  kitöltök  az  én  Lelkemből  minden  testre  és  prófétál-
nak  a  ti  fiaitok  és  leányaitok  és  a  ti  ifjaitok  látásokat  látnak
és a ti véneitek álmokat álmodnak.

Az  emberiség  az  újjáalkotás  olvasztó  kemencéjében  küzd
jövendő új arcáért.

Nemzetek  érzik,  hogy  meg  kell  újulniok  s  új  nemzetnek
kell  a  régi  helyébe  lépnie.  Le  kell  vetkőzniök  bűneiket.  Új  erő-
forrásokat  kell  megnyitniuk.  Meg  kell  vizsgálniuk  a  nemzet
létalapjait s meg kell keresniök a jövendő felé vezető utakat.

A  német  nemzet  hatalmas  újjáteremtő  munkája  előtt  cso-
dálattal  áll  meg  a  világ.  Szédítő  szervezettsége,  belső  egysége,
anyagi  és  szellemi  erejének  a  nemzeti  nagyság  szolgálatába
állítása,  beláthatatlan  lehetőségeket  rejt  magában.  Végsőkig
fokozott  öntudatával  színültig  megtölti  nemzeti  életének  kere-
teit.  Hasonló  lendületet  látunk  az  olasz  nemzet  életében.  Diadal-
mas  ejőtörése  szintén  a  nemzet  szellemi  megújulásához  fűződik,
melynek  szolgálatra  hívó  jelszava:  Róma  vagy  a  halál!  Az  orosz
nép  életében  tévelygés  és  elvakultság  vegyülékében  szintén  a
nemzet  ujjáteremtésének  vágyódása  vetett  lángot.  Lerombolt
templomok  és  elpusztított  családi  oltárok,  megsemmisült  keresz-
tyén  kultúra  romjain  vezette  útját  és  azzal  áltatja  önmagát,
hogy egyedül ez az út vezet nemzeti nagyságához.

Bárhova  tekintünk,  mindenütt  az  a  meggyőződés  uralkodik
a  lelkeken,  hogy  új  népre,  megújult  nemzetre  van  szükség!  A
régiben  való  megmaradás  halál,  a  nemzet  megújulása  és  friss
erővel  megtelése  élet  és  győzelem.  Mi  sem  maradhatunk  a
régiek, ha élni akarunk!

De  vájjon  mi  újíthat  meg  minket?  Mi  szükséges  ahhoz,
hogy  a  történelem  méhéből  új  nemzet  szülessék?  Sok  mindenre
van  szükségünk,  bizonyos  azonban,  hogy  új  ifjúság  nélkül  nin-
csen  a  nemzetnek  jövendője.  Északon,  délen,  nyugaton  Sztalin,

 



338

Mussolini,  Hitler  ifjúsága  menetel  zárt  sorokban,  dübörgő  lép-
tekkel,  csillogó  szemmel.  Kérdezd  meg:  hova  mentek?  Felelik:
a  dicsőség  kéklő  hegyóriásai  felé!  Kérdezd  meg:  mit  akartok?
Felelik:  nagy,  hatalmas,  erős  nemzetet  akarunk!  Nekünk  is  ezt
kell akarnunk!

Vájjon  mi  biztosítja  a  nemzet  nagyságát  és  jövendőjét?
Vájjon  miképpen  szolgálhatja  az  evangélikus  ifjúság  a  magyar
nemzet  jövendőjét?  Isten  igéjének  fényébe  állítjuk  ezeket  a
kérdéseket,  mert  Isten  igéje  állapítja  meg,  hogy  nemzetünknek
milyen ifjúságra van szüksége.

Isten  igéje  megmondja,  hogy  a  nemzetnek  nemcsak  ke-
mény,  határozott,  tanult,  elszánt,  fegyelmezett,  erkölcsös,  nem-
zeti  szolgálatra  nevelt  ifjúságra  van  szüksége,  hanem  Istenben
élő,  hívő  ifjúságra,  kire  ráárad  Isten  Lelke  s  őt  prófétáló  ifjú-
sággá  teszi.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy  az  evangélikus  ifjúságot
egyedül  Isten  Lelke  teszi  a  nemzeti  élet  jövendő  értékévé.  Isten
Lelke  cselekszi,  hogy  fiai  és  leányai  prófétáljanak,  ifjai  látásokat
lássanak  és  vénei  álmokat  álmodjanak.  A  prófétáló  ifjúságnak
két feltétele van: Isten Lelkét bírja és Isten látásáért dolgozik,
A prófétáló ifjúság

1. meglátja Isten munkatervét és azt szolgálja;
2. megtalálja szolgálatához a szükséges erőt;
3. prófétálja Isten álmainak beteljesedése!

1.  A  prófétaság  nem  jövendőmondás,  hanem  Isten  meg-
látása.  Nem  a  kialakuló  események  előre  megsejtése,  hanem
Isten akaratának megismerése.

A  Szentlélek  megvilágítja  Isten  programmját  s  megmutatja,
hogy  mit  akar  az  emberrel  és  a  nemzettel.  Megvilágítja  mai
életünket  is,  melyet  összemorzsolt  a  világháború  rettenetes
óriás  tankja,  megtépázott  a  gazdasági  válság,  meggyengített
a  társadalmi  osztályharc,  feldúlt  a  felekezeti  gyűlölködés,  bizony-
talanná  tett  a  szociális  problémák  megoldatlansága  és  meg-
szegényített az erkölcsiség meglazulása.

Isten  ma  sem  akar  mást,  mint  amit  öröktől  fogva  akar.
Azt  akarja,  hogy  minden  nép  az  Ő  népe  és  minden  ember  az  Ő
megváltott  gyermeke  legyen.  Azt  akarja,  hogy  állami,  társa-
dalmi  berendezkedésünket,  politikánkat,  kultúránkat,  szociális
intézményeinket,  egymással  és  egymásközött  mindennapi  éle-
tünket  az  Ő  örök  követelései  szerint  építsük  ki  s  azokat  Krisztus
szellemével töltsük meg.



339

Ezen  céljának  elérésére  földre  küldte  és  halálra  adta  egy-
szülött  Fiát,  Őt  a  világ  megváltójává  tette,  hogy  minden  ember
és  nép,  aki  hisz  Ő  benne,  el  ne  vesszen.  Lássuk  meg  tehát,  hogy
Isten  a  nemzetek  életét  szintén  Krisztushoz  köti,  számukra  az
egyetlen  életteremtő  erőt,  a  Szentlelket  adja  megsegítőül  s  az
emberektől  is  azt  várja,  hogy  nemzetüket  a  Szentlélek  meg-
világító erejével szolgálják.

A  prófétáló  ifjúság  megállapítja,  hogy  a  magyar  nemzet
beletartozik  az  Isten  örök  munkatervébe.  De  azt  is  megállapítja,
hogy  Istennek  nem  akármilyen,  hanem  történelmi  hivatását  be-
töltő  magyar  nemzetre  van  szüksége,  olyan  népre,  mely  minden
életterületén  a  Szentlélek  erejével  építi  Isten  országát.  Azt  akarja
Isten,  hogy  ezen  a  darab  földön  magyar  legyen  a  magyar  és
hívő keresztyén legyen a magyar.

A  prófétáló  ifjúság  megállapítja  azt  is,  hogy  a  mostani
.áldatlan  helyzet  ellenkezik  Isten  munkatervével.  Isten  nem  ilyen
vértől  gőzölgő,  gyűlölettől  felvert,  bűntől  beszennyezett  vilá-
got  akar  látni.  A  mostani  világ  nem  az  Isten  világa!  A  mi  orszá-
gunkat  is  másnak  akarja  látni  s  a  Szentlélek  erejével  azon  dol-
gozik  az  embereken  keresztül,  hogy  a  magyar  jövendő  necsak
ragyogóbb, hanem a mostaninál jobb is legyen.

Ezzel  azonban  Isten  rávilágít  a  mai  helyzet  gyökerére.  Az
mindennek  alapoka,  hogy  az  ember  és  emberiség  szembefordul
az  Istennel.  Nemcsak  az  istenellenes,  hanem  az  istenes  nemzetek
is  szembefordulnak  Istennel.  Ez  az  oka  minden  nyomorúságnak.
Gyógyulásunkat  is  csak  Istenhez  való  visszatérésünkben  keres-
hetjük.

A  Lélek  látásokat  látó  és  prófétáló  ifjúságot  teremt.  Közü-
lök  toborozza  Krisztus  táborát,  Isten  örök  terveinek  szolgálá-
sára.  Ehhez  a  munkához  keres  téged,  nevedet  kiáltja,  szívedet
ébresztgeti,  életedet  követeli.  Szemedet  látásra  nyitogatja,  füle-
det  hallásra  élezi,  hogy  necsak  emberi  romokat  láss  magad
körül,  hanem  meglásd  Isten  művének  pusztulását  is,  necsak  a
romok  temetési  énekét  halld,  hanem  értsd  meg  Isten  megtaga-
dott parancsának és jövendőt ígérő igéjének zengését is.

A  Lélek  megvilágítja  az  ifjúság  jelentőségét  Isten  munka-
tervében.  Az  ifjúság  egyszerre  életkor  és  hivatás,  felkészülés
és  önálló  szolgálat.  Nemcsak  eszköz  kívül  álló  célok  elérésére,
hanem  különálló  világ,  mely  önmagában  hordozza  célját.  Ki
kell   dolgoznia   önmagában    rejtőzködő  erőit,   vágyait,   színeit,

 



340

melódiáit  és  álmait,  hogy  a  nemzet  életéből  ne  hiányozzék  ez
az  életdarab.  Azután  olyanná  kell  lennie,  hogy  átvállalhassa  a
jövendő terheit és hordozhassa a nemzet jövendőjét.

A  prófétáló  ifjúság  a  Lélek  által  lát  világosan.  Ha  saját
szemeiben  és  belátásában  bízik,  akkor  elvész  a  tévedések  út-
vesztőjében.  Ha  azonban  a  Lélekre  bízza  magát,  akkor  helyesen
ítéli  meg  önmagát,  a  világot  és  kötelességeit.  Engedd  evangé-
likus  ifjúság,  hogy  a  Lélek  kiöntessék  rád.  Lásd  a  pusztulást,
a  halált,  az  emberi  romlást,  a  nemzeti  összeomlást,  de  azután
lásd  meg  a  Szentlélek  munkájában  biztosított  szabadulást,
menekvést és életet is.

2. A Lélek megadja az igazi erőt!
Erő  nélkül  nincs  eredmény.  Látszaterők  önáltatásba  sodor-

nak  s  romlásba  visznek.  Vigyázzunk,  mert  az  ifjúság  a  jelszavak
korszaka  s  belső  és  felülről  szálló  hang  helyett  sokszor  külső
irányítás szerint indul.

Micsoda  erőkre  támaszkodhatik  az  ifjúság?  Ennek  a  kérdés-
nek  a  tárgyalásánál  az  emberek  rámutatnak  az  egyéni  képes-
ségek  jelentőségére.  Sokszor  halljuk  az  intést:  dolgozd  ki  a
benned  levő  tehetségeket.  Emeld  értékedet,  fejleszd  ki  lelki
képességeidet,  testi  ügyességedet,  izomerődet,  hogy  boldog
büszkeséggel  mondhasd:  én  magamat  ajándékozom  nemzetem-
nek, mert én értéket képviselek!

Azután  az  akaraterő  kifejlesztését  sürgetik.  Tanulj  meg  ön-
magadnak  parancsolni!  Rendeld  magadat  nagyobb  feladatok
szolgálatába!  Légy  fegyelmezett,  munkádban  mindig  a  leg-
nagyobb  értékűt  add!  Ha  megkérdezik,  hogy  miért  élsz,  feleld
büszkén: nem magamért élek, állócsillagokat látok magam felett!

Sokan  a  szervezkedést  sürgetik  s  az  ifjúságot  egy  táborba
egyesítik.  Egyforma  ruhába  öltöztetik  őket,  egyforma  sapkát
tesznek  fejükre,  kemény  fegyelem  alá  rendelik  őket.  Sok  nem-
zet  ifjúsága  zárt  sorokban  menetel,  mint  egy  nagy,  harcba  induló
katonai alakulat.

Álljunk  meg  ezeknél  a  megállapításoknál  egy  pillanatra  s
helyezzük  azokat  Isten  igéjének  mérlegére.  Fontos  az  egyéni
képességek  kiművelése,  de  ez  megtörténhetik  Istenre  való  gon-
dolás  nélkül  is.  Fontos  az  akaraterő  kidolgozása,  de  ez  is
megtörténhetik  Isten  nélkül.  Fontosnak  tartjuk  a  szervezkedést,
de  ezt  is  el  lehet  végezni  Isten  nélkül.  Példa  erre  az  orosz  szov-
jet ifjúsága, mely ezzel a fogadalommal esküszik a zászlóra:

 



341

Lenin  és  Liebknecht  szellemében  fogadom,  hogy  a  kommuniz-
musért  mindig  az  első  sorban  harcolok,  minden  fronton  és
minden  seregben  azért  küzdök,,  hogy  mindenki  a  Szovjet  unióért
és a világforradalomért áldozza életét!

A szovjet gyerekek ezzel az énekkel vonulnak az utcákon: 

A forradalom  az  anyánk,
A  szovjet  az  apánk,
Mást  nem  ismerünk!

Üldözzük a polgárokat,
összetörjük csontjaikat,
Mást  nem  akarunk!

Megállapíthatjuk  tehát,  hogy  a  képességek  kiművelése,  az
akaraterő  kifejlesztése  és  a  külső  szervezkedés  még  nem  teszik
az ifjúságot prófétáló ifjúsággá.

De  van  egy  sokszor  elfelejtett  erő:  a  Szentlélek,  mit  Isten
kegyelemből  közöl  az  emberrel.  Ez  a  legnagyobb  erő,  mert
nem  emberi,  hanem  isteni.  Más,  mint  amivel  bírunk,  mást  ad,
mint  amit  a  magunkénak  mondhatunk  és  más  származik  belőle,
mint  amit  emberi  erőnk  teljességével  létrehozni  tudnánk.  Örök-
kévaló  isteni  személy,  velünk,  értünk  élő  lény,  ki  Isten  erejét
adja.  Hatása  alatt  külsőleg,  belsőleg  átalakulunk.  Megnemesíti
emberi  erőnket.  Öntudatossá  teszi  akaratunkat.  Kiküszöböli  nem-
telen  érzéseinket.  Beleilleszti  az  embert  Isten  munkájába  s  törek-
véseiben  érvényesíti  Isten  akaratát.  A  Szentléleknek  ezenkívül
csodálatos  egybekapcsoló  hatása  van:  egy  táborban  egyesíti  a
földművest,  az  iparost,  a  szellemi  munkást,  a  férfit  és  a  nőt.
Isten  nagy  gépezetében  csavarrá,  rugóvá,  emelőkarrá,  kerékké
teszi  mindegyiket,  hogy  a  hatalmas  gépezet  elvégezhesse  alkotó
munkáját.  Isten  szédítően  nagy  zenekarába  beállítja  a  külön-
böző  színezésű  hangszert  és  hangot,  hogy  a  teremtő  csodálatos
zeneműve diadalmasan felharsanjon.

A  Szentlélekben  közölt  erőt  Isten  az  egyházban  az  Ő  igéje
által  adja  nékünk.  Segítségével  léphetünk  közösségre  Krisztus-
sal  és  élhetünk  Krisztusban.  Az  egyház  által  teremtett  hit-  és
szeretet-közösség  valósággá  csak  a  Szentlélek  által  lehet.  Ezt
a  csodálatos  életetteremtő  erőt  Isten  egyedül  a  Lélekben  adja
meg.  És  ezt  a  lelket  árasztja  ki  reánk  az  igében  és  az  egyház
közösségében.

Az  ifjúság  prófétáló  ifjúsággá  egyedül  a  Lélek  által,  Isten

 



342

igéje  által  lehet  az  anyaszentegyházban.  Másképpen  nem  lehetf
De  az  Isten  által  kijelölt  módon  prófétáló  ifjúsággá  lehet,
sőt  azzá  kell  lennie!  Magyar  ifjúság,  használd  fel  minden  erődet,
képességedet,  akaratodat,  szervezettségedet  feladataid  elvégzé-
sére.  De  pillanatra  se  felejtsd,  hogy  minden  emberi  erő  fél  ered-
ményt  biztosít,  sőt  sokszor  romlásba  visz;,  feladatteljesítés,  cél-
elérés csak a Szentlélek erejével lehetséges.

3. A Lélek megadja a prófétáló ifjúságnak álmai meglátását.
A  prófétáló  ifjúság  az  Isten  álmát  álmodja.  Isten  álma  a

hívő  ember,  a  hívő  nemzet,  a  hívő  egyház.  Mindent  azért
cselekszik, hogy a hit által új földet és új eget teremtsen.

Ezért  keres  téged.  Lelkét  felajánlja.  Ki  akar  szabadítani
bűneidből.  Kivezet  önzésed  házából,  melyben  egyedül  és  egy-
magádnak  élsz.  Testiséged  megtagadására  indít.  Új  gondolato-
kat,  érzéseket  és  vágyakat  ébreszt  benned.  Kigyógyít  gyűlölkö-
désedből. Új életutadon elindít.

A  Lélek  új  életet  teremt.  Első  hatása  abban  mutatkozik,
hogy  felismered  életed  célját  s  boldog  büszkeséggel  meglátod,
hogy  téged  Isten  határozott  megbízással  küldött  e  földre.  Ennek
következtében  megváltozik  foglalkozásodhoz  való  viszonyod.
Isten  akaratát  látod  abban,  hogy  az  eke  nyomán  a  barázdát
járod,  kicsi  iparos  műhelyben  rongyos  cipőket  foltozol,  zakatoló
gépek  között  állandóan  megismétlődő  robotos  munkát  végzel,
íróasztal  mellett  árkuspapirosra  írod  a  sorokat.  Munkádban
hivatást,  kötelességteljesítésedben  Isten  előtt  meghajoló  enge-
delmességet  látsz.  A  Lélek  az  emberekhez  való  viszonyodat  is
megváltoztatja.  Sugárzó  arccal  tekintesz  reájuk,  mindegyiket
testvérednek érzed.

Megváltozik  a  közösségekhez  való  viszonyod,  mert  mind-
egyikben  a  prófétálás  szolgálata  vár  reád.  Isten  álmait  kell
prófétálnod  a  családban:  a  becsület,  a  jóság,  az  istenfélelem,
az  erkölcs  álmait.  Tisztítanod  és  gazdagítanod  kell  annak  szel-
lemét.  Ne  legyen  otthonodban  olyan  szó,  cselekedet,  érzés  és
indulat,  ami  nem  a  Lélek  prófétálása.  Prófétálnod  kell  köz-
ségedben.  Olyan  legyen  abban  az  emberek  élete,  magatartása,
kötelességteljesítése,  becsülete,  hogy  általuk  nemesedjék  a
község  élete.  Prófétálnod  kell  gyülekezetedben,  hogy  általad  erő-
södjék  az  egyházszeretet,  az  áldozatkészség,  a  hithűség,  a  val-
lásos  buzgóság,  egyházi  életünk  komoly  lelki  tartalma.  Prófé-
tálnod   kell   a   nemzet   életében.   Isten   lelke   képesít   erre   a

 



343

nemzeti  szolgálatra.  Kijelöli  munkahelyedet  és  megadja  mun-
kádhoz  a  szükséges  erőt.  Megtanít  tűrni,  lemondani,  dolgozni,
koplalni  a  nemzetért.  De  megtanít  arra  is,  hogy  tudj  Isten
kegyelméből  nemzetünk  küldetésében  hinni,  Isten  igazságában
bízni és kemény elhatározással a jövendőért küzdeni.

Így  álmodja  a  prófétáló  ifjúság  Isten  álmait  a  hívő  ember-
ről, a hívő egyházról, a hívő nemzetről.

 Immár  három  nagy  igazság  világosodik  meg  előttünk.  Az
első:  Isten  Szentlelke  teremt  prófétáló  ifjúságot.  Egyénenként
bennünk  megy  végbe  Isten  újjászülő  csodás  munkája.  Ifjúság,  te
csak  a  Szentlélek  erejével  álmodhatod  és  munkálhatod  Isten
örök  álmait!  A  második  igazság,  hogy  a  nemzetnek  sem  lehet
más  újjáteremtő  ereje,  hanem  csak  a  Szentlélek.  Ha  naggyá,
erőssé,  boldoggá  akarod  tenni  a  magyart,  akkor  vezesd  Krisztus
királysága  alá,  hogy  hívő  nemzetté  legyen.  A  harmadik  igazság,
hogy  a  nemzet  szolgálatának  lelke  és  tartalma  mindig  attól  függ,
hogy  milyen  viszonyban  van  Jézussal  és  miként  valósítja  meg
önmagában  Isten  álmait.  Ne  akard  tehát  emberi  és  nemzeti  erő-
vel  elérni  azt,  ami  csak  a  Lélek  erejével  érhető  el!  Lásd  meg
Isten  teremtő  munkájának  törvényét:  ember,  egyház,  nemzet
égfelé  fordított  orcával,  lélekvárón  álljon  Isten  elé,  mert  a
prófétáló szolgálatot csak Vele együtt lehet elvégezni!

Ne  felejtsd  azonban,  hogy  mindez  az  egyházban  megy
végbe.  A  nemzet  szolgálása  elválaszthatatlan  Krisztus  szolgá-
lásától.

A  százhúszezer  lélekből  álló  erfurti  evangélikus  gyüleke-
zetben  minden  év  november  10-én  nagy  ünnepélyességgel  meg-
ülik  Luther  Márton  születésnapját.  Ilyenkor  több  ezer  evan-
gélikus  ifjú  fegyelmezett  rendben  felvonul  a  hegytetőn  épült
dóm  és  severini  templom  közötti  72  kőlépcsőből  álló  lépcső-
zetre  és  ott  mindegyik  elfoglalja  a  maga  helyét.  Kezükben  kü-
lönböző  színű  lámpa  van.  Adott  jelre  azután  meggyújtják  lám-
pájukat  s  azokat  magasba  emelik.  És  íme,  a  különböző  színű,
sok  ezer  égő  lámpa  messzevilágító  színezéssel  kialakítja  Luther
címerét: rózsában a szív, szívben a kereszt.

Minden  magyar  evangélikus  ifjú  Luther  címerének  egy  da-
rabkája,  a  rózsaszirom,  a  szív,  a  kereszt  kicsi  részecskéje.
Együtt  azonban  az  egész  címert  alkotják:  rózsában  a  szív,  szív-
ben  a  kereszt.  A  magyar  evangélikus  ifjúság  a  magyar  nemzet
küzdelmei  között  is  együtt  hordozza  az  evangélikus  egyház  isteni

 



344

fényben  ragyogó  címerét,  jelképezi  történelmi  hivatását  és  mun-
káját, dicsőségét és feladatát: rózsában a szív, szívben a kereszt!

Az  evangélikus  ifjúság  minden  tagja  különálló  drága  érték.
Mégis,  a  Szentlélek  hatására  egy  táborba  kell  gyülekeznie,  hogy
prófétáló  ifjúsággá  lehessen.  Az  önvizsgálat  lépcsőfokain,  ke-
mény  bűntudattal  magasba  kell  emelkednie  Isten  kegyelmének
templomormához.  Élete  lámpásának  üvegszemeit  meg  kell  mosnia
bűnbánata  könnyével,  olajtartályát  meg  kell  töltenie  a  megváltó
Krisztusba  helyezett  hit  olajával.  Azután  élete  lámpását  meg
kell  gyújtania  a  Lélek  tüzével  és  magasra  kell  emelnie  a  Lélek
erejével.

Így  teljesíti  a  magyar  evangélikus  ifjúság  Istentől  nyert
hivatását:  prófétálja  Isten  örök  tervét,  szolgálja  Isten  munka-
programmját és hirdeti Isten örök álmait!

Ez  a  világító  címer  azután  fényt  hullat  a  magyar  címerre,
a négy folyóra, a három halomra, a Krisztus keresztjére.

Magyar  evangélikus  ifjúság,  neked  prófétáló  ifjúsággá  kell
lenned,  hogy  igazán  magyar  és  igazán  evangélikus  lehess  s  élő
kinccsé  tehesd  a  nevedben  hordozott  örökségedet.  Ha  csak
magadnak  élsz,  gyümölcstelenül  elfogyasztod  ifjúságodat,  de
egyházadat,  nemzetedet  építed,  ha  a  Lélek  erejével  új  életet
élsz. Tied a jövendő, ha átadod magadat a Krisztusnak!



A lelki szabadság szolgálata.

Gal.  5,  1.  A  szabadságban,  melyre  minket  Krisztus  meg-
szabadított,  álljatok  meg  és  ne  kötelezzétek  meg  ismét  maga-
tokat szolgaságnak igájával.

A  természet  és  erkölcs  világában  titokzatos,  örök  vágyó-
dás  húzódik  végig,  mint  a  világteremtő  Isten  lelkének  láthatat-
lan  érintése.  Minden  élet  önmagával  akarja  betölteni  saját  élet-
kereteit  s  kifejlett  teljességével  boldoggá  akarja  tenni  önmagát
és  gazdagabbá  a  világot.  A  természet  és  az  erkölcsi  világ  eme
csendes  remegése  a  szabadság  után  való  vágyakozás  s  az  élet
boldog kiteljesedése, maga a szabadság.

A  csalitba  szorított  virág  elnyújtja  vékonyka  testét  s  addig
forgatja  sápadtarcú  fejét,  míg  a  sűrű  lombház  valamelyik  kes-
keny vágású ablakán ráhull a nap melengető csókja.

A  rabmadár  azt  álmodja,  hogy  aranykalickája  széthull,  ki-
repül  földi  börtönéből  és  önmagát  biztató  szárnycsattogással
boldogan emelkedik a sugárzó nap felé.

Az  öntudatára  ébredt  nemzet  álmaiban  önmagát  látja  ifjan,
boldogan,  szabadsága  királyi  palástjában,  amint  vértanúinak
vérében,  ősei·  verejtékében,  fiai  és  leányai  tiszta  lelkében  meg-
újul  s  boldog  önmaga-felajánlással  indul  történelmi  hivatása
bércormai felé.

Ez  a  vágyódás  hatja  át  az  embert  is.  Ha  szívében  meg-
szólalnak  a  régen  elfelejtett  égi  melódiák  s  börtönnek  érzi  földi
létét,  aranybilincsnek  átkos  szenvedélyeit,  akkor  elkezd  epedni,
gyötrődni,  emésztődni  egy  tisztább  élet  után,  melyben  lélek
sugárzik,  melyben  isteni  erő  lüktet,  melyben  szabadság  van,
akkor  nem  nyugszik,  míg  meg-  nem  szabadul  az  érzékiség,  az
önzés,  a  bűn  rabságából  s  a  kegyelem  fehér  palástjában  el  nem
indulhat új élete útján.

A  szabadság  egy  nagy  teremtő  jótétemény.  Az  utána  való
vágyódás  Istennek  lelkünkbe  hullatott  örök  hívása.  Megtalálása



346

boldog  Istenhez  érkezés,  a  benne  való  élet  Istenben  való  hatal-
mas kiteljesedés.

Ez  a  lelki  szabadság,  mert  erre  a  síkra  vezet  Isten  igéje:
1.  Krisztus  vérében  születik;  2.  lelki  viaskodásban  acélozódik;
3. Isten boldog rabságában diadalmaskodik.

1.  A  szabadságban,  melyre  Krisztus  minket  megszabadított,
álljatok meg!

Az  apostol  szabadságról  beszél,  de  azonnal  megállapítja
annak  lényegét,  tartalmát  és  módját.  Nem  az  ember  mozgási
és  cselekvési  szabadsága  foglalkoztatja,  melyről  a  festett  csar-
nokok  filozófusai  tanítgattak.  Nem  hirdeti  az  önkény  szabadsá-
gát.  Nem  veri  le  a  rabszolgák  kezéről  a  láthatatlan  bilincset
és nem kiáltja a világba a felszabadítás himnuszát.

Pál  apostol  három  lépcsőfokon  felemelkedő  lelki  szabad-
ságot  hirdet.  Felszabadítást  a  bűn  rabságából,  felemelkedést  a
törvény  betűje  és  feloldozást  a  törvény  kényszerítő  ereje
alól.  Nem  vitatkozik  és  nem  filozofál.  Nem  tart  előadást  arról,
hogy  a  törvény  alá  rendeltség  szolgaságot  jelent  s  hogy  Krisz-
tus  lelke  magasabb,  boldogabb  életszínvonalra  emel,  hanem  egy-
szerű  kézmozdulattal  rámutat  Krisztus  keresztjére:  íme,  az  Isten-
fia ajándékozza nektek a ti lelki szabadságfokát!

Az  Isten  akaratába  pillantó  apostol  szeme  csudálatos  láto-
mányt  lát.  Földhöz  kötötten,  derékig  elásva  vergődik  egy  em-
ber.  A  névtelen,  a  közös  végzet  nehéz  sorsát  hordozó  örök
ember.  Láthatatlan  hatalmasságok  karjai  mélybe  vonják.  Szen-
vedések  saskeselyűi  tépik  szívét.  Homlokán  kárhozat-bélyeggé
válik  Isten  kezének  letörölt  vonása.  Kígyó  gyűrűzik  megkötö-
zött teste körül és sötéten borong feléje a kárhozat éjszakája.

És  ekkor,  mint  az  álmok  hőse,  jön  a  Megváltó:  a  keresztről
leszálló  isteni  szeretet.  Eltapossa  a  bűn  hatalmát,  áldozati  véré-
ben  megfürdeti  a  kárhozatra  ítélt  ember-leiket  s  visszaadja  neki
elveszített  méltóságát,  élete  értékeit,  megmentett  önmagát.
Megszabadítja  a  bűn,  a  halál,  a  kárhozat  hatalmából,  nem  csele-
kedetei jutalmául, hanem ingyen, kegyelemből, hitéért.

De  ez  még  csak  a  szabadság  kezdetét  jelzi.  Krisztus  lehajol
az  emberhez,  felemeli,  Isten  lelkét  önti  beléje  s  szabaddá  teszi
a törvény betűje felett.

Ha  hiszel  a  Krisztusban,  akkor  nem  marcangolja  lelkedet
keményszavú  parancsolatok  hosszú  sora,  melyek  követelnek,
tiltanak,  de  erőt  nem  biztosítanak,  melyek  vérig  korbácsolnak



347

s  a  kétségbeesés  mélységeibe  taszítanak,  mert  minden  pillanat-
ban  csupán  tehetetlenségedet  kiáltják  füledbe.  A  hit  erejével
felemelkedsz  a  keresztyén  szabadság  magaslatára.  A  te  hited
azt  jelenti,  hogy  nem  a  törvény  cselekedetéért,  hanem  hitedért
taft  meg  az  örök  kegyelem.  Szabadok  vagyunk,  mert  szabadsá-
gunk a mi hitünk.

Krisztus  továbbvezet  a  szabadság  lépcsőfokain.  Hiteddel  át-
öleled  Jézusodat.  Felöltözöd  Őt  s  egyesülsz  Vele.  Amint  átadod
magadat  neki  s  birtokodba  veszed  Őt,  egy  egészen  új,  emelke-
dett1 vallásos  élet  alakul  ki  számodra.  Megtalálod  emberi  méltó-
ságodat:  Isten  gyermekévé  leszel.  Nagykorúságra  méltat  Istened
és  te  a  törvény  felett  megállva,  a  Krisztus  véréből  született
keresztyén  szabadságodban  nem  kényszerből,  hanem  önként  cse-
lekszed  az  Úr  akaratát.  Cselekedeteidben  nem  keserű  kénytelen-
ség,  hanem  hű  szíved  dobog,  nem  szeges  korbács  kerget  Isten-
hez, hanem önként viszed hozzá boldog, ujjongó lelkedet.

Ebben  a  szabadságban  megtalálod  Istent,  a  világot  és  ön-
magadat.  Lelked  belső  szentélyének  varázsajtója  felpattan  és
te  csudálkozva  felismered  az  élet  szépségeit.  Ebben  a  lelki  sza-
badságban  igazi  ember  leszel,  a  világmindenség  porából  felemelt,
Krisztus  vérében  megtisztult  teremtmény,  Isten  elkötelezett
munkatársa,  az  örök  világépítés  felelős  munkása,  embertársaid-
nak szerető testvére.

2.  Az  apostol  szava  harci  kürtként  harsan,  határozottan,
keményen,  követelőén:  a  szabadságban,  melyre  Krisztus  meg-
szabadított  titeket,  álljatok  meg  s  ne  kötelezzétek  magatokat
szolgaságnak igájába!

Ez  nem  intés,  nem  kérés,  nem  szelíd  ajánlás,  hanem  alkut
nem  ismerő  parancsolás.  Olyan  fenséges  nagynak  ítéli  az  apostol
a  Krisztus  által  biztosított  lelki  szabadságot,  hogy  értékének
egyedülvalósága,  nélkülözhetetlen  életformáló  jelentősége  egé-
szen  természetessé  teszi  számára,  hogy  róla  nem  óhajtó,  kérő,
vagy  tanácsadó  alakban,  hanem  kemény  parancsoló  alakban
beszél.  Álljatok  meg!  Ne  keresgéljetek,  ne  habozzatok,  ne
kísérletezzetek! Álljatok meg!

Ez  a  parancsolat  szól  evangélikus  anyaszentegyházunkhoz.
Mi  azérk  vagyunk,  hogy  a  lelki  szabadság  krisztusi  kegyelem-
ajándékát  Isten  kezéből  átvegyük,  megőrizzük,  maradéktalanul
osztogassuk  és  hiánytalanul  ráörökítsük  minden  idők  nemze-
dékére.  Azért  vagyunk,  hogy  bibliatartó    kézzel    rámutassunk

 



348

Krisztus  keresztjére  s  híveink  szívét  előkészítsük  annak  a  Lélek-
nek  befogadására,  mellyel  rabságból  felszabadított  és  szabad-
ságra  méltatott.  Azért  vagyunk,  hogy  hitünkkel  Krisztus  kereszt-
jéhez  kötözködjünk:  éljük  és  hirdessük  a  lelkiismereti  szabad-
ságot,  növeljük,  erősítsük  a  gondjainkra  bízott  lelkeket,  vallá-
sos  egyéniségük,  személyiségük  és  nagykorúságuk  kidolgozá-
sában. Ez Isten rendelete, örök hivatásunk.

Új  eszméket  zúgat  az  emberiség  szellem-életének  folyama.
Idegen  ideálok  emelgetik  fejüket.  Felszabaduló  új  erők  követel-
nek  érvényesülést  s  hódító  áramlatok  vállán  új  feladatok  inte-
getnek  felénk.  Mi  azért  mégis  a  Krisztus  vérével  szerzett  lelki
szabadság halálig hű hirdetői maradunk.

Saját  életünkben  is  biztosítanunk  kell  ezt  a  központi  gon-
dolatot.  Bárhogyan  alakuljon  külső  és  belső  elhelyezkedésünk,
bármilyen  helyzetet  teremtsenek  erőviszonyaink,  megalkuvás
-és  elalkuvás  nélkül  meg  kell  védenünk  ama  isteni  hivatásunkat,
hogy  mi  a  lelki  szabadság  szolgálatára  köteleztettünk.  Minden
munkálkodásunkban  ez  a  programmalkotó  hatalmasság.  Nép-
iskolától  az  akadémiáig  minden  kulturális  intézményünket  ez  a
hivatástudat  hassa  át.  Templomi  szószék  és  pásztori  gondosko-
dás  ezért  serénykedjék.  Egyháztársadalmi  tevékenykedés  és
egyházközigazgatási  munkálkodás,  tanácskozás  és  kormányzás
erre  a  célra  tekintsenek,  hogy  minden  munka  eszközzé  váljék
a lelki szabadság szolgálatában.

Ez  a  lelki  szabadság  mindig  egyet  jelentett  evangélikus  egy-
házunkkal.  Ezért  szenvedtek  mártíromságot  őseink  és  ezért  töl-
tődött  négy  évszázados  történelmünk  vérrel  és  könnyel.  Ezt
kell  tudnunk,  látnunk,  szívünkbe  vésnünk.  Ezt  kell  elismételnünk
hajnalkor  és  éjjel,  nyugodt  időszakban  és  forrongó  küzdelem-
ben,  reménységben  és  csüggedésben:  evangélikus  egyház,  a  sza-
badságban,  melyre  Jézus  megszabadított,  állj  meg  és  ne  kötelezd
magadat szolgaságnak igájába!

De  az  apostol  eme  szava:  álljatok  meg,  az  értékbizonyos-
ságon kívül állandó küzdelemre utal.

A  lelki  szabadság  három  lépcsőfokáról  beszéltem  s  azt
mondottam,  hogy  a  keresztfa  tövétől  a  keresztfa  embereket
átölelő  és  égfelé  táruló  karjáig,  Krisztus  szívéhez  kell  felemel-
kedned.  Nem  elég  a  bűnből  való  szabadulásod,  a  törvény  kény-
szerétől  is  szabadulnod  kell.  Meg  kell  találnod  a  lelkedbe  írt
törvényt,  melyen  szíved  vére  a  hitelesítő  piros  pecsét.  Ezt  a  lelki



349

szabadságot  nem  kaphatod  készen,  befejezetten,  ajándékul,  ezért
magadnak,  magadban,  magadért  dolgoznod,  verejtékezned,
gyötrődnöd, áldoznod kell.

A  lelki  szabadságnak  négy  ellensége  van.  Az  első  a  bűn
fejedelme,  mely  nem  engedi  megszületni.  Vigyázz,  mert  ha  Jézus
helyett  e  világ  hatalmassága  ül  életed  trónusán,  rabságba  gör-
nyeszt  bűneid  légiója.  A  második:  a  közönyösség,  mely  nem
engedi  kifejlődni.  Vigyázz,  mert  ha  nem  ismered  fel  a  lelki  sza-
badság  kérdésében  életed  első  és  döntő  problémáját,  mellyel
szemben  előbb-utóbb  állást  kell  foglalnod,  akkor  elveszítesz
mindent.  A  harmadik:  a  felületesség,  mely  meghamisítja  annak
tartalmát.  Vigyázz,  ha  látszat-értékkel  helyettesíted  a  Szentlélek
munkájával  elérendő  értékeket:  a  bűnbánatot,  a  megtérést,  a
kegyelem  után  vágyódást,  a  kegyelemben  megmaradást,  akkor
az  Isten  részéről  várt  ajándékot  sem  nyerheted  el.  A  negyedik:
a  szabadosság,  mely  nem  engedi  élni.  Vigyázz,  mert  ha  szabad-
ságod  nem  a  bűntől,  hanem  a  bűnre  szabadít  fel,  a  törvényt  ki-
törli  lelkedből  ahelyett,  hogy  szívedbe  átírná  azt,  ha  lelked  he-
lyett  testi  vágyaidat  teszi  életed  törvénykönyvévé,  akkor  ön-
magad döntöttél sorsod felett.

Harcolj  hát  komoly  önvizsgálattal,  önfegyelmezéssel,  lemon-
dással  és  erős  akarattal.  Hitedért  hittel  harcolj.  A  hit  Isten  igé-
jében  van.  Ha  tiéd  Isten  igéje,  úgy  mindened  van.  Ha  az  nem
birtokod,  úgy  semmid  sincsen.  Luther  mondja,  hogy  az  igében
van  az  ember  kenyere,  öröme,  békessége,  világossága,  igazsá-
gossága,  bölcsesége,  szabadsága.  Isten  igéjében  minden  java
fölös  bőséggel  van.  Isten  igéjével  megerősödő  hited  nemcsak
azt  eszközli,  —  folytatja  Luther,  —  hogy  a  lélek  Isten  igéjéhez
hasonlóvá,  minden  kegyelemmel  teljessé,  szabaddá  és  boldoggá
tesz,  hanem  egyszersmind  a  lelkedet  Krisztussal  egyesíti,  mint
boldog menyasszonyt a vőlegényével.

Harcolj  ezzel  a  hittel,  hogy  lelki  szabadságod  elindulhasson
a  kereszt  tövétől  s  diadalmasan  megérkezhessek  a  kereszt  két
kiterjesztett karján át Jézus szívéhez.

3.  Ez  a  lelki  szabadság  Isten  boldog  rabságában  diadal-
maskodik.

A  szabadság  új  életet  teremt,  melynek  két  hatalmas  pillérét
Luther  ezekkel  a  szavakkal  jelzi:  a  keresztyén  ember  mindennek
szabados  ura  és  nincsen  senkinek  alája  vetve  és  mindenkinek

 



350

hűséges  szolgája  és  mindenkinek  alája  van  vetve.  Ez  a  két  pillér
hordozza az Istent megtalált ember élettemplomának kupoláját.

A  lelki  szabadság  visszaad  téged  önmagadnak.  Új  eszmény-
nyel  és  új  kötelességgel  tölti  meg  életedet.  Mindegyik  a  kereszt-
fából  táplálkozik.  Kinyitja  belsőd  rejtett  ajtaját.  Életed  minden
ellentétét  megoldja.  Álmotrabló  gyötrelmeid,  sikoltó  kétségeid
halkan  elcsendesednek.  Bűn  és  kegyelem,  törvénykényszer  és
szabadság,  szolgaság  és  istenfiúság,  kénytelenség  és  önkéntes
odaadás  megoldást  nyernek  a  lelki  szabadságban.  Immár  nem
kényszerít  senki  a  jóra  és  erényre,  a  lemondásra  és  szolgálásra.
Kiegyenesedett  sudár  testtel,  emberi  méltóságunk  szabadsága-
tan  állunk  életünk  mezőségén  s  boldogan  érezzük  a  reánk  omló
isteni  verőfényt.  De  érezzük  azt  is,  hogy  ebben  a  szabadságban
Isten  rabjaivá  válunk  s  életünk  alkotásával,  ajkunk  beszédével,
szívünk dpbbanásaival Őt szolgáljuk egyedül.

A  reformáció  egyházainak  történelmi  küldetése  a  lelki  sza-
badság  szolgálatában  összpontosul.  A  lelki  szabadság  volt  az  a
drága  krisztusi  örökség,  mit  keblére  ölelve  tűztengeren,  siral-
mak  éjszakáin  átmentett  évszázadok  nehéz  üldözései  közepette.
Patakban  omlott  könnye,  térdig  gázolt  vérben,  poroszlók  és
hóhérok  korbácsa  vércsíkosra  szaggatta  testét,  de  ezt  a  kincset
soha, semmiért oda nem adta.

Az  ember  legdrágább  kincse  is  ebben  az  örökségben  van.
A  lelki  szabadság  egyháza  azért  munkálkodik,  hogy  a  kereszt
tövétől  feljuthass  Krisztus  szívéig,  hogy  kárhozott  helyett  meg-
váltott  ember,  szolga  helyett  tanítvány  lehess,  hogy  nagykorú-
ságodat,  felelősségedet  biztosítva  lásd,  hogy  Isten  akarata  sze-
rint  Isten  gyermeke  légy,  ki  mindenek  szabados  ura  és  senkinek
sincsen  alávetve,  mindenkinek  hűséges  szolgája  és  mindenkinek
alája van vetve.

Köszönjük  meg  Istennek,  hogy  anyaszentegyházunk  által
a  lelki  szabadság  életteremtő  ajándékával  megajándékoz.  Kö-
szönetünk  legyen  lelkünk  megújított  fogadalma  és  pecsétje:  a
szabadságra,  melyre  minket  Krisztus  megszabadított,  megállunk
és nem kötelezzük magunkat szolgaságnak igájába!

 



Keresztyén egység és hithűség.

Ef.  4,  1—6.  Kérlek  azért  titeket  én,  ki  fogoly  vagyok
az  Úrban,  hogy  járjatok  úgy,  mint  illik  elhivatástokhoz,  mellyel
elhivattatok.  Teljes  alázatossággal  és  szelídséggel,  hosszútűrés-
sel,  elszenvedvén  egymást  szeretetben,  igyekezvén  megtartani
a  lélek  egységét  a  békességnek  kötelében.  Egy  a  test  és  egy
a  Lélek,  miképen  elhivatástoknak  egy  reménységében  hivatta-
tok  el  is;  egy  az  Úr,  egy  a  hit,  egy  a  keresztség;  egy  az  Isten
és  mindeneknek  Atyja,  aki  mindeneknek  felette  van  és  minde-
nek által és mindnyájatokban munkálkodik.

Az  emberiség  történetkönyvének  utolsó  fejezete  fölé  fej-
lécül  az  apokalipszis  sárga  lovasát  lehetne  rajzolni,  amint  kaszát
suhintó  csontváz  alakjával  száguld  a  pusztulás  éjszakai  förge-
tegében.  Nyomában  vijjogva,  halált  süvítve  tolong  a  pokol  népe.
Ez  a  sárga  lovas,  mondja  az  írás,  „hatalmába  ejti  a  föld  negyed-
részét  fegyverrel,  éhséggel,  halállal,  a  föld  fenevadai  által  (Ján.
jel. 6, 7—8.).”

A  sárga  lovas  pusztító  munkájához  tartozik  az  a  vértelen,
de  sok  millió  lélek  boldog  nyugalmát  veszélyeztető,  és  az  egye-
temes  keresztyénség  Istentől  adott  szolgálatát  meggyengítő  fele-
kezeti  harc  is,  mely  napjainkban  végigszáguld  az  egész  világon.
Nem  hunyhatunk  szemet  a  szomorú  valóság  előtt,  hogy  a  ke-
resztyén  testvériség  sok  helyen  eltűnt  s  idegenség,  féltékenység,
ellenséges  indulat  vette  hatalmába  a  lelkeket.  Pedig  az  időnként
megkonduló  vészharangok  komolyan  figyelmeztetnek  arra,
hogy  egy  rettenetes,  hatalmas,  szennyes  vízáradás  kivájta  a  védő
töltéseket  s  zúgva,  pusztítva  rohan  felénk.  Arra  is  gyakorta  em-
lékeztetnek,  hogy  megcsonkított  édesanyánknak,  a  magyar  nem-
zetnek  maradék  vérét  prédáljuk,  ha  a  magyar  keresztyének
nem tudnak egymással testvéri békességben együtt dolgozni.

Felvetjük  tehát  a  kérdést,  hogy  mi  a  keresztyén  egység,
miben  van  annak  lehetősége,  és  milyen  követelés  élé  állítja  az
embert?  



352

1.  Mindenekelőtt  állapítsuk  meg  azt,  hogy  a  keresztyén
egység  nem  a  külső  körülményekben,  hanem  a  keresztyénség
belső lényegében gyökeredzik.

Nem  egység  az,  hogy  az  égi  háborútól  rettegő  két  gyer-
mek  behúzódik  a  barlang  biztonságába  és  félelmében  egymás-
hoz  simul.  Nem  egység  az,  ha  két  egymással  hadakozó  ellenfél
a  harmadik  közeledtére  felfüggeszti  ellenségeskedését,  hátát
egymáshoz  támasztja  s  kénytelen  megalkuvással  azt  mondja:
védekezzünk  együtt!  Az  ilyenféle  elhatározás  legfeljebb  időleges
fegyverszünetet,  időhöz  kötött  érdekszövetkezést,  egyházpoli-
tikai  álláspontot  jelent,  de  nem  jelent  keresztyén  egységet.  A  ke-
resztyén  egységnek  az  egyházak  szívében  kell  megszületnie  és
az egyházak egymásközti életében kell megvalósulnia.

Jóakaratú  műkedvelők  álmodozása  csupán  az  a  gondolat,
hogy  az  egyházak  sajátos  dogmáik  összeegyeztetésével,  val-
lásos  kultuszéletük  eggyéformálásával  és  külső  szervezetük
egyformásításával  közeledjenek  a  keresztyén  egységhez.  Nem
ismerik  a  történeti  kialakulás  hatalmát,  sem  az  egyház  igazi
jelentőségét, kik ilyen álmokat álmodnak.

De  mindez  nem  is  vezetne  eredményre.  Nekünk  nem  kívül-
ről adott, hanem belülről fejlődött egységre van szükségünk.

Az  igazi  egység  alapját  megjelöli  az  apostol:  Egy  az  Úr,
egy a hit, egy a keresztség, egy az Isten!

Egy  az  Úr,  az  örökélő  Krisztus,  ki  megváltó  vérével  meg-
alapította  a  keresztyén  egyházat  és  abban  ma  is  uralkodik.
Krisztusnak  az  egyházban  való  uralma  az  Ő  szent  igéje  által  tör-
ténik.  Ezért  az  Igét  bízza  az  egyházra,  egyedül  az  Igét.  De  ez
az  Ige  isteni  kijelentés,  nem  is  csak  isteni  kijelentés,  hanem
isteni  ígéret,  nem  is  csak  ígéret,  hanem  kegyelem-közlés,  erő-
közlés, csodálatos élet.

Ezt  az  Igét  ajándékozta  Isten  az  emberiségnek  Krisztus
élete,  tanítása,  halála  és  megdicsőülése  által.  Ez  az  Ige  terem-
tette  meg  az  egyházat.  Nem  az  egyház  teremtette  az  Igét,  hanem
az Ige teremtette az egyházat.

A  keresztyén  egység  legerősebb  biztosítéka  az  Ige.  Minden
keresztyén  egyházra  az  Igét  bízta  Isten.  Az  Ige  tisztaságát  kelí
őriznie,  az  Igét  kell  szolgálnia,  az  Igét  kell  az  emberek  életében
megújító  hatalommá  tennie.  A  lelki  egység  az  egyház  életében:
Isten  Igéjének  szolgálata.  Ezt  a  szolgálatot  végezte  Pál  apostol
keresztyénsége,  ez  zendült  meg  Augusztinus  egyházépítő  munká-

 



353

jában,  ezt  szolgálta  Luther  és  Kálvin,  ebben  a  szolgálatban  kell
égnie ma is minden keresztyén egyháznak.

A  keresztyén  egység  biztosítékát  bírjuk  az  Apostoli  Hit-
vallásban,  melynek  az  Atyáról,  Fiúról,  Szentlélekről  vallott  cre-
doja  a  háromságos  egy  Isten  imádatában  egyesíti  a  keresztyén
világ  tagjait.  De  ennek  a  hitvallásnak  birtokában  is  gyakorta
elfelejtkezünk  az  Igében  adott  állandó  közösségről  és  egységről,
mely  mindennapi  vallásos  életünket  ugyanazon  életforrás  vizé-
vel táplálja.

Luther  mondja  „A  zsinatokról  és  egyházról”  című  munká-
jában:  ahol  Isten  Igéjét  hallod  prédikálni,  vallani  és  követni,
ott  ne  kételkedjél,  ott  kell  lennie  az  igazi  ecclesia  sancta
katholikának!

A  keresztyén  egység  erősítője  az  ugyanazon  hit.  Mert  jól-
lehet  az  ember  gondolkodásában  eltorzult  és  különbözővé
vált  azon  lelki  tulajdonság,  mellyel  Isten  kegyelmét  felfogja
és  megragadja,  de  azért  mégis  csak  Krisztus  ugyanazon  kereszt-
jében,  Krisztus  ugyanazon  megváltói  halálában  van  megadva
hitünk  egyetlen,  boldogító  tárgya.  A  keresztyén  egyházak  között
lehetnek  eltérések,  Krisztus  keresztje  mindegyik  számára  ugyan-
az  marad.  Minél  erőteljesebben  érvényesülnek  hitünkben  az
emberi  és  földi  vonások  felett  az  isteni  vonások,  annál  inkább
kialakul Krisztushoz való viszonyunkban az egyhit.

A  keresztyén  egység  erősítője  a  keresztség.  Titokzatos
kapu,  melyen  át  Isten  belép  életünkbe  s  melyen  át  mi  belépünk
Isten  országába.  Az  egy  keresztség  azt  mondja,  hogy  a  keresz-
tyén  egyházak  egyformán  ítélik  meg  az  ember  lényegét  és  sor-
sát.  Az  ember  az  eredendő  bűn  halálos  bélyegével  jön  a  földre
s  ezt  a  bélyeget  csak  Krisztus  kihulló  vére  törölheti  le.  Az  egy-
házakat  elválaszthatja  egymástól  a  templomok  különbsége,  a
szertartások  eltérősége,  de  mindig  összeköti  őket  a  keresztség
szentségében  adott  közös  kapu  és  a  benne  biztosított  ugyan-
azon kegyelem.

A  keresztyén  egység  erősítője  az  élő  Istennek  az  egyházban
való  szolgálása.  Lehetnek  történeti  korszakok,  midőn  az  egy-
házban  túlsúlyra  jutnak  az  emberi  törekvések  és  érdekek,  de
története  és  lelkiismerete  mélyén  ilyenkor  is  tűzmagként  ég
küldetésének  tudata:  neki  az  emberek  lelkiüdvösségéért  kell
munkálkodnia,  neki  önmagát  munkaeszközül  kell  odaajánlania,
hogy Isten munkálkodjék általa.

 



354

Láthatjuk  tehát,  hogy  a  keresztyén  egység  nem  a  szerve-
zetben,  nem  a  külsőségekben,  nem  a  szertartásban,  hanem  a
keresztyén  egyház  lényegében  van.  Az  Ágostai  Hitvallás  védő-
irata  így  fejezi  ki  ezt  az  igazságot:  az  egyházak  egysége  nem
a  külső  egyesítésben  van,  hanem  abban,  hogy  egyesíti  a  külön-
böző  hagyományok  alatt  élő  embereket,  kik  ugyanazt  az  evan-
géliumot  fogadják  el,  ugyanazon  Krisztusban  hisznek,  ugyan-
azon Szentlélek erejével élnek!

Közelebb  jutunk  tehát  az  egységhez,  ha  minden  keresztyén
egyház  minél  teljesebben  Isten  lelke  szerinti  egyház  lesz  s  egy-
más  mellett  állva,  határozottan  és  igaz  lelkiismerettel  válaszol
Istennek  hozzá  intézett  kérdéseire.  Mindegyik  egyháztól  meg-
kérdezi  az  Isten:  mit  akarsz?  Isten  Igéjét  uralomra  vinni!  Kinek
szolgálsz?  Egyedül  az  én  Uramnak,  a  Krisztusnak!  Miben  van
erőd?  Nem  magamban,  hanem  a  Szentlélekben!  Miért  vagy?
Nem  magamért,  hanem  hogy  szolgáljak.  Ha  a  keresztyén  egy-
házak  Isten  előtt  állva  komoly  önvizsgálattal,  élő  lelkiismeret-
tel  és  felelősségtudattal  ilyenképpen  válaszolnak  Isten  kérdéseire,
akkor a Lélek erejével munkálkodnak a keresztyén egységen.

Ez  a  keresztyén  egység,  melyet  nem  emberek,  hanem  a
Szentlélek teremt meg!

2.  A  keresztyén  egység  követelésekkel  lép  az  egyházak  és
emberek elé.

Isten  akaratának  megismerését  követeli.  Jöjjünk  tisztába
mindenekelőtt  azzal,  hogy  Isten  akarja  az  egységet.  Ez  az  egy-
ség  nem  egyformaság,  hanem  az  egyformaság  felett  közös
rendeltetésben  való  találkozás.  Nem  a  különbözőség  megszünte-
tése,  hanem  a  keresztyén  egyházak  Isten  által  adott  egyező  vona-
lainak megkeresése.

A  keresztyén  egység  azt  követeli,  hogy  ismerjük  fel  benne
Isten  akaratát.  Lássuk  meg  benne  Isten  tervét.  Higyjünk  annak
lehetőségében,  hogy  a  Lélek  vezetése  alatt  minden  egyház  nem
külsőleg,  hanem  belsőleg  tud  Krisztus  keresztje  alatt  találkozni,
együtt imádkozni és együtt munkálkodni.

A keresztyén egység megfelelő lelki nevelést követel.
Mielőtt  az  apostol  az  egység  alapjára  vonatkozó  elvi  ki-

jelentését  megtenné  és  elmondaná,  hogy  egy  az  Úr,  egy  a  hit,
egy  a  keresztség,  egy  az  Isten,  egészen  egyszerű,  személyhez
szóló  követeléseket  intéz  hozzánk.  Elhivatástoknak  megfelelően
„járjatok   teljes   alázatossággal   és  szelídséggel,   hosszútűréssel,



355

elszenvedvén  egymást  szeretetben,  igyekezvén  megtartani  a
Lélek egységét a békességnek kötelében.”

A  keresztyén  egység  a  keresztyén  egyházak  nagy  elvi  kér-
dése  ugyan,  de  az  részben  az  egyes  embereken  fordul  meg.
Megvalósulása  attól  függ,  hogy  a  különböző  templomokban
imádkozó  emberek  szívéből  mennyi  krisztusi  érzés  sugárzik
egymás  felé.  Nekünk  elhivatásunknak  megfelelően  kell  járnunk.
A  mi  elhivatásunk  pedig  az,  hogy  Isten  gyermekei,  Krisztus  meg-
váltottjai  legyünk,  a  békesség,  a  szeretet,  az  igazság  emberei.
Ennek  megismerése  elvezet  saját  gyarlóságunk  megismeréséhez
és  megtanít  alázatosságra.  Szelídekké  tesz  s  békességgel  tölti
meg  szívünket.  Hosszútűrésre  tanít,  hogy  tudjuk  egymást  el-
szenvedni a szeretetben.

De  ugyanakkor  saját  hitünkben  és  meggyőződésünkben
való  erős  megállásra  int  az  apostol.  Levelének  előző  fejezeteiben
vallási  meggyőződésünk  kidolgozását  és  törhetetlen  hithűséget
követeli.  A  keresztyén  egység  tehát  nem  jelent  közömbösséget.
Nem  követeli  cserébe  vallási  meggyőződésünket  és  hitünket.
Nem  tesz  minket  lelki  jellem-ronccsá,  ki  hitét,  vallását,  meg-
győződését,  hűségét  a  hazug  békesség  és  az  érdek  harminc
ezüstpénzéért  eladja.  A  keresztyén  egység  egészszívű  embereket
keres  minden  egyházban,  mert  Isten  csak  ilyeneket  használhat
nagy munkájában.

A  keresztyén  egység  azután  Isten  segítségének  elfogadását
kívánja.

Az  egység  érdekében  sokat  tehet  az  egyház  és  az  ember,
mégis,  mindez  kevésnek  látszik.  Olyan  nagy  különbség  van  egy-
ház  és  egyház  között,  olyan  mély  szakadék  tátong  a  felekezetek
között,  annyi  szív  van  szeretet  helyett  gyűlölettel,  elfogultsággal
és  féltékenységgel  megtöltve,  hogy  a  keresztyén  egységet  sem
az  egyház,  sem  az  ember  saját  erejével  megteremteni  nem  tudja.
De  a  keresztyén  egyház  is  azért  van,  mert  nem  ember  terem-
tette  azt.  A  keresztyén  egység  is  azért  lehetséges,  mert  nem
ember hozza azt létre. Mindkettő Isten lelkének munkája.

Azért  Isten  azt  kívánja  tőled,  hogy  engedd  az  Ő  Szentlelkét
dolgozni.  Ne  szállj  vele  szembe,  ha  szíved  gyűlöletét  szeretetté
változtatja!  Ne  gátold,  ha  az  egyházak  és  lelkek  előtt  közös  fel-
adatok  gyönyörűségét  feltárja!  Ne  akadályozd,  hogy  a  mély  el-
választó  szakadék  felett  milliók  lelkét  egymáshoz  vezető  híddá
tegye golgotai keresztjét!



356

Ez  a  keresztyén  egység  rejtélye  és  titokzatos  megoldása.
Minél  közelebb  jutnak  az  egyházak  Istenhez,  annál  közelebb
jutnak  egymáshoz.  Minél  teljesebben  szolgálják  az  Igét,  annál
inkább  élik  a  szeretetet.  Minél  inkább  engedik  az  egyház  urává
lenni Krisztust, annál inkább válnak a Lélek által egy néppé.

A  keresztyén  egyházak  időben  való  szolgálatra  rendeltettek.
Szervezetükkel,  hatalmukkal,  szépségükkel,  befejezett  szolgála-
tukkal  együtt  egykor  elmúlnak.  Csak  az  marad  meg  belőlük,
ami  bennünk  Krisztus  keresztjéhez  vezető  út  volt.  Munkájukból
minden  elvész,  amit  önmagukért,  szervezetükért,  hatalmukért,
érvényesülésükért  végeztek  s  egyedül  az  marad  meg,  amivel
Krisztus bélyegét rájegyezték az emberek lelkére.

Mindebből  pedig  az  következik,  hogy  a  keresztyén  egység
nem  az  egyházak  egymással  való  egysége,  hanem  az  egyházak
egysége  a  Krisztussal.  A  keresztyénség  egysége  egyedül  Krisz-
tuson  keresztül  valósulhat  meg  a  Szentlélek  erejében,  a  békes-
ség kötelékében.



Ember- és nemzetmentés.
Nehem.  5,  1—13.  Lőn  pedig  nagy  kiáltása  a  népnek  és

feleségeiknek  az  ő  atyjokfiai,  a  zsidók  ellen.  Valának,  akik
ezt  mondják  vala:  Fiainkkal  és  leányainkkal  együtt  sokad-
magunkkal  vagyunk,  nékünk  gabona  kell,  hogy  együnk  és
éljünk.  —  És  valának,  akik  azt  mondják  vala:  Mind  mezeinket,
mind  szőlőinket,  mind  házainkat  zálogba  kell  adogatnunk,
nékünk  gabona  kell,  mert  éhezünk.  —  Viszontag  valának,  akik
ezt  mondják  vala:  Kölcsön  vettünk  pénzt  a  király  adójáért
a  mi  mezeinkre  és  szőlőinkre;  —  És  ímé,  bár  a  mi  testünk
épen  olyan,  mint  a  mi  atyánkfiainak  testök  s  a  mi  fiaink
olyanok,  mint  az  ő  fiaik,  mi  nékünk  mégis  rabság  alá  kell
adnunk  fiainkat  és  leányainkat,  sőt  vannak  már  rabszolga
leányaink  is  és  nincs  erőnk  arra,  hogy  őket  megválthatnók,
hisz  mezeink  és  szőlőink  másokéi  már!  —  Felette  nagy  haragra
gerjedtem  azért,  mikor  kiáltásukat  s  e  dolgokat  hallottam;  —
És  magamba  szállva,  gondolkodtam  erről  és  megfeddem  az
elöljárókat  és  főembereket,  ezt  mondván  nékik:  Ti  a  ti  atyátok-
fiaival  szemben  uzsoráskodtok!  És  szerzek  ő  ellenök  nagy
gyűlést;  —  És  mondám  nékik:  Mi  megváltottuk  a  mi  atyánk-
fiait,  a  zsidókat,  akik  a  pogányoknak  eladattak  vala,  a  mi
tehetségünk  szerint;  és  ti  is  meg  akarjátok  venni  a  ti  atyátok-
fiait,  s  ők  nékünk  adják  el  magokat?  És  hallgatának  és  nem
tudának  felelni  semmit.  —  És  mondék:  Nem  jó  dolog  ez,  amit
ti  cselekesztek.  Hát  nem  fogtok  a  mi  Istenünk  félelmében
járni,  hogy  valahára  ne  gyalázzanak  már  minket  a  pogányok,
a  mi  ellenségeink?  —  Hiszen  én,  atyámfiai  és  legényeim  is
pénzt  és  gabonát  kölcsönöztünk  nékik;  engedjük  el,  kérlek,
e  tartozást!  —  Adjátok  vissza,  kérlek,  nékik  még  ma  az  ő
mezeiket,  szőlőiket,  olajkerteiket  és  házaikat;  ennekfelette,
a  kölcsönadott  pénznek,  gabonának,  bornak  és  olajnak  száza-
dát  engedjétek  el.  —  És  felelének:  Visszaadjuk  és  tőlők  nem
veszünk  semmit;  úgy  cselekszünk,  amint  te  mondod.  Ekkor
egybehívám  a  papokat  és  megeskettetém  őket,  hogy  e  beszéd
szerint  fognak  cselekedni.  —  Ruhámat  is  megrázám  és  mon-
dék:  Épen  így  rázzon  ki  az  Isten,  minden  embert  az  ő  házából
és  vagyonából,  és  épen  így  legyen  kirázatott  és  üres,  valaki
meg  nem  teljesíti  e  beszédet.  És  monda  az  egész  gyülekezet:
Ámen. És dicsérek az Urat, és e beszéd szerint cselekedett a nép.

Egy  új  világhatalommal  kell  számolnunk,  a  gazdasági  vál-
sággal  és  annak  kifelé  vetülő  alakjával,  a  szociális  nyomorú-
sággal.

Szegénység,  nyomorúság  és  ínség  eddig  is  voltak  s  mindig
lesznek.  A  nagy  városok  villanyfényes  palotasorain  kívül  vannak
elhagyatott  sötét  városnegyedek,  ahol  bérkaszárnyák  hideg  szo-
báiban,  ínségben  élnek  a  nélkülözők.  Ezerszámra  vannak  hajlék-
talanok,  kik  éjnek  jöttén  kapuk  alatt  húzódnak  meg.  Vannak

 



358

penészes,   dohos  pinceüregekben   élők,   kiknek, testét   rongyok
fedik csupán.

Egy  nagy  európai  államot  benépesíthetnénk  a  munka-
nélküliekkel.  Rettenetes  ország.  Cserepezett  földjén  nincs  fa
és  virág.  Kiszáradt  folyóinak  medre  messze  kanyargó  temető-
árok.  Víztelen  kútjaiból  élet  helyett  a  halál  szeme  mered  fel-
felé.  Sápadt  embereinek  csontjáról  lefogy  a  hús  és  izom.  Szemük
tüze  kialszik,  karjuk  tétlenül  csüng  alá.  Homlokukon  halál-
bélyeg.  Rettenetes  ország!  Sok  millió  lakosa  felett  kimondatott
a halálos ítélet. A halál országában, a kaszás halál-király jár.

A  szociális  nyomorúság  jelenségeit  nagy  aggodalommal  fi-
gyeljük.  Meglátjuk  annak  egyetemes  jellegét.  Nemcsak  a  sze-
gény,  hanem  a  gazdag  országokban  is  találkozunk  vele.  Óriási
tömegeket  hajt  hatalmába.  Letiporja  a  társadalmi  osztályokat.
Valóságos  világproblémává  dagadt.  Felismerjük  törvényszerű-
ségét  is.  Létrehozó  okait  nem  magyarázza  meg  a  világháború,
hanem  azok  mélyen  bele  vannak  ágyazva  az  egész  világ  gazda-
sági  rendszerébe  s  elkerülhetetlenül  érintik  gazdasági  életünk
azon  alapfogalmait,  melyek  kőpillérén  a  gazdasági  világ,  az
egyéni  közösségi  élet  felépült.  Éppen  azért  elválaszthatatlan  a
nyomorúság  kérdése  az  emberek  erkölcsi  és  lelki  életétől.  Ag-
godalommal  figyeljük  a  szociális  nyomorúság  jelenségeit  azért
is,  mert  szinte  legyőzhetetlen  hatalomnak  látjuk.  Az  utolsó
évtizedekben  államférfiak,  szociológusok,  közgazdászok,  tudó-
sok  sokat  foglalkoztak  ezzel  a  problémával,  de  nem  jutottak
eredményre.

A  szociális  nyomorúság  általánossága,  törvényszerűsége  és
félelmetes  hatalma  arra  ösztönöznek,  hogy  megmutassuk  annak
legbiztosabb  orvosszerét:  az  emberi  szívet.  A  szív  a  szociális
nyomor  legközelebb  fekvő  orvossága,  mert  a  szív  törvénye
erősebb  az  élet  törvényénél  s  életrendje  hatalmasabb  a  gazda-
sági  életrendnél.  A  szív  érzékenyebb  a  látóidegnél  és  a  hallási
érzéknél,  leleményesebb  a  szociális  próbálkozásnál,  logikusabb
a  tudományos  rendszereknél  és  kimeríthetetlenebb  a  kincses-
szekrényeknél.
1.      Mi a szív munkája a szociális nyomorúság szolgálatában?
1. A szív lát és mérlegel.
2. A szív határoz és cselekszik.

1.  A  szív  lát  és  mérlegel.  Meglátja  és  leméri,  hogy  a  nyo-
morúság mit jelent az egyes ember és a nemzet számára.

 



359

A  próféta  drámai  erejű  leírásában  elénk  lép  a  szociális  nyo-
morúság  eleven  valósága.  A  fogságból  hazatért  Izrael  romokat
talál  mindenütt.  Ha  élni  akar,  országát  újra  meg  kell  építenie,
a népből újra nemzetet kell  nevelnie.

Templomépítéssel,  kezdik  az  új  országépítést.  De  munka
közben  kirobban  a  nép  elégedetlensége.  Összefutnak  a  piac-
téren,  mintha  csak  tüntető  népgyűlést  tartanának.  Felsorolják
panaszaikat.  Népes  nagy  családjuk  van,  fiaik,  leányaik  vannak
és  nincs  gabonájuk,  nincs  kenyerük!  Házukat,  szőlőjüket,  föld-
jüket  immár  zálogba  adták,  mindenüket  eladták,  még  sem
tudnak élni!

A  szociális  nyomorúság  első  következménye  az  éhség.  Hiá-
nyoznak  az  életfeltételek.  Már  pedig  anyagi  alap  nélkül  össze-
omlik  az  élet,  mint  a  pillér  nélküli  ház.  Ilyenkor  nem  segít  az
emberen  tudománya,  műveltsége,  tekintélye,  —  kenyérre  van
szüksége.

Mit  jelentett  Nehemiás  idejében,  hogy  a  tejjel,  mézzel  folyó
Kánaánban  több  ezer  embernek  nem  volt  kenyere?  A  föld  sze-
relmesei  csak  úgy  tudtak  elindulni  a  friss-szántású  barázdán,
hogy  az  állam  adott  nekik  vetőmagot.  Mit  jelenthetett  az  egyes
ember  éhezése?  A  gyermekek  ajkáról  lehervadt  a  mosoly.  Sudár-
egyenes  ifjak  és  hajadonok  arcát  halálos  sápadtság  borította.
Asszonyok,  öregek,  álmatlanul  ültek  életútjuk  szélén,  mintha
saját sírgödrük mellett ülnének.

A  szociális  nyomor  második  következménye  erkölcsi  termé-
szetű.  A  mindennapi  kenyér  és  az  anyagi  biztosítottság  az  élet
erkölcsi  támaszai  közé  tartozik.  Nem  jelent  azzal  egyet,  de  kap-
csolatos  vele.  Az  éhező  ember  kísértései  megsokasodnak.  Lelki-
ismerete  könnyen  elalszik,  ellenállása  meginog.  Kerítővé  válik
gyermekei ajkán a szó: apám, adj kenyeret!

Sokan  lesznek  a  bűn  rabjaivá  a  nyomor  miatt.  Az  éhező
ember  könnyen  csal,  rabol  és  gyilkol.  Az  ínség  éjszakájából  lép
elő  a  családjáért  tolvajkodó  munkanélküli  családapa,  a  testét
áruba  bocsátó  asszony  és  leány,  az  emberi  méltóságából  ki-
vetkőződő  ember,  ki  nem  ismer  lelkiismeretet,  Istent,  törvényt,
hanem  csak  az  élethez  való  jogát  ismeri.  A  nyomorúság  veszé-
lyezteti  az  ember  hitét,  Istenbe  vetett  bizodalmát.  Kiöli  belőle
azt  a  boldogító  gondolatot,  hogy  van  erkölcsi  világrend,  mert
van  Isten.  A  szociális  nyomorúság  melegágya  minden  tagadás-
nak, rombolásnak s felforgató törekvésnek.

 



360

A  nyomorúság  harmadik  következménye  a  nemzet  életében
mutatkozik.

Megérzi  ezt  Nehemiás  is,  ki  prófétai  lélekkel  újjászervezte
nemzetének  életét.  Nézi  az  éhező  tömeget  s  felismeri  feladatát.
Új  országot  kell  építenie  a  romokból.  Még  érzik  a  fogság  szen-
vedéseit  s  a  hosszú  út  megpróbáltatásait,  mégis  elkezdik  a
templomépítés munkáját. Városvédő falakat húznak a magasba.

Mikor  megtudja,  hogy  fiaikat  és  leányaikat  rabságba  kellett
adniok,  lelke  megrázódik.  Mi  lesz  a  nemzettel,  ha  elveszíti  a
jövendő  nemzedéket?  Az  öregek  a  sír  partján  állnak.  Elgyötört
férfiakra  és  asszonyokra  esik  tekintete.  Arcukon  a  gond  szarka-
láb  betűi,  homlokukon  a  nyomor  sápadtsága.  Ezek  nem  bírják
sokáig  a  harcot.  Új  izmos  karokra,  új  váltakra,  új  idegrend-
szerre,  új  szívre  és  új  lélekre  van  szükség!  A  jövendőt  csak
a jövendő nemzedék mentheti meg.

A  szociális  nyomor  enyhítése  a  nemzeti  önvédelem  kérdése.
Jövendőjét  biztosítja  a  nemzet,  midőn  fejlődésének  akadályait
elhárítja.  Ha  a  testéből  való  testről,  a  véréből  való  vérről,  a  fia-
tal  nemzedékről  gondoskodik,  akkor  egyszersmind  kiveti  testé-
ből a bomlasztó elemet.

Hazánk  földjén  szintén  új  ország  épül.  Körülöttünk  sok
minden  romokban  hever.  Nemzedékekkel  együtt  alkotások,
intézmények,  védőbástyák,  erőforrások  semmisültek  meg.  Ezek
megépítéséhez  új  erőre,  új  tudásra,  új  akaratra,  új  életenergiára
van  szükség.  Ha  nem  tudunk  lélekben  erős,  hívőszívű  nemzedé-
ket  állítani  a  régi  helyére  és  ha  nem  tudunk  a  régi  önző  ember
helyett  olyan  új  embert  teremteni,  akinek  szíve  lát  és  mérlegel,
akkor félbemarad az országépítés!

2.  Nem  elég,  ha  a  szív  lát  és  mérlegel,  a  szívnek  határoznia
és cselekednie kell!

Nehemiás  kemény  kézzel  belenyúl  a  nagy  nemzeti  nyomorú-
ságba  és  szociális  intézkedéseivel  megoldja  az  égető  problémákat.
Első  lépése  az,  hogy  elengedteti  az  adósságot.  Visszaadja  az  el-
zálogosított  földeket,  réteket,  szőlőket  és  olajmezőket.  Az
anyagi  könnyítéssel  felszabadítja  az  emberek  lelkét,  idegzetét
és  alkotó  erejét,  úgyhogy  lassanként  egy  bízó,  elszánt  munkás-
sereg áll az épülő falakhoz.

A  nyomorúságot  sokszor  maguk  az  emberek  okozzák.  Más-
kor   a   büntető   és   próbatevő   Isten   akarata   nyilatkozik   meg

 



361

benne.  De  a  nyomorúság  mindenképpen  eszköz  Isten  kezében.
Viseljük  el  türelemmel  s  engedjük  érvényesülni  Isten  nevelő
szándékait.  De  ugyanakkor  teljes  erővel  küzdjünk  mindazon
létrehozó  okai  ellen,  melyek  nem  az  Isten  akaratából,  hanem
az  ember  bűnösségéből  származnak.  Nem  szabad  belenyugod-
nunk  a  nyomorúságba!  Dolgoznunk  kell  ellene!  Keresnünk  kell
megszüntetésének  lehetőségét!  Ne  mondjuk,  hogy  úgyis  hiába!
Ha  Isten  lelkével  vesszük  fel  ellene  a  küzdelmet,  sok  minden-
lehetővé válik.

Nehemiást  annyira  megrázza  a  nyomorúság  látása,  hogy
felháborodik  azon.  Ez  a  szent  felháborodás  a  nyomor  megoldá-
sához  az  első  lépés.  De  ennek  nem  a  nyomorgók  lelkéből  kell
előtörnie,  hanem  a  nyugodtan  élők  és  a  vezetők  lelkéből.  A  fel-
háborodás  átérzése  mindenkire  kötelező,  mert  minden  embernek
törődnie kell embertársai nyomorúságával.

A  második  lépés:  a  magábaszállás  és  Istennel  való  tanácsko-
zás.  Nehemiás  nem határoz  hirtelen.  Magába  száll.  Istennel  beszél.
Tudja, hogy nélküle nincsen megoldás.

Kérdezzük:  mit  tettem  eddig?  Ha  komolyan  akartam  volna,
mit  tehettem  volna  eddig?  Cselekedetem  arányban  áll-e  anyagi
helyzetemmel és körülményeimmel?

A  magábaszállás  a  lelkiismeret  felébredését  jelenti.  A  lelki-
ismeret  pedig  nemcsak  a  múlt  ostorozása,  hanem  a  jelen  köte-
lességeinek  meglátása  is.  Megnyílik  szemem,  fülem,  szívem.
Éget  a  nyomorgók  könnye.  Általjár  az  éhezők  ínsége.  Testvér-
nek érzem az idegent.

A  harmadik  lépés  annak  belátása,  hogy  a  nyomorúságot
csak  áldozattal  oldhatom  meg.  Az  áldozat  szó  tulajdonképen
az egész kérdést megvilágítja.

Az  áldozat  szó  megadja  cselekedetünk  mértékét.  Nem  a
feleslegből  adott  könyöradományról  van  szó!  Húsomba  kell  vág-
nom,  véremből  kell  odaadnom.  Kisebb  kenyérrel  kell  megelé-
gednem!  Másként  kell  életemet  berendeznem!  Meg  kell  nyirbál-
nom  igényeimet,  szórakozásaimat,  életköveteléseimet.  Le  kell
mondanom  egy  bizonyos  jövedelemről,  hogy  azt  más  kap-
hassa meg.

Az  áldozat  megadja  cselekedetem  lelkét.  Szeretetből  cselek-
szem  és  pedig  Isten  iránt  való  szeretetből.  Isten  előtt  állok  ron-
gyos,  éhes,  állástalan  embertársaimmal  együtt  s  szeretem  őket,
mert  szeretem  az  Istent.  Istent  kell  először  meglátnom,  akkor

 



362

majd  meglátom  a  nyomorgót.  Istent  kell  először  szeretnem,
akkor majd szeretem a szegényeket is.

Az  áldozat  szó  meghatározza  az  időt.  Nehemiás  azt  mondja:
adjátok  vissza  még  ma!  Hatalmas  parancsszó  ez:  még  ma!  Gyors
segítésre,  azonnali  segítésre  van  szükség!  Ne  odázzuk  el  a  ma
kötelességét, mert a holnapnak új kötelessége van. Ma, még ma!

Az  áldozat  megadja  a  segítés  módját.  A  földet  visszaadták,
az  adósság  egy  bizonyos  százalékát  elengedték.  De  nem  eléged-
tek  meg  ezzel  az  intézményes  segítéssel,  hanem  egy-egy  család
magára  vállalta  egy  személyről,  vagy  egy  családról  a  teljes  gon-
doskodást.  A  tehetősek  családja  megnövekedett!  Többről  kellett
gondoskodniuk,  a  keresetet  több  között  kellett  megosztaniuk.
Ez  ma  is  a  krisztusi  segítés  módja.  Személy  és  család  szerint
el  kell  vállalni  a  személyeket  és  családokat.  Szegénykereső  útra
kell  elindulni  ezzel  a  hívogató  szóval:  Isten  számodra  ma  az  én
tűzhelyemen  főzette  meg  az  ebédet!  Akkor  azután  majd  jönnek
az  öregek,  a  kúszáltszakállú,  rongyosruhájú  emberek,  a  sápadt
asszonyok,  a  vérszegény  leányok,  az  éhező  gyerekek.  Asztalhoz
ülnek  Isten  nevében.  Esznek  az  Istenadta  kenyérből  és  megáldják
a  kenyéradó  kezet  Isten  nevében.  Jönnek  majd  a  tépett-lelküek,
a  kétségbeesettek,  a  szakadék  szélén  szédülve  megállók,  a  halál
arcába tekintők. Te pedig csendesen melléjük állsz Isten nevében.

Óh,  milyen  boldogság  adni  kenyerünkből,  pénzünkből,  sze-
retetünkből, szívünkből, ha Isten nevében tesszük azt.

íme,  az  ember-  és  nemzetmentést  jelentő  szociális  munka
nemcsak  az  államra,  az  egyházra  és  az  emberi  közösségekre
jelent  nagy  felelősséget,  hanem  az  egyes  emberre  is.  A  legbizto-
sabb  orvosember  mindig  az  emberi  szív  marad,  mely  lát  és
mérlegel,  határoz  és  cselekszik.  Ne  felejtsük  azonban,  hogy  csak
a Jézusban hívő szív lát, mérlegel, határoz és cselekszik.

Nehemiás  befejezte  segítést  követelő  beszédét.  És  íme,  szá-
zak  szívében  visszhangja  támadt.  A  gazdagok  és  szegények
égfelé  tekintettek,  azután  egymásra  néztek  s  végül  a  félbemaradt
templomon  pihentették  szemüket.  Szívük  tűzbe  boruló  oltárrá
vált.  Előléptek  a  papok.  Fogadalomra  emelkedtek  a  kezek.
A  tömeg  ajkán  megzendült  az  imádság.  Nézte,  hallotta  mindezt
a  nyomorúság  népe  és  megnyugodott.  Üjra  kézbe  vették  a  szer-
számot s folytatták a templomépítés munkáját.

Ez  történt  Jeruzsálemben,  Krisztus  születése  előtt,  Nehemiás

 



363

korában.  Vájjon  megtörténik-e  ugyanez  Krisztus  születése  után
1900 esztendővel, a nyomorúsággal sújtott magyar földön?

Szegények,  gazdagok  váljanak  hívő  gyülekezetté.  ínségesek,.
bővelkedők  álljanak  együtt  Isten  elé.  Tanuljunk  meg  segítve  adni
és  hálás  szívvel  elfogadni,  hogy  tudjunk  együtt  Isten  lelke  által
imádkozni és együtt dolgozni a jövendőért.

Isten  lelke  által  titokzatos  dolog  megy  rajtunk  teljesedésbe:
nemzetünk templomát építve, lelkünk templomát is építjük.

 



A nemzet bűnei.

Ezs.  24,  19—20.  Romlással  megromol  a  föld,  töréssel
összetörik  a  föld,  rengéssel  megtörik  a  föld;  inogva  meg-
inog  a  föld,  miként  a  részeg  és  meglódul,  mint  a  kaliba  éó
reánehezedik bűne és elesik és nem kél fel többé.

A  próféta  könyvének  ez  a  néhány  megrázó  igéje  a  nemzet
bűneiről szól.

Lehetségessé  teszi  ezt  az  alkalmazást  az  igének  ama  mé-
lyebb  értelmezése,  mely  szerint  a  föld  mindig  a  népet  jelenti.
Viszont  természetessé  teszi  azt  az  ige  történelmi  kapcsolata,
mely  szerint  mögötte  egy  nép  történelmi  sorsa  elindul  a  maga
szakadékútján.  Szükségessé  pedig  az  a  szomorú  jelenség  teszi,
hogy  a  nemzet  dicsőségéről,  értékeiről,  nagyságáról  szívesen
beszélünk,  de  bűneiről  és  felelősségéről  ritkán  emlékezünk  meg
s a nemzetet még ilyenkor sem állítjuk Isten igéjének a fényébe.

Az  ige  a  nemzet  bűneinek  fajairól  és  azok  következmé-
nyeiről szól.

1.  A  nemzet  bűnei  közül  nem  a  tűnő  jelentőségű,  a  nemzet
rossz  szokásai  közé  sorozható  részletbűnökről  szól  az  ige,  hanem
a  halálhozó  bűnökről.  Azokról  a  bűnökről,  melyek  Isten  tör-
vénye  és  a  történelem  bizonysága  szerint  sírba  döntik  a  nem-
zetet.

Az  ige  három  halálhozó  bűnre  irányítja  figyelmünket:  rom-
lással  megromol  a  nép,  töréssel  összetörik  a  nép,  rengéssel  meg-
törik a nép.

Ennél  az  igénél:  romlással  megromol  a  nép,  a  nemzetnek
Istenhez  való  viszonyára  gondolunk.  A  nemzet  élete  mindig
Istenhez  való  viszonyától  függ.  Különféle  értékek  előnyöket  és
kiváltságokat  biztosítanak  a  nemzetnek.  Fontos  a  jelleme,  a  kul-
túrája,  a  gazdasági  helyzete,  a  felkészültsége,  a  földrajzi  el-
helyezkedése,  de  igazi  életbiztosító  értéke  mégis  csak  magában
az  élő  Istenben  van.  Maradandó  élete  csak  az  Istenben  élő  nem-
zetnek van.
 



365

A  romlás  gyökerében  támadja  meg  a  nemzetet.  Ez  pedig;
azt  jelenti,  hogy  elszakad  Istentől  s  életét  nem  az  Ő  törvényei
és nem az Ő lelke szerint rendezi be.

Sokan  felszabaduló  boldog  érzéssel  gondolják,  hogy  ez  a
bün  nem  terheli  nemzetünket,  mert  hiszen  az  Istentől  elszakított-
ság  bűnével,  a  kommunizmus  szomorú  időszakában,  végleg  le-
számoltunk.  Vigyázzunk,  legyünk  óvatosak  a  felmentő  ítélet
kimondásánál!

Gondoljuk  meg,  hogy  az  állam  keresztyénsége  csak  keret,
amit  az  állami  élet  keresztyén  tartalmával  kell  megtölteni.  Az
állam  akkor  válik  keresztyénné,  ha  törvényeit,  szervezetét,  intéz-
ményeit,  alkotását  és  munkáját  keresztyén  szellem  hatja  át,  ha
bíráskodásán,  kultúráján,  szociális  életén  elömlik  Isten  újjászülő
lelke.

Elmondhatjuk-e  minden  magyar  törvényről,  hogy  az  Isten
törvénye?  Elmondhatjuk-e  gazdasági  berendezkedésünkről,  szo-
ciális  életünkről,  hogy  azokban  Isten  lelke  él?  Elmondhatjuk-e
politikánkról  és  közéletünkről,  hogy  azokban  Krisztus  erkölcsi
követelései érvényesülnek?

Fontos  az  is,  hogy  az  állam  helyesen  értékeli-e  a  nemzetet
s  helyesen  állapítja-e  meg  a  nemzetnek  hozzá  való  viszonyát.
Meglazul  az  államnak  Istennel  való  kapcsolata,  ha  önmagát  ön-
céllá  teszi  s  önmagából  bálványt  farag.  Megszegényedik  a  nem-
zet  igazi  lényege,  ha  nem  tekinti  magát  Isten  teremtményének
s  elfelejtkezik  arról,  hogy  őt  határozott  feladattal  maga  az  Isten
küldte  a  történelem  nagy  munkamezőjére.  Tudnia  kell  azonban
azt  is,  hogy  történeti  küldetését  sohasem  töltheti  be  Isten  elle-
nében, sőt Isten nélkül sem, hanem csak Istennel.

Vájjon  elmondhatjuk-e,  hogy  a  magyar  nemzet  ilyen  állandó
életközösségben  van  Istennel?  Isten  kezében  tudjuk-e  magunkat?
Istentől  kapott  történelmi  feladatért  küzdünk-e  és  Isten  előtti
felelősséggel  élünk-e?  Bizonyos,  hogy  nem  gyűlöljük  Istent!
De  vájjon  nem  közömbös-e  Isten  a  mi  számunkra?  Elég  erős-e
szívünk  istenfélelme,  hogy  belőle  tiszta  nemzeti  élet  fakadjon?
Keresztyén  állam  és  keresztyén  nemzet  vagyunk,  de  vájjon
keresztyénségünkben  mennyi  a  keret,  a  forma,  a  külsőség  és
mennyi a tartalom, a lényeg, az élet?

A  második  halálhozó  bűnt  Isten  igéje  így  fejezi  ki:  törés-
sel  összetörik!  Ez  a  bűn  azt  jelenti,  hogy  a  nemzet  elveszíti
egységét.

 



366

A  nemzetnek  vannak  szükségszerű  tagozódásai.  Mindig
lesznek  szegények  és  gazdagok,  ínségesek  és  bővelkedők,  mű-
veltek  és  egyszerűek,  különböző  nyelven  beszélők  és  különböző
templomban  imádkozok.  Ez  a  tagozódás  azonban  nem  érinti  a
nemzet egységét.

A  nemzet  egysége  a  különbözőségek  felett,  a  nemzet  törté-
neti  küldetésében  és  egyéniségében  van  elrejtve.  A  nemzet  egy-
sége  abban  áll,  hogy  minden  társadalmi  osztály,  műveltségi  és
gazdasági  réteg,  egyház  és  felekezet  megismeri  a  nemzet  törté-
neti  küldetését  s  munkájával  és  életével  beilleszkedik  a  nemzet
egészébe.  Az  a  fontos  tehát,  hogy  minden  magyar  lélek  érkez-
zék  el  a  nemzet  történeti  küldetéséhez  és  minden  magyar  mun-
kája  és  élete  kerüljön  a  nemzet  oltárára.  Aki  munkájával,  életé-
vel,  erkölcsével,  szellemével  nem  illeszkedik  bele  a  nemzet
közösségébe,  hanem  önző  érdekével,  idegen  lelkületével  kisza-
kad  belőle,  sőt  ártalmára  van,  az  töréssel  összetöri  a  nemzet
^egységét.  De  ha  igazságtalan  osztályozással  a  nemzet  tagjainak
egy  részét  másodrendű  állampolgárrá  teszik,  vagy  halálos  ítéletű
szóval  azt  mondják:  neked  nincs  helyed  a  nemzet  oltáránál,  te
nem  teheted  életedet  a  nemzetért  való  áldozattá,  akkor  is  átkos
vaspöröllyel  szétzúzzák  a  nemzet  egységét  és  darabokra  törik
Isten kezének munkáját.

Ez  a  nemzet  második  halálhozó  bűne.  Töréssel  összetörik,
mondja az Ige.

A  nemzet  harmadik  halálhozó  bűnét  így  fejezi  ki  az  Ige:
rengéssel megtörik a nemzet!

A  rengés  a  nemzet  életében  a  belső  erők  együttes  munká-
ját  semmisíti  meg.  Széttépi  és  elválasztja  azt,  amire  a  nemzet-
nek  együtt  és  egyszerre  van  szüksége.  Olyan  pusztító  munkát
végez,  mintha  egy  nagy  gépezet  kerekeit,  acélkarjait,  rejtett
rugóit  és  csavarjait  szétszednék,  vagy  egy  nagy  zenekar  hang-
szereit  szétdobálnák.  A  rengés  a  nemzet  életében  azt  jelenti,
hogy  hiányzik  a  nemzet  különböző  társadalmi  rétegei  és  emberei
között  az  összefogó  munkaegység.  Nem  látják  maguk  felett
azt  a  végső  célt,  melybe,  mint  egy  tápláló  nagy  életfolyamba,
össze  kell  futnia  minden  gondolatnak,  érzésnek,  törekvésnek,
vágynak,  erőnek,  cselekvésnek.  A  nemzet  egyedekre,  vagy  külön-
böző  szempontok  szerint  tagozódó  csoportokra  esik  szét.
Hiányzik  belőle  a  céltudatosság,  a  jövendőbe  tekintés,  az  erő-
összefogás,   egymás   munkájának   értékelése   és   megbecsülése.

 



367

A nemzeti   összetartás   elsorvadása   egyet  jelent   a   nemzet   ön-
gyilkosságával.

Három  halálhozó  nemzeti  bűnről  szólt  a  szentige:  a  nemzet
Isten-nélküliségéről,  az  egység  megbontásáról,  a  nemzeti  munka-
együttesség  hiányáról.  Mindhárom  ugyanazon  forrásból  szárma-
zik:  a  nemzet  önmagán  kívül  él,  vagy  csak  önmagában  él,  de
nem él Istenben.

2.  A  nemzet  bűneinek  következményeiről  az  ige  a  követke-
zőket  mondja:  inogva  meginog  a  föld,  miként  a  részeg,  meg-
lódul,  mint  a  kaliba és  reánehezedik bűne  és  elesik  és  nem kél  fel
többé!

A  nemzet  bűneinek  első  következménye,  hogy  bűnei  rá-
nehezednek.  A  halálhozó  bűnök  nyomonkövetik  a  nemzetet  s  rá-
feküsznek  történeti  életére.  Nem  maradnak  mögötte,  hanem
nyomon  kísérik.  Nem  mellette  helyezkednek  el,  mert  a  nemzet
sohasem  függetlenítheti  magát  bűneitől,  azok  föléje  terpesz-
kednek,  beléje  telepszenek,  mint  egy  rettenetes  kőkolosszus,
vagy  egy  vérszívó  vámpír.  A  nemzet  megy  történeti  útján.  Van-
nak  küzdelmei,  sikerei,  alkotásai,  álmai  és  törekvései,  de  hiába,
bűnei  mindig  ránehezednek.  Küzd,  harcol,  szenved,  vérét  ontja,
kilobbantja  önmagából  származó  erőit,  s  dicsőségét  átragyog-
tatja  megpróbáltatása  felhőin.  Sokszor  nagynak,  dicsőnek,  a
törpe  jelenből  kimagasló  óriásnak  látszik,  homloka  körül  babér-
koszorúvá  válik  a  töviskorona.  Mégis,  minden  hiábavaló:  bűnei
ránehezednek! Nem tud bűneitől szabadulni.

A  halálhozó  bűnök  következményeit  három  megjelölésben
mutatja az ige.

Inogva  meginog  a  nép,  mint  a  részeg.  Elhagyja  józansága,
bölcsesége  és  megfontoltsága.  Kivész  belőle  határozottsága.
Hiányzik  küzdelmének  céltudatossága.  Szétmorzsolódik  benne  a
kiviteli  erő  és  a  biztonság.  Célját  legfeljebb  az  idő,  a  kor,  a
helyzet,  a  pillanat  szüksége  állapítják  meg,  de  nem  az  Isten.
Kinyújtja kezét jobbra-balra, de nem fogja Isten kezét.

Azután  meglódul,  mint  a  kaliba.  Történeti  zivatarok  zúdul-
nak  rá.  Mérgező  szellemáramlatok  lopóznak  köréje.  Hazug  oltá-
rok  köré  seregei  fiainak  egy  része.  Botorul  elveti  életfenntartó
erőit:  hitét,  erkölcsét,  becsületét,  múltját,  hagyományait,  alkot-
mányát.  Egyszerre  csak  kiderül,  hogy  a  nemzet  nem  biztos-
építésű,  bevehetetlen  vár,  hanem  csak  egy  hitvány  kaliba.  Ki-

 



368

lódul  helyéről  és  megsemmisül.  Miért?  Mert  nincsen  eleven  kap-
csolata Istennel és nem fogja egymás testvéri kezét!

A  halálos  bűn  következményének  harmadik  szakasza  a  szín-
játék utolsó felvonása: a nemzet elesik és nem kel fel többé.

Szelíd  bánatú  szomorúság,  ha  a  gyümölcsfáról  leválik  egy
virág  s  lassú  hullással  elpihen  az  avarban.  Nem  kel  fel  többé!
Lelket  rázó  megrendülés,  mikor  életerős  ember  villámsújtotta
tölgyként  elmúlik.  Nem  kel  fel  többé!  Látásnak  is  megdöbbentő,
midőn  rettenetes  szerencsétlenségkor  egymás  mellé  helyezkedik
egy sor koporsó. Nem kelnek fel többé!

A  természet  felzokog,  bánatában  felnyög  az  emberi  szív,
mikor  a  halállal  kerül  szembe.  De  mélységeiben  megborzong
a  történelem,  mikor  évezredes  nemzet  önkészítette  sorsa  betelik
és  a  nemzet  elesik,  összeszedi  maradék  erejét.  Felhasználja
arasznyi  idejét.  Nagy  nehezen  felkel,  de  újra  elesik.  Segítségül
hívja  múltja  dicsőségét.  Újra  elesik.  Kölcsön  kéri  mások  erejét:
újra  elesik!  Egyszer  csak  elérkezik  tragédiája  utolsó  felvonásá-
hoz. Elesik és nem kel fel többé!

Sírját  könnyező  népek  veszik  körül.  Sírfeliratát  ezer  esz-
tendő  dicsőségével  megírja  a  történelem  keze.  De  mindez  nem
változtat  végzetén.  Maga  az  Isten  is  fájdalmában  eltakarja  köny-
nyes  arcát,  mikor  kezének  egyik  teremtése,  egy  küldött-nemzet
múlik  el  az  élők  sorából,  mégis  ítéletté  teszi  az  erkölcsi  világ-
rend  örök  igazságát:  elesett  és  nem  kel  fel  többet,  mert  ráne-
hezedtek bűnei!

Magyar  népem,  néked  beszéltem,  rólad  beszéltem,  gyó-
gyulásodra  beszéltem.  Lásd  meg  halálos  bűneidet  s  ne  felejtsd
el, hogy azoktól egyedül Jézus szabadíthat meg!



Jézus a templomajtóban.
(Gyámintézeti beszéd.)

Márk  12,  41—44.  Leülvén  Jézus  a  templomperselynek  át-
ellenében,  nézi  vala,  hogy  a  sokaság  miként  vet  pénzt  a  per-
selybe.  Sok  gazdag  pedig  sokat  vet  vala  abba.  És  egy  szegény
özvegyasszony  is  oda  jővén,  két  fillért,  azaz  egy  negyed  pénzt
vete  bele.  —  Akkor  előszólítván  tanítványait,  monda  nékik:
bizony  mondom  néktek,  hogy  ez  a  szegény  özvegyasszony
többet  vetett,  hogynem  mind  a  többi,  akik  a  perselybe  vetet-
tek  vala,  mert  azok  mindnyájan  az  ő  feleslegükből  vétenek,
ez  pedig  az  ő  szegénységéből  amije  csak  volt,  mind  beveté
az ő egész vagyonát.

Jézus  az  élőszó  legnagyobb  szobrászművésze.  Ember-jel-
lemző  erejét  hatalmasabbnak  érezzük  a  legkiválóbb  festő  és
szobrász  alkotó  erejénél.  Egy-két  szóval  megrajzolja  egy-egy
ember  alakját,  néhány  szóval  színt  vet  rá,  azután  lelket  lehet
belé  s  szemeink  előtt  megelevenedik  a  szobor.  Ilyen  eleven
szobrokkal  van  tele  az  evangéliom.  Ott  van  a  gazdag  ifjú.  Lelke
sóvárogva  nézi  Jézust,  de  életét  földhöz  kötözi  a  vagyon  sze-
relme  és  megy  lehajtott  fejjel,  könnyeit  hullatva,  mint  az  emberi
erőtlenség  szobra.  Ott  van  a  drágakőkereskedő.  Boldogan  szórja
,  halomba  fárasztó  életmunkájának  gyümölcsét  s  égő  tekintettel
vásárolja  meg  az  egyetlen  igazgyöngyöt:  a  Jézusért  mindent
feláldozó  ember  szobra.  Ott  van  a  tékozló  fiú  alakja.  Rongyokba
burkolt,  elcsigázott  testtel,  porlepett  orcával  megáll  az  édes-
apjától  néhány  lépésnyire.  Az  ember  megérzi,  hogy  tovább
már  nem  mehet.  Vele  szemben  pedig  ott  áll  az  édesatyja,  de
csak  egy  pillanatig  áll.  Éppen  most  indul  fia  felé.  Két  keze
ölelésre  tárul.  Alakja  meghajol,  orcáján  záporként  ömlik  köny-
nyeinek  árja.  Két  szobor  egy  képen:  a  megtérés  és  a  meg-
bocsátás  örök  eleven  szobra.  Nincsen  ennek  a  világnak  írója,
szónoka,  szobrásza,  avagy  festőművésze,  ki  csudálatosabban
tudná megrajzolni ezeket az emberi alakokat.

A  felolvasott  bibliai  szakasz  is  egy  ilyen  eleven  szobrot
állít  szemeink  elé:  az  áldozatkészség  szobrát.  De  ugyanakkor
egy  másik  gondolatot  is  felébreszt  lelkünkben:  Jézust  látjuk  a

 



370

templomajtóban.  Megérezteti  velünk,  hogy  Ő  láthatatlanul  min-
den  templomajtóban  leül  s  nézi  azokat,  kik  a  templom  pad-
soraiból  halk  léptekkel  elindulnak  és  elmennek  a  jótékonyság
ládája mellett.

Erről  szól  mai  prédikációnk:  Jézus  ül  a  templomajtóban.
Hogy  pedig  beszédem  felépítését  könnyebben  figyelemmel  kísér-
hessétek, néhány gondolatállomást megjelölök számotokra.

A  mai  igehirdetés  középpontját  az  a  gondolat  képezi,  hogy
Jézus  minden  templomajtóban  megáll  s  megállapítja  az  emberek
áldozatának a törvényeit. íme, néhány megállapítás:

1.  Perselybe  veted  adományodat,  de  Isten  kezébe  hull  az;
2.  számolgatod  ajándékod  pénzértékét,  pedig  azt  szíved  bizto-
sítja;  3.  mások  segítségére  adsz,  mégis  magad  gazdagodsz
általa.

1.  Vége  van  az  istentiszteletnek.  A  padsorok  lassanként
kiürülnek.  Jézus  odaül  a  szegények  ládájával  szembe  és  nézi  a
templomból  kijövőket,  amint  perselybe  vetik  ajándékaikat.  Jön-
nek  a  gazdagok:  sokat  vetnek  a  perselybe.  Jönnek  a  szegények:
kevesebbet  vetnek  belé.  Egyszerre  csak  jön  egy  szegény  özvegy-
asszony.  Ruhája  szegényes,  rojtos  nagykendő  simul  meghajolt
vállára.  Görnyedve,  csendes  léptekkel  megy,  kezében  kicsi
pénzdarabot  szorongat.  Amint  odaérkezik  a  szegények  ládájá-
hoz,  felemeli  kezét  és  belehullat  két  fillért.  Keveset  érő  kicsike
pénzdarab.  De  Jézus  tekintete  megsimogatja  a  szegény  özvegy-
asszonyt  és  így  szól:  ez  a  szegényasszony  többet  vetett  belé,
hogynem  mind  a  többi.  Mert  ez  a  szegény  özvegy  amije  csak
volt, mind beléveté, az ő egész vagyonát.

Perselyek  állnak  életed  útján.  Templomba  jössz,  megállít
a  templomajtóban.  Hallgatod  a  prédikációt,  csengetyűs  perselyt
tolnak  eléd.  Végigmégy  az  utcán:  eleven  perselyek  jönnek  veled
szembe.  Sápadt  gyermek,  mankóra  támaszkodó  nyomorék,  ma-
gára  hagyott  özvegy.  Hiába  zárkózol  be  szobádba:  megkopog-
tatják  ajtódat  s  gyüjtőívet  nyújtanak  feléd.  Gyűjtenek  kór-
házakra,  árvaházakra,  épülő  templomokra,  jótékony  intézmé-
nyekre,  csak  győzzön  adni  az  ember.  Mondod  is  némelykor:
nem  lehet  ezt  kibírni!  Királyok  kincseskamrája  se  volna  elég
ehhez a sok gyűjtéshez!

Pedig  most  is  egy  nagy  szegény  érkezett  közétek.  Királyi
palástként  borul  vállára  dicsőséges  múltja.  Mögötte  húzódik
betöltött  történeti  munkájának  ezüstuszálya.  Szemében  az  isteni

 



371

szeretet  gyengéd  fénye  lobog.  Homlokán  mártírszenvedésének
felcsillanó  koronája  ragyog.  Jön  feléd:  szeme  könnyben  fürdik,
arca  bánatos,  feléd  szálló  szava  csendes  és  alázatos.  Jön  feléd,
megáll  előtted  és  úgy  tekint  rád,  mintha  szemeden  keresztül
lelkedbe  akarna  betekinteni.  Feléd  nyújtja  kezét,  mintha  nem
is  kezedet,  hanem  szívedet  akarná  hatalmába  ejteni.  Ismered-e
ezt  a  sápadt  arcot,  ezt  a  megremegő  hangot?  Az  evangélikus
anyaszentegyház  szolgáló  leánya,  a  Gyámintézet  jön  ma  tehoz-
zád.  Kinyújtja  kezét  és  így  szól:  nézz  a  messze  távolságba,
templomnélküli  gyülekezetek,  éhezők  nyomorúsága  kiált  feléd!
Templom  és  iskola  nélküli  nép  ajkán  sír  a  zsoltáros  szó:  ,,szom-
júhozik  lelkem  az  Istenhez,  az  élő  Istenhez;  mikor  mehetek  el
és  jelenhetek  meg  az  Isten  előtt?”  Lásd  meg  a  szétszórt  evan-
gélikusságot,  mely  Isten  igéjének  hirdetését  saját  templomában
soha  se  hallhatja,  melynek  iskolásgyermekei  Luther  Kis  Kátéját
alig-alig  tanulhatják.  Lásd  meg  a  felemelt  kezeket,  melyek
Bibliát,  énekes-könyvet  és  imádságos-könyvet  kérnek  és  vár-
nak.  Lásd  meg  az  ország  mezőségein  szétszórt  embercsontokat
és kérdezd meg: megelevenednek-e ezek a tetemek?

Egyszeri  adással  nem  oldhatod  meg  a  kérdést.  Az  adakozás
kötelességét  bele  kell  állítanod  lelki  világodba,  állandóan  kell
adnod.  A  templomból  kivonuló  emberek  mind  adakoztak.  A
szegények  kevesebbet,  a  gazdagok  többet.  De  mindenki  adott.
Az  adakozás  tehát  egyetemes  emberi  kötelesség.  Magyarázata
egyszerű.  Mindent  Istentől  kaptunk.  És  pedig  nem  korlátlan,
szabad  rendelkezésre  nyert  tulajdonul,  hanem  számadásra  köte-
lezett  sáfársággal.  Tanyádat  és  szép  házadat,  kunyhódat  és
kicsi  darabka  földedet  Istentől  kaptad.  Az  asztalra  kerülő  kenyér
is  tőle  való.  Munkaerőd,  életed  és  képességed  szintén  az  Ő
adománya.  És  minden  tulajdonodba  elhelyez  egy  darabkát,  ami
nem  a  tied,  hanem  csak  tereád  bízatott  azzal  a  kötelezéssel,  hogy
azt add tovább a te szegény embertársadnak.

Az  adakozás  tehát  emberi  kötelesség.  Nemcsak  azért  köte-
lességed,  mert  mindent  Istentől  nyertél,  hanem  azért  is,  mert
ember  vagy,  Isten  teremtménye  vagy,  embertársaidnak  testvére
vagy.  Ha  minden  szegénnyel  szemben  fennáll  ez  az  igazság,
mennyivel  inkább  lelki  édesanyáddal:  az  evangélikus  anyaszent-
egyházzal  szemben.  Bármily  sokat  adj  is  neki,  mindig  visszaadsz
csupán,  de  sohase  annyit,  mint  amennyit  te  kaptál  tőle.  Hiszen
lelkedbe  ő   lehel  erőt.   Isten  igéjével  táplál   és  vezet.  Szívedet

 



372

megtölti  hittel,  reménységgel.  Életedet  körülveszi  Krisztus
erkölcsének  tiszta  levegőjével.  Jellemedet  megtisztítja,  új  em-
berré  nevel.  Képesít  arra,  hogy  hasznos  munkával  beilleszkedjél
a  község,  a  társadalom,  a  nemzet  közösségébe  és  betölthesd
emberi  hivatásodat:  adj  és  segíts!  De  értsd  meg,  hogy  ezzel
az  ajándékozó-lélekkel  nemcsak  a  nyomorultaknak,  szegények-
nek  tartozol,  hanem  saját  magadnak  is.  Tartozol  vele  emberi
mivoltodnak s a mennyei Atyához való gyermeki viszonyodnak.

Mivel  legnagyobb  jóltevőd  az  anyaszentegyház,  a  te  gon-
doskodó  édesanyád,  vele  szemben  sokféle  kötelességed  van.
Ezek  közé  tartozik  az,  hogy  segíted  áldott  munkájában.  Anyagi
eszközöket  adsz  kezébe,  hogy  sokakat  részesíthessen  abban,
amiben  te  állandóan  részesülsz.  Neked  van  templomod,  iskolád,
gyülekezeted.  Gondolj  azokra  kiknek  életéből  mindez  hiányzik.
Még  ma  is  felháborodunk  azon,  hogy  néhány  évszázaddal  ezelőtt
elvették  templomainkat  s  elüldözték  lelkipásztorainkat.  De  váj-
jon  építünk-e  templomokat  azokon  a  helyeken,  ahol  szükség
van  rájuk?  Állítunk-e  pásztort  a  szétszórt  nyáj  élére?  Adunk-e
Bibliát,  énekeskönyvet,  imakönyvet  azok  kezébe,  kiknek  lelke
éhezi és szomjúhozza az igazságot?

A  Gyámintézet  egyházunk  jövendő  történetét  írja.  Históriát
jegyezgető  tollát  élő  szívek  vérébe  mártja  és  úgy  írja  lapjait.
Történeti  hivatása  van.  Községekből  gyülekezeteket,  szórványok-
ból  missziói-pontokat,  szétdöntött  oltárokból  őrtornyokat  épít.
A  kihalt  mező  szétszórt  csontjait  újra  megeleveníti  Isten  Szent-
leikének  erejével.  Isten  szavával  hív  téged  is,  hogy  légy  ebben
a  jövendő  történetét  író  munkájában  munkatársa.  Perselybe
dobott  pénzed  Isten  kezébe  hull.  Pénzeddel  eszközt  adsz  egy-
házadnak, hogy teljesítse nagy hivatását.

2.  Számolgatod  adományod  pénzértékét,  pedig  azt  szíved
érzése biztosítja csupán.

Jézus  megállapítja,  hogy  az  özvegyasszony  kicsi  adománya
többet  ér  a  gazdag  nagy  adományánál,  mert  annak  értéke  min-
dig a szív érzésétől függ.

Soknál  az  adakozás  egyszerű  pénz-adás.  Akkor  adják,  ha
kell  és  annyit,  amennyit  kénytelenek.  Ezek  a  rosszkedvű  ada-
kozók.  Azután  vannak  olyanok,  kiknek  szíve  megmozdul,  lelkü-
ket  megégeti  a  mások  fájdalma.  Ezek  a  részvéttel  adakozók.
Azután  vannak  olyanok,  akik  jótékonyságukat  nem  a  pénz-
tárcájuktól,  nem  is  szívük  részvététől,  hanem  erkölcsi  felfogásuk-

 



373

tól  teszik  függővé.  Megérzik  azt,  hogy  nekik  kötelességük  jót
tenni.  Kötelességük  még  akkor  is,  ha  nincsen  bőséges  anyagi
erejük. Még akkor is, ha saját szemeikkel nem látják a nyomort.

Az adakozásnak van gazdasági, lélektani és erkölcsi oldala.
Sokan  az  adakozásnál  tisztán  gazdasági  szempontot  alkal-

maznak.  Megállapítják  életszükségleteiket,  melléje  bejegyzik
bevételeiket.  Megállapítják  a  bevételt,  kiadást  és  a  kettő  egybe-
vetése  alapján  a  hiányt.  Fejüket  rázzák  s  azt  mondják:  nem
tudok  adni,  lehetetlenség,  vagy  odavetnek  egy  kis  összeget:
csak  ennyit  adhatok!  Adnak  elkerülhetetlen  esetekben,  akkor  is
csupán kikényszerített összeget.

A  számtani  igazsággal  nehéz  harcbaszállni!  Bizonyos  azon-
ban,  hogy  a  legtöbb  embernél  a  pénztelenségre  hivatkozás  csak
kifogás.  Rendesen  azért  nem  jut  pénzük  áldozathozatalra,  mert
életberendezkedésük  sokba  kerül.  Vizsgáld  meg  ezt  a  kérdést
saját  magadon.  Tégy  magad  elé  egy  üres  papírlapot  és  írd  fel
rá  ezt  a  három  rovatcímet:  én,  embertársaim,  Isten.  Azután  vedd
számba  anyagi  erődet  s  jegyezd  be  mindegyik  rovatba,  hogy
mennyit  fordítasz  Istenre,  embertársaidra  és  önmagádra.  Ennél
az  utóbbi  rovatnál  jegyezd  fel  külön,  hogy  mennyit  fordítasz
testi  életedre  és  mennyit  lelki  életedre.  Arcpirulással  fogod
tapasztalni,  hogy  az  Isten  rovata  nagyon  szegény.  És  azt  is,
hogy  embertársaiddal  való  társasélet  fenntartására,  a  hozzájuk
való  alkalmazkodásra,  a  közöttük  való  forgolódásra  elég  sokat
fordítasz,  de  nyomorúságuk  enyhítésére,  könnyek  letörlésére,
lelki  kínok  megszüntetésére  nagyon  keveset.  Önmagadnál  is
nagy  tételt  mutat  a  te  testi  életed:  a  terített  asztal,  a  ruházkodás,
az  élvezet  és  keveset  fordítasz  lelki  életed  gazdagítására.  Azt
mondod,  hogy  nem  kerül  az  adakozásra?  Változtass  életszükség-
leteiden s az adakozás gazdasági része azonnal más képet mutat.

Az  adakozásnak  van  lélektani  oldala  is.  Megmozdul  lelked  s
megtelik  részvéttel.  Szánalommal  nézed  az  elédtáruló  szenve-
dést.  Égető  könnyek  hullanak  lelkedre.  Elfojtott  sóhajtásokat
földrendülésnek  érzel.  Szíved  ellágyul,  kezed  megmozdul  s  adsz
jószívvel.

Ez  az  adakozás  a  szívjóság  műve.  Erénye  abban  áll,  hogy
a  szeretet  hajtja.  Gyöngesége  pedig  abban,  hogy  a  nyomor
meglátáshoz  van  kötve.  De  mindenesetre  fontos  rugója  az  ada-
kozásnak, mert a szív érzése nélkül a kéz bőkezűsége értéktelen.

Azután  van  az  adakozásnak  erkölcsi  oldala  is.  Ez  az  ada-

 



374

kozás  legmagasabb  foka,  midőn  emberi  kötelességet  és  szent
hivatást  lát  a  mások  megsegítésében.  Nem  várja  míg  hozzá  men-
nek,  ő  maga  siet  segítségül.  Nem  számolgat  órákon  át,  hanem
lemondásban él, csakhogy a jótett kötelezettségeit teljesíthesse.

Az adakozásnak vájjon melyik rugója erős tenálad?
Az  adakozás  három  mozzanatának  egymásutánja  pedig  ez:

az  első  szíved  szeretete,  a  második  kötelességed  felismerése,  a
harmadik  pedig  az  anyagi  lehetőség  megteremtése.  Ahol  a
szív  megmozdul,  ott  a  segítés  előbb-utóbb  emberi  kötelességgé
válik.  Ahol  ez  a  kettő  egymással  ölelkezik,  ott  az  ember  meg-
keresi  és  meg  is  találja  az  anyagi  eszközöket.  Megtalálod  te
is.  Akkor  is,  ha  szegény  vagy,  akkor  is,  ha  gazdag  vagy.  És  ha
nem  tudsz  többet  adni  a  te  lelki  édesanyádnak,  a  Gyámintézet-
nek  a  kezébe,  hanem  csak  2  fillért,  mint  a  bibliabeli  szegény
özvegyasszony,  akkor  is  többet  adsz,  mint  a  szívtelen  gazdag,
aki  nagy  összeget  helyez  az  oltárra.  Mert  ha  két  filléredhez  hoz-
záadod  szívedet  és  imádságodat,  akkor  az  Isten  ráhullatja  a  te
adományodra  kegyelmes  áldását.  Ki  tudja  megmondani:  milyen,
csodálatos  munkát  végezhet  a  te  két  filléreddel  az  örökkévaló
Isten?

3.  Mások  segítésére  adsz,  mégis  magad  gazdagodsz  meg
általa.

Hazamegy  a  szegény  özvegy.  Arcán  templomi  fényesség
ragyog  s  lelkében  csudálatos  békesség  muzsikál.  Nem  tudom,
várta-e  otthon  meleg  ebéd?  Mosolygott-e  feléje  szeretettől  be-
sugározott  arc?  De  bizonyos,  hogy  szépnek  látta  kis  családját
s  észrevette,  hogy  kicsi  szobája  ablakán  széles  sugárkévében
ömlik  be  az  Isten  napsugara.  Leül  törött  székére  s  úgy  érzi,
hogy még mindig a templomban ül s lelke boldogan imádkozik.

Valahányszor  ajándékot  hozol  Gyámintézetünk  oltárára,
mindig  elősegíted  szent  munkáját.  Építőkövet  viszel  egy  kicsi
gyülekezet  templomfalához.  Oltári  szentedénybe  olvasztod
ezüstpénzecskédet.  Jótékony  kézmozdítással  Bibliát  helyezel
szétszórtan  élő  híveink  asztalára.  Evangélikus  árvák  fölé  hajolsz
s  áldóan  megcsókolod  homlokukat.  Anyaszentegyházadat  építed
és erősíted minden filléreddel.

De  az adakozás  befelé  való eredménye  még  ennél  is  nagyobb.
A  szeretet  kötelességét  gyakorolva,  rájössz  arra  a  nagy  böl-
cseségre,  hogy  míg  másokon  segítesz,  addig  önmagadat  gaz-
dagítod.  Isten  szeretetkövetelését  alkalmazod  önmagaddal  szem-

 



375

ben.  Átalakul  lelked  s  lassan  átalakul  életed  is.  Isteni  kéz  for-
málgatja  lelkedet,  letördeli  önzésed  kiálló  szögleteit,  lepattog-
tatja  szíved  kemény  kőkérgét.  Látásra  nyílnak  szemeid  és  hal-
lásra  füleid.  Panasz-éneket  és  jaj-sikoltásokat  hallasz,  melyeket
azelőtt  sohasem  hallottál  meg.  Rádöbbensz  az  emberek  lelki
nyomorúságára,  Isten  igéje  után  való  éhezésére,  amit  azelőtt
sohasem  láttál  meg.  Az  élet  új  követelésére  érzékennyé  válik
a  szíved.  Megtalálod  vallásos  életed  tartalmát  s  ha  megjössz  is
a  templomból,  nem  szakadsz  el  Isten  lelkétől.  Ujjongó  boldog-
ság  borul  életedre  és  ezerszeresen  fizet  minden  fillérért,  amit
a szeretet oltárára helyeztél.

Ezt  az  üzenetet  küldi  neked  általam  Isten  az  Ő  szentigéjé-
ben.  Eléd  állítja  példaképül  az  egész  vagyonát  feláldozó  szegény
özvegyasszonyt.  Megkopogtatja  szívedet  s  megkérdezi:  mi  ne-
ked  a  te  anyaszentegyházad  és  mi  vagy  te  anyaszentegyházad-
nak?  Felvilágosít  arról,  hogy  nem  a  pénzedet  keresi,  hanem
ennél  sokkal  többet:  a  szívedet.  Nem  is  elégítené  ki  őt,  ha  a
mai  istentisztelet  eredménye  csupán  egy  gazdag  offertórium
lenne,  hanem  azt  kívánja,  hogy  szíved  érzése  hulljon  a  fillérek-
kel együtt a Gyámintézet ládájába.

Ez  az  Isten  üzenete.  Ne  felejtsd  azért,  Jézus  ma  is  a  temp-
lomajtóban áll s leméri a szíved értékét.

 



Jézus a  világtörténelem
országútján.

Ezs.  60,  í—5.  „Kelj  fel,  világosodjál,  mert  eljött  vilá-
gosságod,  és  az  Úr  dicsősége  rajtad  feltámadt.  Mert  ímé,  sötét-
ség  borítja  a  földet  és  éjszaka  a  népeket,  de  rajtad  feltámad
az  Úr,  és  dicsősége  rajtad  megláttatik.  És  népek  jönnek  vilá-
gosságodhoz,  és  királyok.  a  néked  feltámadt  fényességhez.
Emeld  fel  köröskörül  szemeidet  és  lásd  meg,  mindnyájan
egybegyűlnek,  hozzád  jönnek,  fiaid  messziről  jönnek,  és  leá-
nyaid  ölben  hozatnak  el.  Akkor  meglátod  és  ragyogsz  öröm-
től,  és  remeg  és  kiterjed  szíved,  mivel  hozzád  fordul  a  tenger
kincsözöne, és hozzád jő a népeknek gazdagsága.”

A  napkeleti  bölcsek  jólismert  története  a  pogányság  hódo-
latát  fejezi  ki.  Vágyakozó  királyok  elindulnak,  úttalan  utakon
bujdosnak  s  nem  nyugosznak  addig,  míg  a  csillag  el  nem  vezeti
őket Jézus bölcsőjéhez.

Ez  a  világtörténelem  megismétlődő  folytonos  gazdagodása,
csakhogy  ma  Jézus  megy  a  világtörténelem  országútján,  népek-
hez érkezik, megragadja szívüket s a kereszt népévé teszi őket.

A  próféta  látomásában  a  külmisszió  követelése  szól  hoz-
zánk.  Három  kérdést  állít  szemünk  elé:  1.  mit  mond  a  kül-
misszióról  az  ember?  2.  mit  mond  róla  a  Biblia?  3.  mit  akar
vele az Isten?

1.  A  külmisszió  megítélésében  hiányzik  az  egységes  fel-
fogás.  Tagadják  elvi  jelentőségét.  Kétségbevonják  vallásossá-
gunk kialakulásában mutatkozó hatását.

Az  emberek  nagy  többsége  céltalan  erőtékozlásnak  tartja
a  külmisszió  munkáját.  Hivatkoznak  arra,  hogy  a  földön  élő  1535
millió  ember  közül  csak  535  millió  keresztyén  van.  Ezer  millió
nem  keresztyén  él  ezen  a  földön.  Érthetetlennek  tartják  tehát
a  keresztyénség  túltengő  önbizalmát  és  hivatástudatát.  Vájjon
milyen  jogon  gondolhatja,  hogy  reá  bízatott  az  emberiség  meg-
hódítása.  Ugyanezen  cézári  gondolat  támadhatna  másvallásúak
között  is.  Rámutatnak  a  föld  vallási  térképére,  mely  egy  tenyér-
nyi   darabon  a  keresztyénség  világos,  sőt  kizárólagos  elterje-

 



377

dését  mutatja,  más  területen  azonban  a  másvallásúak  sokkal
nagyobb  területeit  látjuk,  ismét  más  területen  pedig  a  pogány
mezők szédítő méretei merednek felénk.

Sokan  felvetik  a  kérdést,  hogy  vájjon  lehetségesnek  tartja-e
a  keresztyénség  ennek  a  kettős  harcnak  győzelmes  megharco-
lását?  A  másvallásúakkal  szemben  képes-e  biztosítani  elsőségét,
a  pogányokkal  szemben  a  maga  diadalát.  Mások  a  külmisszió-
ban  felesleges  erőtékozlást  látnak.  Nem  érzik  azt  kötelességnek
s  úgy  gondolják,  hogy  külmissziói  munka  nélkül  is  lehetnek
jó  keresztyének  és  jó  evangélikusok.  Közelebbi  feladatokra
hivatkoznak.  Rámutatnak  arra,  hogy  egyházunk  vallásos  életé-
nek  sok  kielégítetlen  szükséglete  van:  roskadozik  a  templom,
hiányzik  a  torony,  nincsen  szeretetház  s  a  templom  közösségé-
ben  sok  a  megkeresztelt  pogány.  Érthetetlennek  és  erőtékozlás-
nak  látszik  tehát,  hogy  ők  a  messzeségben  élő  pogányságért
áldozzanak és dolgozzanak.

2. A Biblia egészen mást mond a külmisszióról.
Elmondja,  hogy  a  külmisszió  az  Isten  lelkének  követelése.

Isten  örökkévaló  szeretet,  a  lélek  Istene,  aki  üdvösséget  és  örök
boldogságot  igér  minden  embernek.  Krisztust  nem  egy  népnek
ajándékozta,  hanem  az  egész  világnak.  Figyeljük  meg  az  evan-
géliumban  a  világ  szó  használatát,  mindig  az  egész  világot
jelenti.  Tehát  minden  embert,  minden  fajt,  minden  népet.  Jézus
«létével  és  messiási  hivatásával  kapcsolatosan  is  állandóan  érvé-
nyesül  az  egyetemesség  gondolata.  A  karácsonyi  történet  az
egész  világ  öröméről  beszél.  Jézus  tanítása  az  egész  világnak
szól.  Szenvedése,  keresztfai  halála  és  feltámadása  nem  egy  népé
és  nem  egy  embercsoporté,  hanem  az  egész  világé.  Az  apostolo-
kat  az  egész  világra  küldte  Jézus.  A  missziói  munkát  tehát
Isten  lénye  követeli  és  követeli  azt  Krisztus  messiási  hivatása.
A  Biblia  a  külmissziói  munkát  a  keresztyén  vallás  követelé-
sévé teszi.

A  Biblia  következő  érve  a  külmisszió  mellett  az,  hogy  a
keresztyén  vallás  nem  egy  vallás  a  sok  közül,  hanem  a  vallás.
Bírja  önmagában  mindazon  isteni  tényezőket,  melyek  a  vallás
hivatásának  betöltéséhez  szükségesek,  övé  az  élő,  személyes
Isten.  Birtokában  van  Isten  örökkévaló,  hiteles  és  tökéletes  ki-
jelentése, ígéret szerint bírja az üdvösséget.

A  keresztyén  vallás  tehát  azzal  az  igénnyel  lép  fel,  hogy
meghódítja  a  világot.  Isteni  parancs  kötelezi  erre,  mert  benne

 



378

feltámad  és  felragyog  Isten  dicsősége.  Önmaga  számára  a
keresztyénség  nem  akar  és  ne  akarjon  semmit,  hanem  hogy
Isten  dicsőségét  a  megtérő  emberek  életével  szolgálja.  Kötelezi
erre  a  munkára  a  keresztyénséget  saját  lényege.  Ő  ugyanis
a  világosságot  képviseli  Krisztus  által.  Hivatása  a  sötétséget  el-
oszlatni s Krisztus uralmát biztosítani.

A  Biblia  megvilágítása  szerint  senkisem  lehet  jó  keresztyén
a  külmissziói  munka  meglátása,  elismerése  és  szolgálása  nélkül.
Tőlünk  is  a  keresztyén  igazság  hirdetését  követeli  az  Isten.
Ez  a  kötelezés  zendül  felénk  a  karácsonyi  történetből:  hirdes-
sétek,  ami  néktek  a  gyermek  felől  mondatott  vala!  Ez  szól  hoz-
zánk  a  húsvéti  történetből:  elmenvén  széles  e  világra,  hirdessé-
tek  az  evangyéliumot  minden  teremtésnek.  Ez  tölti  meg  a  pün-
kösdi  történet  messze  szemhatárát  s  megmutatja  a  Lélek  el-
végzendő  munkáját  minden  népek  között:  a  pogányokra  is  ki-
töltetik a Szentlélek ajándéka.

Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy  nem  vagy  Isten  igazi  gyermeke,
nem  érted  meg  a  Krisztust,  ha  keresztyén  kötelességeidet  föld-
rajzi  határok  közé  szorítod.  Nemcsak  a  szomszéd  utcában  lakó
ember  a  testvéred.  Közöd  van  a  zulukafferhoz  és  a  grönlandi
mezőn  élő  eszkimóhoz  is.  Nincsen  jogod  megbotránkozni  az
emberek  és  emberiség  lelki  és  erkölcsi  durvaságain,  ha  lelkükkel
nem  törődsz.  Mit  ér  az  éhínség  felett  sopánkodó  szociális  lelki-
ismeret,  ha  nem  látod  meg  a  távolban  Krisztus  nélkül  vergődő
embereket?  Isten  nem  azért  teremtett  emberré  és  nem  azért
váltott  meg  Szent  Fia  vérével  gyermekévé,  hogy  csupán  arasznyi
körbe  szorítsd  érzelmi-  és  kötelesség-világodat.  Azért  halt  meg
Krisztus  a  keresztfán  mindenkiért,  hogy  te  is  mindenkivel  szem-
ben éreztesd a misszió szolgálatának nagy kötelességét

Ezt mondja a külmisszióról a Biblia.
3. Mit akar a külmisszióval Isten?
Isten  mindig  egyet  akar:  megmenteni  az  ember  lelkétf

Üdvösségre  akar  vezetni  mindenkit!  Az  embereket  gyermekeivé,
Krisztus  megváltottaivá,  az  Ő  népévé  akarja  tenni,  kik  az  Ù
örök  munkaterve  szerint,  az  Ő  általa  adott  erővel,  az  ö  orszá-
gának megépítésén dolgoznak.

Isten  meg  akarja  menteni  a  pogányságot.  Azt  akarja,  hogy
a  sötétség  oszoljék  s  a  népek  éjszakából  világosságra  jussanak.
A  pogányság  kincsévé  akarja  tenni  Krisztus  tudományát  és
keresztjét. Új életre akarja nevelni őket.

 



379

Óh,  milyen  drága  a  missziós  szolgálat!  Viszi  magával  az.
örök  evangéliumot,  hogy  megismerjék  Istent,  meglássák  a
keresztre  feszített  Krisztust  s  elnyerjék  a  kegyelem  új  életet
teremtő  erejét.  Amerre  az  evangélium  halad,  nyomában  oszlik
a  sötétség,  világosság  támad,  élet  sarjad,  lelki-jóság  bontako-
zik  ki  s  új  élet  épült.  Azt  akarja  Isten,  az  örök  szeretet,  hogy
megmentse a pogányságot.

Isten  a  külmisszióval  egységessé  akarja  tenni  az  emberisé-
get.  Azt  akarja,  hogy  a  népek  egybegyűljenek  s  egy  nagy  csa-
lád  tagjaivá  váljanak.  Sok  minden  elválasztja  a  népeket:  nyelv,
föld,  műveltség,  hagyomány,  népi  sajátosság,  életszokás.  Isten
nem  törli  el  ezeket  az  elválasztó  különbségeket,  hanem  ezek
felett,  a  Lélek  által  biztosítja  a  népek  egységét.  Mert  az  emberi-
ség  nem  a  népek  összeségében,  hanem  a  Lélek  egységében
válik erőssé s végső fokon az élő Isten imádásában válik teljessé.

Színes  képet  lát  a  próféta  szeme.  A  sötétségbe  temetke-
zett  földön  világosság  támad.  Népek  arcán  hirtelen  feltűnik
Isten  dicsősége.  Világosságához  népek  és  királyok  jönnek.  Fel-
emelik  szemüket  és  mindnyájan  egybegyűlnek  együttesen.  És
akik  jönnek,  gazdag  ajándékot  hoznak  magukkal.  Ezüst,  arany
roskasztja  vállukat.  Cédrussal,  ciprussal,  platánnal  ékesítik  az  Úr
templomát.  Nem  tétlenkednek,  nem  tétováznak,  nem  gyűlölköd-
nek,  hanem  hatalmas  alkotó  munkába  fognak.  Megépítik  falai-
kat,  oltárt  emelnek.  És  íme,  új  élet  támad  a  régi  romokon.
Világosságuk  nem  a  hold  felhőtakarta,  változó  fénye  lesz,  ha-
nem  maga  a  szent  Isten,  az  örök  világosság.  Napjuk  soha  többé
alá  nem  száll!  Nem  a  maguk  erőfeszítésében  bizakodnak,  hanem
az Úr lesz az ő erősségük.

Ezt  a  látomást  akarja  megvalósítani  Isten  a  külmisszió
munkájával.  Elindítja  az  idegen  pogány  népeket  az  üdvösség
útján.  Hívja  őket  az  evangéliummal  a  kegyelem  országába.
Várja  és  munkáltatja  megtérésüket,  hogy  lelkük,  szívük  és  éle-
tük ajándékát felajánlják néki.

Ebben  a  missziói  munkában  a  magyar  evangélikus  keresz-
tyénségre  is  nagy  munka  vár.  Kelet  felé  fordítjuk  tekintetün-
ket  és  hatalmas  mezőséget  látunk  az  evangélium  világossága
nélkül.  Tudnunk  kell  azonban,  hogy  csak  az  a  nép  misszionál-
hat,  mely  önmagán  már  elvégezte  a  missziói  munkát.  Csak  annak
lelkét  töltheti   be   kielégítetlen   szomjúsággal   a   misszió   köte-

 



380

lessége,  aki  önmagán  megtanulta  a  Megváltó  Krisztus  egyetlen
üdvözítő értékét.

A  próféta  üzenete  világosan  kettéválasztja  a  dolgot.  Először
Izraelnek  kell  felkelnie  és  világosságra  jutnia,  csak  azután  indul-
hatnak  el  az  üdvösség  felé  a  pogány  népek.  Vonatkozik  ez  a
megállapítás  reánk  is.  Missziói  munkánk  csak  akkor  kezdődhetik
meg,  ha  önmagunkon  már  elvégeztük  a  misszió  áldott  munká-
ját.  Krisztus  akkor  lesz  általunk  mások  jövendő  életének  kirá-
lyává, ha őt saját életünk királyává tettük.

Megalázott  és  összetört  nép  keresi  jövendőjének  útját.
És  íme,  Isten  igéjéből  rész  szerint  meglátja  álma  beteljesedését
Isten  összegyűjti  és  eggyé  teszi,  megerősíti  és  meggazdagítja,
biztosítja életét és boldogságát.

Ezt  akarja  Isten  elérni  a  mi  missziói  munkánkkal.  Azt  akarja
tehát,  hogy  emelkedjünk  fel  és  lépjünk  ki  a  sötétségből.  Indul-
junk  el  az  emberi  lélek  örök  szerelmével  és  a  Szentlélek  örök
erejével.  Ennek  a  munkának  az  egyes  emberből  kell  kiindulnia.
Azért  kelj  fel,  lépj  ki  a  sötétségből.  Vágyódj  a  Világosság  után.
Nyújtsd  ki  két  karodat  a  Megváltó  Krisztus  felé.  Akarj  Krisz-
tussal  és  Krisztusban  élni,  hogy  magadon  megkezd  és  elvégezd
missziói munkádat.

Azután  lépj  a  külmissziói  munka  szolgálatába.  Add  oda
szívedet,  életedet,  imádságodat.  Ha  ezeket  odaadod,  akkor  majd
nem  kényszerből,  hanem  önként  hajlandó  leszel  anyagi  áldozatot
is  hozni  azokért  a  távolban  élő  ismeretlen  és  névtelen  testvé-
rekért,  kiknek  Isten  örök  terve  szerint  el  kell  indulniok  a  sötét-
ségből a Világosság felé.



Jézus örök útja.
Diakonisszavezetők konferenciáján.

Máté  9,  35—38.  „És  körüljárja  vala  Jézus  a  városokat
mind  és  a  falvakat,  tanítván  azoknak  zsinagógáiban,  és  hirdet-
vén  az  Isten  országának  evangéliomát  és  gyógyítván  minden-
féle  betegséget  és  mindenféle  erőtelenséget  a  nép  között.
Mikor  pedig  látta  vala  a  sokaságot,  könyörületességre  indul  a.
rajtok,  mert  el  voltak  gyötörve  és  szétszórva,  mint  a  pásztor-
nélkül  való  juhok.  Akkor  monda  az  ő  tanítványainak:  az
aratni  való  sok,  de  a  munkás  kevés.  Kérjétek  azért  az  aratás-
nak Urát, hogy küldjön munkásokat az ő aratásába.”

Ebben  a  bibliai  szakaszban  az  a  legfelségesebb,  hogy  a
múlt eseményein kívül az örök jelenről beszél.

Két  kiszakított  könyvlap  ez  a  történet.  Az  első  Jézus  élet-
történetéből  való,  a  másik  a  keresztyénség  történetéből.  Az  első
a  múlté,  a  második  az  örök  jelené.  Az  első  a  befejezett-életű
Krisztus  életeseménye,  a  második  Krisztus  mentőmunkájának
folytonos megújulása.

A  bibliai  igék  azon  örök  igazságra  emlékeztetnek,  hogy  a
résztvevő  és  hódító  szeretet  mindig  az  élő  Krisztus  örök
munkája.

1.  Minden  szenvedés  Jézus  szívéhez  hatol.  Fáj  neki  a  bél-
poklosok  sorsa  és  a  vakok  tehetetlen  nyomorúsága.  Megsajnálja
a  Jerikó  kapujánál  tapogatódzó  szegény  világtalant  és  sír  lelke
a  Bethesda  partjánál  várakozó  nyomorékok  szomorú  gyülekeze-
tén.  De  a  külső  bajnál  sokkal  égetőbb  fájdalmat  jelent  neki  az
emberek  lelki  nyomorúsága:  a  lélek  bélpoklossága,  a  benső
világtalanság,  az  erkölcsi  gerinc  összeroppanása.  Nem  véletlen,
hogy  midőn  az  evangélista  elbeszéli  Jézusnak  a  városok,  falvak
bejárása  közben  szerzett  tapasztalatait,  csak  egy  szóval  említi
a  „mindenféle  betegséget”,  következő  szóval  már  „mindenféle
erőtlenségről”  beszél,  közvetlenül  utána  pedig  azért  indul
könyörületességre,  mert  „elgyötört,  szétszórt,  pásztor  nélküli
nyájat” lát maga előtt.

Ez  az  örök  különbség  az  ember  és  a  Krisztus  szeretete
között.  Ebben  rejlik  a  keresztyén  mentő  munka  és  a  szociális

 



382

segítő  munka  elválasztó  jellemvonása.  Az  ember  a  nyomorúság
miatt  indul  könyörületre,  Jézus  a  vergődő  lélek  miatt.  A  szo-
ciális  segítés  a  testi  élet  szenvedésein,  hiányain  és  kínjain  akar
segíteni,  a  keresztyén  szeretet  pedig  lelket  akar  megmenteni.
A  szociális  segítés  a  földi  életet  akarja  megjavítani,  Krisztus
mennyei  életet  akar  biztosítani.  Ebben  rejlik  a  keresztyén
szeretet-munka  felsőbbrendűsége,  tisztább  lelkisége  és  eszköz-
volta.  Nem  magáért  van,  hanem  a  lelkekért,  nem  öncél,  hanem
eszköz,   nem  önmagából   erősödik,  hanem  Isten   kegyelméből.

Ebben  van  a  résztvevő  szeretet  korlátlansága:  nem  ismer
határokat.  Emberek  közé  húzhatnak  elválasztó  vonalakat.  Állami,
politikai,  gazdasági  határokkal  elkülöníthetik  egymástól  a
népeket.  Kettőt  nem  lehet  határok  közé  szorítani:  az  emberi
nyomorúságot  és  az  isteni  szeretetet,  a  szükséget  és  a  köte-
lességet.

Ezért  a  résztvevő  szeretet  munkája  mindig  befejezetlen.
Hiába  oldja  meg  szűkebb  területre  vonatkozó  feladatait,  soha  se
képes  kiejteni  ezt  a  szót:  én  már  elvégeztem  munkámat!  A  régi
munkatér  mellé  új  munkamezőt  keres.  Magához  öleli  közvetlen
közelében  lévő  gyermekeit,  kik  kezét  fogják,  ruhájába  kapasz-
kodnak,  ölébe  telepednek,  keblére  simulnak,  de  azután  felemeli
fejét  s  könnyes  tekintettel  messze  távolságokba  néz.  Elgyötört,
szétszórt,  pásztor  nélkül  való  juhokat  lát,  emberek  testi  és
lelki  betegségét  és  mindenféle  erőtlenségét.  Messze  távolságból
halk  sóhajtást  hall,  —  óh,  a  szív  érzékenyebb  műszer  a  seiz-
mografnál!  —  gondolj  ránk,  segíts  rajtunk!  És  könyörületes-
ségre indul.

Ebben  van  a  résztvevő  szeretet  szent  elégedetlensége.  Min-
denért  hálás,  mindennek  örül,  de  mindig  elégedetlen  önmagával
és  mindig  új  munkára  vágyódik.  Megy  városokba,  falvakba,
pusztákra  s  szívet  visz  magával.  Kicsoda  megy?  Néhány  ember?
Kisebb,  nagyobb  ember-csoport?  Szervezet,  egyesület,  vagy  vala-
miféle szövetség?

Óh nem! Jézus megy: az élő Jézus!
2. A szeretet-munka mindig hódító munka.
A  szeretet  azért  hódít,  mert  az  tulajdonképpen  Isten  álta-

lunk  elvégzett  munkája.  Az  igazi  szeretet  mindig  engedelmes
meghajolás  Isten  parancsolása  előtt.  Benne  Isten  önmagát  érvé-
nyesíti.  Övé  a  munkamező,  a  parlagon  heverő  föld,  az  elhanya-
golt,  a  kielégítetlen  szomjúhozó  lélek.  Övé  a  kemény  föld  alatt

 



383

alvó  vetés  és  az  ígéretben  szunnyadó  aratás.  Kell  tehát,  hogy övéi
legyenek  a  munkások  is.  Nem  az  ember-erő  piacán  vásárolt  bér-
munkások,  nem  is  a  dicsőséget  és  eredményt  kereső  munka-
vállalkozók, hanem Isten elhívott szolgái.

Belső  elhívás  hajtja  őket.  Ez  a  küldetés  szolgálattá  teszi
életüket,  áldozattá  munkájukat.  Istentől  kapják  küldetésüket,
Isten  lelke  rajzolja  eléjük  mindennapi  munkaprogrammjukat.
Erejüket  tékozolva  boldogan  dolgoznak,  mint  az  élő  Isten
engedelmes eszközei.

Örökkévaló  hang  zendülését  hallják:  szükségem  van  rád,
szükségem van fejedre, szívedre, akaratodra és életedre!

Hittel  feleljen,  kihez  ez  a  szózat  elérkezik:  Uram,  hallja  a
te szolgád, engedelmeskedem!

A  szeretetmunka  hódít,  mert  alázatos.  Számot  vet  feladatai-
val,  a  fennálló  viszonyokkal,  a  rendelkezésre  álló  anyagi  és  lelki
erőkkel,  de  belekalkulálja  számításába  az  örökkévaló  isteni
tényezőt  is.  Számol  annak  erejével,  ki  feladatot  tár  eléje  és
munkára  hívja  őt.  Isten  kegyelméből  táplálkozik  s  belőle  merít
reményt  és  bátorságot.  Mindenét  odaadja,  boldogan  elégeti
önmagát,  mint  a  Krisztus  képét  megvilágító  oltári  gyertya,  de
jól  tudja,  hogy  minden  erő  és  eredmény  egyedül  Istentől  való.
Napi  küzdelmek  sodrába  áll,  de  magasabb  erő  hajtja.  Küzdelme,
viaskodása  és  győzelme  nem  az  övé,  hanem  az  Istené.  Mikor
azután  számot  vet  munkájával,  csalódásával,  megépült  és  romba-
dőlt  templomfalaival,  kigyulladt  és  elhamvadt  oltár  füzeivel,
a  kereszt  felé  fordítja  tekintetét:  nem  én,  Te  győztél,  örökké  élő
Krisztus!

A szeretetmunka hódít azért is, mert lélekért küzd.
Nem  pillanatnyi  tetszetős  eredményért  harcol,  hanem  a

lélekért.  Nem  monumentális  alkotásokban  látja  munkája  igazo-
lását,  hanem  a  száraz  csontok  megelevenedésében  s  az  elveszett
lelkek  Istenhez  fordításában.  Hódító  erővel  veti  magát  munká-
jába.  Legyen  bár  a  munkatér  széles,  az  akadály  sok,  a  nyomorú-
ság  megrendítő,  kiáltsanak  bár  feléje  elgyötört,  elhagyott  lelkek
légiói,  legyen  bár  anyagi  ereje  elenyészően  kicsi,  bízik  a  szeretet
hódító  erejében,  mert  Krisztus  szeretetével  lélekért  viaskodik.
Ha  a  porból  fel  tud  emelni  egy  lelket,  ha  rajta  láthatóvá  tudja
tenni  Isten  bélyegét,  akkor  csendes  boldogsággal  áldja  azt,  ki
emberi munkáját örök kegyelemmel diadalra viszi.

Megkérdezik  tőle:  mit  akarsz?  Feleli:  világot  hódítani!  Egy

 



384

országot,  új  földterületet,  elhanyagolt,  idegen  népet.  Nem  azon-
nal,  nem  holnap,  nem  holnapután.  Istennek  van  ideje.  És  ha  csak
kicsi  embercsoport  lesz,  ha  csak  egyetlen  emberlélek  lesz:  Isten-
nek  elég  ahhoz,  hogy  rajtuk  keresztül  ezrek  számára  égig
növessze  a  keresztet.  A  munkatér  önmagát  szélesíti.  Egy  lélek
tüzétől  százak  élete  fog  tüzet.  Az  evangéliom  néhány  mélyből
ásott  kövéből  oltár  és  élet-templom  épül  s  a  pásztor  nélküli
szétszórt  nép  boldogan  hajol  Krisztus  pásztorbotja  alá.  A  szere-
tet diadalmasan hódít!

Kicsoda  cselekszi  ezt?  Ember,  ember-csoport,  intézmény,
szövetség?

Nem!  Városokon,  falvakon,  pusztaságokon  és  temetőfölde-
ken  áthalad  egy  fényben  sugárzó  alak  s  lépései  nyomán  élet
támad  a  kiaszott,  elátkozott  mezőkön.  Lelkek  ébrednek,  sere-
gek gyülekeznek, Istentől új életek születnek.

Emeljétek  fel  hát  kezeteket  s  intsetek  hódolatot  a  küz-
delemről  küzdelemre  menő  győztes  hős  felé:  Halleluja,  örök-
élő Krisztus!



Világosságot látó
és világosságban élő nép.
István király ünnepén.

Ezs.  9,  2—3.  „A  nép,  mely  sötétségben  jár  vala,  lát  nagy
világosságot.  Akik  lakoznak  a  halál  árnyékának  földjében,
fény  ragyog  felettük.  Te  megsokasítod  e  népet,  nagy  örömöt
szerzessz  néki  és  örvendeznek  előtted  az  aratók  örömével  és
vigadoznak, mint mikor zsákmányt osztogatnak.

Az  ősi  Alba  Regia  falai  között  törvényt  hozott  a  nemzet.
Hálája,  elhatározása  és  fogadalma  bizonyságául  elmondotta,
hogy  az  első  apostoli  király,  Szent  István,  magasabb  életre
vezette  a  nemzetet  s  az  ő  alkotásának  köveiből  épül  meg  a  jö-
vendő magyar nemzet.

Azután  megkondultak  a  harangok,  annak  jeléül,  hogy  ebben
az ünneplésben jelen van az örökkévaló Isten.

Ennek  az  igazságnak  meglátására  szükség  van.  Meg  kell
látnunk  azt,  hogy  a  történelem  képének  kialakulásában  '  csak
látszólag  érvényesülnek  kizárólagos  erővel  az  emberi  tényezők.
A  történelem  emberi  képe  mögött  Isten  arca  világol  s  a  múlandó
idő  felett  megjelenik  az  időfeletti,  az  emberi  akarat  felett  Isten
örök végzése.

Ha  ezzel  az  igazságszemlélettel  nézzük  a  történelmet,  akkor
meglátjuk,  hogy  az  első  apostoli  király  nemcsak  a  történelem
nagy  hőse,  hanem  Isten  munkaeszköze  is.  Nemzetmentő,  ország-
építő  alkotása  nemcsak  a  történelem  kiválasztottjának  munkája,
hanem Isten örök munkatervének megvalósítása is.

Az  első  apostoli  király  történeti  jelentőségét  Ézsaiás  pró-
féta  messiási  próféciájában  szemléljük,  midőn  szólunk  1.  a  vilá-
gosságot látó népről és 2. a világosságban élő népről.

1.  A  próféta  messiási  próféciája  a  magyar  népre  vonatko-
zólag  is  igazságot  fejez  ki.  „A  nép,  mely  sötétségben  jár,  lát
nagy  világosságot,  akik  lakoznak  a  halál  árnyékának  földjében,
fény ragyog felettük.”

Krisztus  jelenti  a  sötétséget  eloszlató  világosságot  s  a  halál
árnyékából való kiszabadulást.  



386

Isten  ezt  a  munkát,  az  első  apostoli  királyra  bízta.  A  vilá-
gosság  emberévé  tette,  hogy  a  magyar  népet  az  egyetlen  Vilá-
gossághoz vezesse.

Ebben  a  történeti  küldetésben  érvényesült  István  király
uralkodói  bölcsesége.  Európai  áttekintésű  szemlélettel  világo-  *
san  meglátta,  hogy  a  magyar  nép  nemzetté,  az  ország  állammá
csak  a  keresztyénség  elfogadása  által  válhatik.  Egyedül  a  keresz-
tyénség  emelheti  a  magyart  nyugat  művelt  nemzetei  sorába.
Egyedül  a  keresztyénség  adhatja  meg  a  népek  együttesében  el-
ismertetésének  feltételét.  A  keresztyénség  a  nemzet  életkapuja.
A  küszöbön  innen  a  halál  szakadéka  tátong  feléje,  túl  az  élet
ezerigéretű boldogsága hívja.

Uralkodói  bölcsesége  kiegészült  államférfiúi  erejével.
Keresztyén  alapra  helyezte  az  állami  életet.  A  keresztyénséget
a  nemzeti  élet  pillérévé  tette.  Kiépítette  az  állam  szervezetét.
Megszervezte  a  honvédelmet.  Az  erkölcsöt  megzabolázta.  A  lo-
vagi  erényeket  Krisztus  lelkével  megnemesítette.  Megtisztította
az  emberek  életét  s  hódító  útján  elindította  a  keresztyén
kultúrát.

István  király  történeti  nagyságához  elegendő  lenne  ural-
kodói  bölcsesége  és  államférfiúi  munkája.  Ezek  alapján  is  el
kell  ismernünk,  hogy  egy  nagyelgondolású  uralkodó,  a  nemzeti
élet  alapgyökereit  felismerő  államférfi,  hatalmas  szervező  em-
ber,  ki  megértette  kora  követelését  s  jövendő  századokért
dolgozott!

De  István  király  történelmi  nagysága  nem  a  mulandó  kor,
hanem  az  örökkévalóság  síkjában  nyer  megállapítást.  Ő  nem-
csak  az  ember  által  alakított  történelemnek,  hanem  az  Isten
által  írt  történelemnek  is  munkása.  Nemcsak  a  nemzet,  hanem
az Isten embere is.

Isten  emberévé  lesz  azáltal,  hogy  a  világosságot  nem  azo-
nosítja  a  keresztyénség  földi  intézményével,  hanem  azt  Krisztus
élő  személyében  látja.  Nem  elégszik  meg  azzal,  hogy  a  nép
felett  felragyogtatja  a  keresztyénség  világosságát,  hanem  az  élő
Krisztusban  megjelent  világosságot  minden  ember  drága  kin-
csév  akarja  tenni.  Mert  a  sötétségben  világosságot  csak  Krisz-
tus ad, a halál földjéről csak Krisztus vezethet ki.

István  király  ezért  tekint  ránk  hármas  orcával.  Egyik  arca
királyi  arc:  bölcs,  élesszemű,  előrelátó.  Második  arca  állam-
férfi   arc:   határozott,   elszánt,   kemény.   Harmadik   arca   hívő

 



387

ember-arc:  szemében  az  Istennel  való  közösség  fénye,  szívében
az ige áhítata, lelkében az odaadás boldog szolgálata.

Ebből  a  három  arcból  kiformálódik  István  király  törté-
nelmi  alakja.  Uralkodói  bölcseséggel  kitervezi  nemzete  életének
jövendő  irányvonalait.  Államférfiúi  képességeivel  megkeresi  a
megvalósulás  útját  és  eszközeit.  Hívő  vallásos  meggyőződésével
pedig  megtölti  az  egészet  Krisztus  lelkével.  Bölcs  király  és  nagy
államférfi,  mert  az  ige  kenyerén  élő  hívő  ember,  ki  életével
és  munkájával  azt  hirdeti  sötétségben  járó  népének:  Gyermek
születik,  fiú  adatik  nékünk  és  az  uralom  az  Ő  vállán  lesz  és
hívjuk  nevét  csodálatosnak,  tanácsosnak,  erős  Istennek,  örökké-
valóság Atyjának, békesség fejedelmének.

Köszönjük  meg  Istennek,  hogy  a  halál  földjén  sötétségben
járó  nemzetünk  számára  vezért  adott,  ki  megmutatta  néki  a
Krisztusban kigyulladt örök világosságot.

2.  De  István  király  azt  is  érezte,  hogy  a  világosságot  látó
népnek világosságban élő néppé kell lennie.

Az  első  apostoli  király  nem  elégszik  meg  azzal,  hogy  a
sötétségben  élő  népnek  megmutatja  a  felette  felragyogó  vilá-
gosságot.  Azt  akarja,  hogy  állandóan  a  világosságban  éljen.
Az  állami  élet  szerkezeti  felépítésével,  az  egyház  munkahálóza-
tának  megteremtésével,  az  egyházi  hatalom  anyagi  független-
ségének  és  tekintélyének  biztosításával,  az  igazságszolgáltatás
és  közigazgatás  szellemének  keresztyén  tartalmával,  az  egyéni
és  családi  életet  irányító  törvényekkel  arra  törekedett,  hogy
a  magyar  nép  necsak  a  keresztyénség  elfogadása,  hanem  Krisz-
tusban való élete által is keresztyénné legyen.

A  reménység  távolkéklő  bércormairól  a  próféta  ígérete
integetett  feléje:  Isten  Krisztusban  megsokasítja  a  népet,  meg-
áldja  az  aratók  örömével  és  a  zsákmányban  részesültek  boldog-
ságát árasztja reá.

A  prófécia  századokon  át  kiteljesülő  megvalósulását  a  törté-
nelem  bizonyítja.  Szálljon  hála  az  örökkévaló  Istenhez,  kinek
színe  előtt  magasztalással  elmondjuk,  hogy  a  keresztyénség
által  népét  minden  időkben  megsokasította  és  az  aratók  örö-
mével meggazdagította.

Hálaadásunkba  a  keresztyén  ünneplés  erőteljes  alaphangja
szövődik:  a  számadás  és  a  bűnbánat.  Az  a  kérdés,  hogy  a  mai
magyar nép miként őrzi István király örökségét?

A  keresztyénség  nem  befejezett  dolog,  hanem  állandó  fejlő-

 



388

dés,  Istenből  áramló  élet.  A  magyar  állam  keresztyénségéhez.
nem  elegendő  István  király  alapvetése,  hanem  Krisztus  folyton
munkálkodó,  megszentelő  lelkére  van  szükség.  A  nemzetnek
egészében  és  részeiben  át  kell  hatva  lennie  a  keresztyénség  szel-
lemétől,  hogy  minden  intézménye  és  intézkedése,  alkotása  és
törvénye,  politikai  és  kulturális,  szociális  és  gazdasági  élete  az
evangéliumon  nyugodják.  Vezetőit  nem  teszi  István  király  mun-
kájának  továbbépítőivé  az  ő  külsőleges  keresztyén  voltuk,  ha-
nem  egyedül  Krisztusban  gyökerező  hívő  életük.  Nem  politikus
keresztyénekre,  hanem  keresztyén  politikusokra  van  a  magyar
nemzetnek  és  Istennek  is  szüksége.  A  magyar  népet  sem  teszi
keresztyénné  valamely  keresztyén  egyházhoz  tartozása,  hanem
egyedül  az  élő  Krisztussal  való  életközössége.  Valósággá  kell
tennie  az  isteni  kegyelemmel  élést,  azt,  hogy  Jézus  vállán  lesz
minden  hatalom  és  Ő  lesz  a  magyar  nép  számára  a  csodálatos,
a  tanácsos,  az  erős  Isten,  az  örökkévalóság  Atyja,  a  békesség
fejedelme. Jézus lesz az örökélő Király.

A  prófécia  megvalósul:  Isten  megsokasítja  a  népet!  A  ke-
resztyénség  tiszta  szelleme  távolállókat  egymáshoz  vezet,  ellen-
feleket  egy  táborba  gyűjt,  ellenségeket  testvérekké  tesz.  Temető-
földön  fekvő  közömbös  holttetemeket  megelevenít  és  élővé  tesz.
A  közösség  szempontjából  értéktelen,  önző  emberekből  új  em-
bereket  nevel.  Lelkükben  felébreszti  a  szeretetet,  a  kötelesség-
tudatot,  a  felelősségérzetet  a  magyar  nép  iránt.  Nincsen  hatal-
masabb  toborzója  a  magyarságnak,  mint  Jézus  népet  meg-
sokasító  Szentlelke!  És  nincsen  nagyobb  emelkedése  és  nagyobb
gazdagodása,  mint  hogy  Isten  hívő  népe  megkapja  az  aratók
örömét.

Külső  és  belső  szétdaraboltságunk,  nehéz  bizonytalanságunk
és  megalázottságunk  idején,  necsak  a  felfelé  szálló  sóhajtást
halljuk  meg:  Hol  vagy  István  király,  téged  magyar  kíván!  Hall-
juk  meg  a  felülről  szálló  szózatot  is:  Hol  vagy,  magyar  népem,
téged szívem kíván!

István  király  történelmi  nagyságához  méltó  ünneplés  csak
az  lehet,  hogy  álmait  igyekezünk  megvalósítani.  Dolgozzunk
Krisztusban  hívő  lélekkel  az  első  apostoli  király  álmának  meg-
valósításán,  hogy  magyar  földön,  történelmi  küzdelme,  keresz-
tyén  hite,  erkölcsi  nagysága,  összetartása  és  becsületes  munkája
által  erős,  hatalmas  legyen  a  magyar  és  felette  állandóan  ragyog-
jon Krisztus dicsőségének fénye!

 



A nemzet életkútja.
Hősök ünnepén.

//.  Sámuel  23,  14—17.  „Dávid  akkor  a  sziklavárban  volt,
a  Filiszteusok  őrsége  pedig  Bethlenemnél.  Vizet  kívánt  valá
pedig  Dávid,  és  monda:  Kicsoda  hozna  nékem  vizet  innom
a  bethlehemi  kútból,  mely  a  kapu  előtt  van?  Akkor  a  három
vitéz  keresztül  tört  a  Filiszteusok  táborán,  és  merítenek  vizet
a  bethlehemi  kútból,  mely  a  kapu  előtt  van,  és  elhozván,  vivék
Dávidnak,  ő  azonban  nem  akará  meginni,  hanem  kiönté  azt
az  Úrnak.  És  monda:  Távol  legyen  tőlem  Uram,  hogy  én  ezt
míveijem:  avagy  azoknak  az  embereknek  vérét  igyam-é  meg,
kik  életöket  halálra  adva  mentek  el  a  vízért?  És  nem  akará
azt meginni. Ezt mívelte a három hős.”

Ez  a  vasárnap  a  hősök  vasárnapja.  Legyen  úgy  a  hősök
vasárnapja,  hogy  a  nemzet  vasárnapja  legyen.  És  úgy  legyen
a nemzet vasárnapja, hogy az Isten vasárnapja legyen.

A  történelem  küzdőterére  állított  nemzet  olyan,  mint  egy
óriási  ember,  aki  hősi  és  emberi  jellemvonásai  által  válik  nagy-
gyá.  A  történelmi  küldetés  ezüstfelhője  veszi  körül.  Magasztos
célokért  küzd.  Szíve  tiszta  érzelmek  kohója.  Lelke  napfelé  szár-
nyaló  sas.  Jelleme  fémjelzésű  aranyérték.  Életében  nemesség,
jóság, bátorság találkozik.

Ez  a  hatalmas  óriás  szabályszerű  emberi  életet  él.  A  ter-
mészeti  és  erkölcsi  világ  törvényei  rá  is  érvényesek.  Van  napi-
munkája.  Reggel  kötelesség  köszönti,  este  számonvevés  búcsú-
zik  tőle.  Vannak  álmai,  vágyai  és  törekvései.  Van  szíve,  értelmi
képessége  és  lelkiismerete.  Vannak  elutasíthatatlan  életszükség-
letei.  Szüksége  van  mindennapi  kenyérre,  tiszta  levegőre,  éltető
napsugárra és izmosító zivatarra.

Az  élet  törvénye  szerint  nélkülözhetetlen  szükségleteit  ösz-
szefoglalva,  azt  mondjuk,  hogy  a  nemzetnek  életkútra  van  szük-
sége.  Akkor  tudja  önmagán  kidolgozni  történelmi  alakját  és
hősi  jellemét,  ha  van  életkútja.  Nincsen  nemzeti  nagyság  élet-
kút  nélkül.  Ennek  az  életkútnak  emberi  és  isteni,  földi  és  égi
tartalma van: vér, verejték, lélek és kegyelem.

1.  A  felolvasott  bibliai  szakasz  harcmezőt  állít  szemeink  elé.
Vérázott  mezőn  vitézek  halálhörgése  hallatszik.  Felégett  olajfa-

 



390

ligetekben  sápadtarcú  hitvesek  és  anyák  gyászolják  elesett  ked-
vesüket  s  nevetést  felejtett,  kisírtszemű  gyermekek  hasztalan
várják édesapjukat.

Egyik  oldalon  Izrael  népe  áll, a  másikon  a  filiszteusok  népe.
Dávid  király  az  Adullain  barlangban,  a  filiszteusok  a  Réfaim
völgyben.

Ekkor  Dávid  király  azt  parancsolja,  hogy  törjön  át  néhány
vitéz  az  ellenséges  gyűrűn  s  hozzanak  neki  a  bethlehemi  kút
vizéből. Ez volt az ő népének az életkútja.

Elindul  három  névtelen  vitéz  s  kevés  vártatva,  megtöltött
korsóval  visszaérkezik  három hős.  És  ime,  a  korsó  vizében  hősök
vére  piroslik.  A  király  arca  felragyog.  Boldogan  emeli  ajkához
a  korsót,  de  azután  mégis  elhárítja  magától.  Kinyújtja  kezét  s
a  véres  vizet  áldozatul  ráhullatja  Isten  oltárára.  A  hősök  vére
áldozat a nemzet oltárán.

A  hősök  vére  mindig  a  nemzet  életkútjába  csörgedezik  bele.
A  honfoglaló  magyaroknak,  a  tatárdúlás  eltiport  seregének,
nemzeti  létünk  nagy  temető-ármádiájának  patakokban  ömlött
vére  évszázadok  rétegein  át  belezuhogott  a  nemzet  életkútjába.
A  világháború  győzhetetlen  magyar  seregének  a  vére  is  a
nemzet  életkútjába  csorgott.  Idevezetett  útja  a  felvidéki  hősök
vérének  is,  kik  a  visszatérő  magyarföld  és  a  visszavárt  magyar-
föld  hantjait  áztatták  kiomlott  vérükkel.  így  azután  végelátha-
tatlan  néma  ármádia  húzódik  történelmünk  ködbeboruló,  kékes
hegyláncának  taraján.  Elől  halad  csontvezérük  lógófejű  paripán,
előrehajolt  testtel  s  vállára  támasztva  viszi  a  magyar  zászlót.
A  mögötte  húzódó  csontarcú  vitézek  mindegyike  kicsi  serleget
visz  kezében,  benne  feláldozott  életének  a  jelképe:  kiontott  vére
Mikor  azután  elérkeznek  a  magyar  életkúthoz,  mindegyik  bele-
önti abba serlegének tartalmát.

A  halott  ármádia  mögött  élő  ármádia  menetel.  Falábú,
bénakarú,  tapogatózva  járó  világtalanok,  halállal  eljegyzett
betegek  serege.  Kezükben  láthatatlan  üvegserleg,  üvegserlegben
láthatatlan  vér  és  mégis  annak  bele  kell  ömlenie  a  nemzet  élet-
kútjába.

Kárba  vész  minden  csepp  vér,  mely  nem  hull  a  nemzet
életkútjába.  Elvész  a  nemzet,  ha  nem  érti  meg  életének  csodá-
latos titkát, hogy életkútjából nem hiányozhatik hőseinek vére.

2.  A  három  vitéz  élve  hozott  vizet  a  nemzet  életkútjából.
Verejték  gyöngyözött  homlokukon.  Izmaik  megfeszültek.  Ziháló

 



391

keblük  szaggatottan  szedte  a  lélegzetet.  Mikor  azután  utolsó
erőfeszítéssel  megtorpant  lábuk  a  király  előtt,  ernyedt  testtel,
kimerültségtől  sápadt  orcával,  égő  szemekkel  olyanok  voltak,
mint  a  kötelesség  eleven  szobrai.  A  nemzet  életvizét  tartalmazó
korsójukba  ezüstcseppenként  belehullott  a  szolgálat  verejtéke.
Nem életkút az, melyből hiányzik a szolgálat verejtéke.

A  békeidő  véráldozat  helyett  verejték-áldozatot  követel.
Ez  pedig  nem  merül  ki  az  ember  Önmagáért,  saját  élete  fenn-
tartásáért,  boldogulásáért  és  családjáért  végzett  munkájában,
hanem  vonatkozásba  hozza  azt  a  nemzet  közösségével.  Minden
emberi  munkának  nemzeti  gazdagodássá  kell  lennie!  Ebben  a
kérdésben  nincsen  különbség  az  emberek  között.  Rang,  vagyon,
anyanyelv,  vallás,  műveltség  különbsége  elenyészik,  mert  min-
denkinek  állandóan  nemzetét  kell  szolgálnia.  Az  országút  szélén
dolgozó  kőtörő,  a  tudományos  igazságot  kutató  tudós,  az  állam
jogrendjének  nagy  gépezetében  munkálkodó  kicsi  csavar,  látha-
tatlan  rugó,  vagy  parancsolón  lendülő  hatalmas  fogaskerék,  a
gyermekeiért  munkálkodó  és  imádkozó  édesanya  életének  ön-
magán,  hivatáskörén,  családján  keresztül  bele  kell  épülnie  a
nemzet  nagy  munkateljesítményébe  s  verejtékének  bele  kell
hullania  a  nemzet  életkútjába.  Ez  pedig  nemcsak  az  élet  és  a
közösség  által  kikényszerített  egybekötöttség,  hanem  tudatos
érvényesítése  azon  igazságnak,  hogy  a  nemzet  felettünk  áll  s
azt  mindennapi  védelmező  és  építő,  önmegtagadó  és  önfeláldozó
munkával  mindnyájunknak  szolgálnunk  kell.  A  nemzet  odaadó
szolgálása  tesz  minket  munkánk  által  a  nemzet  szürkeruhás
hőseivé!

3. Az életkút vizének harmadik alkotóeleme: a lélek.

Dávid  király  három  vitézét  nem  kényszer,  avagy  külső  acél-
fegyelem,  nem  elszántság,  vagy  halálmegvető  bátorság  viszi  a
nagy  vállalkozásba,  hanem  a  lélek.  Bennük  nem  is  saját  lelkük
mozdul  meg,  hanem a  nép  lelke:  a  nemzeti  lélek.  Boldogan áldoz-
nak  vért,  életet,  erőt,  mert  bennük  hatalmas  hajtóerővé  válik  a
nemzeti lélek.

Titokzatos  csudája  a  nemzet  életkútjának,  hogy  az  egyes
ember  saját  lelkét  csorgatja  annak  vizébe,  de  belőle  már  nem
a saját lelkét, hanem a nemzet lelkét issza.

Ez  a  nemzeti  lélek  származás-tudat.  Betölti  lelkemet  egy
boldog  bizonyosság:  a  nemzet  eleven  darabja  vagyok.  Testéből

 



391

való  test,  véréből  való  vér.  Kihasított  darabja  a  magyar  nép-
nek, melyen világít és ég a nemzet elhatározó bélyege.

Ez  a  lélek  közösségtudat.  Egybe  vagyok  kapcsolva  nem-
zetemmel.  Enyém  ragyogó  évezredes  múltja  és  annak  minden
megrázó  valósága.  Magamba  szívom  történeti  hagyományait  s
belőle  szellemet,  lelket  és  erőt  nyerek  az  emlékezés  csatornáin
át.  Enyémek  küzdelmei  és  alkotásai,  vérhullása  és  könnypatakja,
dicsősége  és  gyalázata,  álmodása  és  ébredése.  Egy  vagyok  vele
és csak akkor vagyok az övé, ha őt a magamévá teszem.

Ez  a  lélek  küldetéstudat.  Megmutatja  a  nemzet  felett  tró-
noló  Istent,  ki  határozott  feladat  elvégzésére  küldte  a  magyart
a  világtörténelem  porondjára.  Ez  a  küldetéstudat  átalakul  az
ember  egyéni  küldetéstudatává  s  belőle  saját  személyemre  szóló
kötelességtudat  lesz.  Életútam  nem  szakadhat  ki  a  nemzet  élet-
útjából.  Nem  mehetek  külön,  önzőn,  magamban,  elszigetelődve.
Nem  élhetek  csupán  magamért.  Kezem  és  agyam  munkáját,
erőmet  és  tehetségemet  nem  fordíthatom  saját  dicsőségem  épí-
tésére.  Nemzetemé  vagyok!  Övé  a  vérem,  a  szívem,  az  értelmem,
az  erőm,  az  életem.  Tartozom  neki  önmagammal.  Tartozásom
mérhetetlen  nagy  s  életem  folytonos  adósság-törlesztés.  Szívün-
kön  állandó  toborzóként  zuhog  az  igazi  ember  kemény,  harsogó
követelése:  tartozom,  önmagammal  tartozom  az  én  nemze-
temnek!

Ez  a  lélek  felelősségtudattá  válik,  mert  belekapcsol  egy
magasabb  erkölcsi  világba.  Tudom,  hogy  mulasztásom  és  csele-
kedetem,  érzésem  és  gondolatom,  életem  iránya  és  tartalma
Isten  ítélőszéke  elé  kerül.  Mindennap  be  kell  számolnom  nem-
zetemnek,  hogy  aznap  mit  adtam  és  mit  nem  adtam  néki.  Vala-
mikor  azután  számot  kell  adnom  Istennek,  hogy  nemzetemmel
szemben  építő  érték,  tiszta  lélek,  nemes  erő  voltam-e,  avagy
hitvány semmi.

A  nemzet  életkútjában  ez  a  lélek  biztosítja  a  nemzeti  tar-
talom  gazdagságát.  Az  életkút  víztükrén  felragyog  a  nemzet
arca.  Ez  a  lélek  dolgozik  a  nemzet  életében  ellenállhatatlan,  le-
bírhatatlan  erővel.  Ha  pedig  ez  a  tartalom  kivész  az  életkút
vizéből,  akkor  meghal  a  nemzet,  ha  életkútja  csordultig  tele  is
van mástartalmú vízzel.

4.  A  nemzet  életkútjának  negyedik  alkotó  eleme:  a  kegye-
lem.  Csodálatos  szent  erő,  mely  nemcsak  külön  adja  önmagát,

 



393

hanem  az  életkút  vizének  minden  alkotó  elemét  átjárja  és  meg-
szenteli.

Isten  kegyelme  teremtő  akaratot  jelent.  Azt  jelenti,  hogy
a  nemzetet  Isten  teremtette,  mint  ahogyan  megteremti  a  sudár-
növésű,  keményizmú,  ragyogószemű  embert,  az  Isten  álmait
zúgó  sötét  erdőt,  a  csillagos  eget  s  a  világokat  magábarejtő
tengert.  Nemcsak  megteremti  Isten  a  nemzetet,  hanem  törté-
nelmi feladatot is bíz reá. Küldetéssel bocsátja el a földre.

Isten  kegyelme  gondviselő  akarat.  Gondoskodik  népéről,
midőn  néki  erőt  és  lelket  ad,  neveli  és  formálgatja,  vezeti  és
megsegíti.  Isten  kegyelmének  a  munkája  midőn  bűneiért  osto-
rozza,  sebeit  gyógyítgatja  s  életkútjába  belehullatja  keresztre
szegezett Fiának váltság-vérét.

Isten  kegyelme  megszentelő  kegyelem.  Csodálatos  átalakí-
tást  végez  a  nemzet  életkútjában.  Átalakítja  a  kiontott  vért,
hogy  belőle  nevelőerő  szülessék.  Megszenteli  a  verejtéket,
hogy  naponként  hősöket  neveljen.  Megtisztítja  a  lelket,  hogy
életet formáljon.

Mit  látunk  tehát?  A  nemzet  életkútjánál  ketten  állnak:  az
ember  vérrel,  könnyel,  lélekkel  megtöltött  serlegével  és  az
Isten a maga teremtő, gondviselő, megszentelő kegyelmével.

Hasztalan  viszi  az  ember  könnyét,  verejtékét,  vérét,  lelkét
az  életkúthoz,  Isten  kegyelme  nélkül  értéktelen  az.  Ha  azonban
Isten  kegyelme  átjárja  a  harcmezők  hősének  kiontott  vérét,  a
mindennap  szürkeruhás  munkásainak  verejtékét  és  a  nemzet
szolgálatában  munkálkodónak  lelkét,  akkor  mindez  együtt  élet-
víz lesz a nemzet életkútjában.

Mit látunk tehát?
A  hősök  nem  saját  nagyságukban,  hanem  Isten  lelkében

születnek  meg.  Isten  lelke  ihleti  és  neveli  őket  hősökké.  A  nem-
zet  égboltozatán  meglátják  az  igazság  csillagát  s  elindulnak
annak  sugárzó  fényénél  a  jövendő  országútján.  Lelkükre  helye-
zik  a  nemzet  sorsát,  hordozzák  azt  vértengeren,  golyózáporon,
békességes  munkamezőn  és  lemondás  pusztaságán  át.  Vállalják
harcmezőn,  munkamezőn  a  nemzet  vetésének  vérrel,  könnyel
öntözését  s  szívükben  hordozzák  a  nemzet  sokszor  beszennye-
zett,  de  végül  is  tiszta  nemességben  felragyogó  drága,  szépséges
arcát.  Vérüket,  erejüket,  lelküket,  hitüket,  lelkiismeretüket  és
életüket  átömlesztik  a  nemzet  korbácsolt,  vértelen,  alélt  testébe
s boldogan vallják: mindez a tiéd, édesanyám!

 



394

Mit látunk tehát?
A  nemzet  életkútjának  kettős  viszonya  van  az  emberhez:

ad  neki  és  kap  tőle.  Megitatja  mindennap,  hogy  gyermeke  meg-
újuljon,  erősödjék,  megszépüljön.  Azután  mindennap  várja  és
elfogadja  gyermekei  áldozatát,  hogy  ő  maga  gazdagodjék,  tisz-
tuljon és erősödjék.

Hősök  vasárnapján  hajoljunk  a  magyar  életkút  fölé.  Áldjuk
a  szent  Istent,  hogy  számunkra  életkútat  ásott  s  azt  egy  évezred
óta  állandóan  gazdagon  táplálja.  Áldjuk  meg  azokat,  kik  élet-
vizét  vérükkel,  verejtékükkel,  lelkükkel  gazdagították.  Azután
hullassuk  életünk  serlegébe  a  nemzetért  áldozott  vérünket,
verejtékünket,  lelkünket  s  öntsük  annak  tartalmát  a  nemzet
életkútjába.  Közben  pedig  őrizzük  meg  bizonyos  igazságul,  hogy
az  életkút  vizéből  ivás  és  az  életkút  vizének  gazdagítása  egy-
formán kegyelem.



Isten végigmegy a magyar temetőn.
Március 15-én.

Ezékiel  37,  12—^17.  „Annakokáért  prófétálj,  és  mondjad
nékik:  így  szól  az  Úr  Isten:  ímé,  én  megnyitom  a  ti  sírjai-
tokat  és  kihozlak  titeket  a  ti  sírjaitokból,  én  népem!  s  be-
viszlek  titeket  Izrael  földjére.  És  megtudjátok,  hogy  én  va-
gyok  az  Úr,  mikor  megnyitándom  sírjaitokat  és  kihozlak  tite-
ket  a  ti  sírjaitokból,  én  népem!  És  adom  az  én  lelkemet  belé-
tek,  hogy  megelégedjetek,  és  leteszlek  titeket  a  ti  földetekre,
és  megtudjátok,  hogy  én  az  Úr,  szóltam  és  megcselekedtem,
ezt  mondja  az  Úr  Isten.  És  lőn  az  Úr  beszéde  hozzám,  mond-
ván:  És  te  embernek  fia,  végy  fát,  és  írd  ezt  reá:  Judáé  és
Izrael  fiaié,  az  ő  társaié;  és  végy  egy  másik  fát,  és  írd  ezt  reá:
Józsefé,  Efraim  fája  és  az  egész  Izrael  házáé,  az  ő  társaié.
És  tedd  együvé  azokat,  egyiket  a  másikhoz  egy  fává,  hogy
eggyé legyenek kezedben.”

A  hazafias  ünnepekben  a  nemzet  lelkének  szent  énekei  zen-
dülnek  meg.  A  történelmi  esemény  hangszer  csupán,  melynek
elvarázsolt  melódiái  csak  akkor  ébrednek  fel,  ha  egy  tetterős,
eszményeihez  hű,  hősi  nemzet  veszi  kezébe.  A  nemzeti  ünnep
értéke  mindig  a  nemzet  értékétől  függ.  önmagát  becsüli  meg
a  nemzet,  midőn  nagy  emberei  előtt  meghódol,  hivatását  keres-
geti,  midőn  a  történelmi  múlt  összefüggését  bogozgatja.  De  leg-
szentebb  ünnepét  akkor  üli,  midőn  Isten  végigmegy  a  temető-
földön  s  reménytelensége  vak  éjszakájába  életet,  szabadulást,,
jövendőt  hoz.  Ez  a  nemzet  igazi  ünnepe.  Isten  akaratában  meg-
látja  önmagát,  az  egymásra  torlódó  eseményekben  felismeri
történeti  hivatását  és  saját  képességei  felett  meglátja  a  törté-
nelmet  formálgató  isteni  kezet.  Ilyenkor  nem  emel  önmagának
dicsőségoszlopöt,  hanem  oltárt  épít.  Nem  mond  dicsőítő  beszé-
deket,  hanem  csendesen  emlékezik,  önvizsgálatot  tart  és  imád
kőzik.  Alázatos  hálaadással  arról  emlékezik,  hogy  Isten  végig-
ment  a  nemzet  temető-földjén.  Úgy  emlékezik,  hogy  Isten  lelke
megérzik  emlékezésén.  És  azért  emlékezik,  hogy  emlékezése
által  Isten  lelke  újra  teremető-erővé  váljék  a  temetővé  vált
szívekben.

Március  idusán  Isten  lelke  végigment  a  magyar  temetőn.
Szava  megszólalt:  adom  az  én  lelkemet  belétek,  hogy  meg-
éledjetek.

 



396

Ezen  a  napon  a  nemzet  programmjába  iktatja  az  élet  leg-
nagyobb  értékét:  a  szabadságot.  Ez  a  szabadság  emberi  méltó-
ságot  biztosító  lelki  szabadság  volt,  hiszen  a  testvériség  és
egyenlőség  ölelkezésében  lépett  az  események  sorozatába.  Az
emberi  jogok  szabadsága  volt.  A  jog  és  kötelesség  szempontjá-
ból  eggyé  tette  a  nemzetet  s  eddigi  osztályuralom  felett  érvé-
nyesítette annak osztatlan teljességét.

Ez  az  erkölcsi  alapon  nyugvó  szabadság  szüli  a  politikai
szabadságot.  A  nemzet  ledönti  az  előtte  meredő  korlátokat,
széttöri  függetlenségét  béklyózó  bilincseit,  önmaga  kifejtéséért
él s önmaga érvényesítésében ismeri fel történelmi hivatását.

A  lelki  és  politikai  szabadság  együtt  lépnek  a  magyar  törté-
nelembe.  A  nemzeti  jogok  érvényesítése  az  emberi  jogok  funda-
mentumán  sarkallik.  A  lelki  szabadság  képezi  a  politikai  sza-
badság  magvát  és  éltető  lelkét.  A  lelki  szabadság  bélyege  ra-
gyog  az  1848-iki  törvényhozás  alkotásain,  melyről  megfeled-
kezhetik  e  hazában  mindenki,  a  magyar  protestantizmus  soha
meg  nem  felejtkezhetik.  Ez  a  lelki  szabadság  nyitja  meg  a  nem-
zet  művelődési,  kulturális  és  szociális  fejlődésének  lehetőségeit,
amint  a  nemzetek  versenyében  mindig  azok  a  nemzetek  törnek
diadalmasan  előre,  melyek  emberi  méltóságuk  birtokában  bé-
kótlan lélekkel az igazi szabadságért küzdenek.

Álljunk  meg  ennél  a  kapcsolatnál  egy  pillanatra.  A  szabad-
ság  akkor  jelent  áldást,  ha  erkölcsi  tartalommal  bíró  lelki  sza-
badság  képezi  alapját.  De  ha  elválik  szülő  édesanyjától,  a  lelki
szabadságtól  és  megtagadja  annak  követeléseit,  akkor  elsorvad
és  megsemmisül,  mint  a  gyümölcstelen  fa  leszáradó  fonnyadt
gyümölcse.  Ha  azonban  a  nemzet  szabadsága  az  ember  erkölcsi
szabadságából  táplálkozik,  akkor  kivirágzik  a  nemzet  életfája,
büszke  sátort  terít  milliók  életére  s  gazdag  gyümölcshozással
boldogítja a nemzetet és emberiséget.

Isten  lelke  suhan  át  a  történelmen.  Szabadságra  neveli  a
nemzetet  és  így  szól:  az  én  lelkemet  adom  belétek,  hogy  meg-
éledjetek!  Isten  lelke  szüli  a  szabadságot  és  a  szabadság  élővé
teszi a nemzetet.

De  március  idusa  nemcsak  egy  történelmi  nap,  hanem  az
egész  magyar  história.  Csak  részletigazságot  fejez  ki  a  meg-
szokott  mondás,  hogy  március  idusa  a  szabadság  napja.  Helye-
sebben  azt  mondhatjuk,  hogy  a  szabadság  prológusa.  A  proló-
gus  után  pedig  a  nemzet  nagy  tragédiája  következik.  De  Isten

 



398

lelke  nem  a  drámaírás  törvényei  szerint  oldja  meg  a  magyar
nemzet  tragédiáját.  Elbukás  után  új  felvonást  iktat  a  történeti
tragédia végére: a feltámadás örök himnuszát.

Ez  a  történelem  nagy  csudája,  amit  csupán  egy  igazsággal·
magyarázhatunk meg: Isten végigment a magyar temetőn.

Halotti  mező  volt  az  ország.  Virág  nem  nyílott  rögei  kö-
zött.  Pázsit  nem  zöldéit.  Szétszórt  száraz  csontok  hangszerén
temetési  éneket  játszott  az  enyészet.  A  nemzet  kezéből  ki-
csavarták  honmentő  kardját.  Széttépték  vérrel  szentelt  lobogó-
ját.  Darabokra  törték  évezredes  alkotmányát.  Hadserege  szét-
szórva,  anyagi,  erkölcsi  ereje  összeomolva.  A  hatalmas  nemze-
tekkel  összekapcsoló  külpolitikai  szálait  széttépte  egy  erőszakos
kéz.  Ha  valamikor,  úgy  a  szabadságharc  leveretése  után  igazán
hiányzott  a  nemzetből  fennmaradása  minden  feltétele.  És  mégis
feltámadott.  Ki  támasztotta  fel  halottaiból?  Kicsoda  emelte  ki
sírjából?  Nem  önereje.  Nem  is  mások  részvéte.  Nem  is  a  hatal-
mas  nemzetek  igazság-érzete.  Isten  ment  végig  a  magyar  teme-
tőn  s  csudálatos  szava  ébresztő  harsona  zengésével  szólt:  az
én  lelkemet  adom  belétek,  hogy  megelevenedjetek,  megnyitom
sírjaitokat, hogy megtudjátok: én vagyok az Úr!

Március  idusa  egy  nagy  örök  prédikáció:  magyar  nemzet
ne  feledkezzél  el  arról,  hogy  az  Úr  lelke  adott  neked  életet  és
hogy  az  élet,  szabadság,  jövendő,  megtartás  ma  is  csak  az  Úr
lelkében van számodra biztosítva.

Isten  lelkének  kell  átsugároznia  a  magyar  lelkeken,  hogy
a  márciusi  ünneplés  méltó  legyen  a  történelem  eseményéhez,  a
nemzethez és a jövendőhöz.

Történelmi  nagy  idő  törpe  emberei  vagyunk  s  felelősségünk
súlyától  görnyedten  állunk  a  magyar  éjszakában,  mint  viharban
megingott  útjelzőtábla.  Az  ég  nyugati  peremén  még  látjuk  a
régi  világ  tündöklő  napját.  Életvonalaink,  igényeink,  álmaink
még  a  letűnt  idő  emlékeit  hordozzák  s  fejünk  körül  glóriának
érezzük  letűnt  nemzeti  dicsőségünket.  Másik  peremén  pedig
sötét  felhőmadár  éjfekete  gyásztollát  hullatja  reánk.  Dicső  múlt
kísértése  a  szomorú  jelenben.  Kápráztató  emlékek  a  siralmas
valóságok  között.  Büszke  önérzet  széles  acélvállán  rongyos  gú-
nya  és  koldustarisznya.  Oh,  hogyan  tudod  ezeket  az  ellentéteket
megoldani s hogyan ünnepled ma méltóképpen március idusát?

Vedd át a márciusi események foglalatának követeléseit:

 



398

dolgozzál  nemzetedért  és  minden  értékedet  helyezd  a  haza
oltárára.

Szeresd  a  hazát!  Ezt  a  földet,  melynek  röge  őseid  porló
tetemeit  takarja.  Melyen  bölcsőd  ringott,  melyen  gyermekjáté-
kaidat  játszottad,  melynek  zúgó  erdeiben  hallgattad  az  élet  első
meséit.  Melynek  földje  ért  kalásszal  táplált  s  melynek  megásott
sírgödre  az  édesanya  forró  szerelmével  hív,  vár,  magához  ölei
örök  pihenésre.  Szeresd  ezt  a  földet.  Ne  kérdezd:  tied-e  annak
egy  kicsi  darabkája  is,  mert  az  egész  a  tied,  habár  egy  rögét
se  mondhatod  magadénak,  tied  az  egész  magyar  föld,  légy  hát
te is az övé.

Szeresd  a  nemzetet!  A  hazaszeretet  a  nemzet  szeretetében
válik  életvalósággá.  Légy  nemzeted  hű  gyermeke:  igaz-szívű,
becsületes  érzésű  magyar  ember.  Őrizd  drága  kincsként  hagyo-
mányait.  Becsüld,  el  ne  prédáld,  gazdagítsd  erkölcsi  birtokállo-
mányát.  Sokféle  fenntartó  értéke  van  egy  nemzetnek:  vagyona,
hadereje,  történelmi  joga,  de  egyik  sem  olyan  hatalmas  és  erős,
mint  erkölcse  és  becsülete.  Sok  mindent  elvehetnek  egy  nem-
zettől.  Elvehetik  évezredes  földjét,  tengerét,  bérceit  és  folyóit.
Elvehetik  érctermő  bányáit,  városait  és  kulturális  alkotásait.
Elvehetik  még  elszakított  testvérei  ezreit  is.  De  erkölcsi  értékeit
nem  vehetik  el  tőle.  Becsületét  és  jellemét,  hírnevét  és  jó  erköl-
csét,  kultúrájának  és  szociális  gondolkodásának  emelkedettsé-
gét,  lelkének  tisztaságát  és  gazdagságát  nem  vehetik  el  tőle.
Szeresd  a  magyar  nemzetet!  Légy  erkölcsi  és  szellemi  kincseink
hű  őrizője  és  nevelője.  Mert  a  nemzet  becsülete  a  te  becsületed
is  és  a  te  becsületed a  nemzet  becsülete  is.  Életed,  erkölcsöd,  gon-
dolkodásod  és  cselekedeteid  szerint  emelkedik  magasba,  vagy
zuhan  mélységbe  nemzetünk  becsülete.  Munkálkodjál,  de  mun-
kádból  nemzeted  is  erősödjék.  Élj  lemondással,  de  általa  nem-
zeted  gazdagodjék,  mert  semmire  sincsen  oly  égető  nagy  szük-
ség  ebben  a  szomorú  történeti  időben,  mint  a  becsületes  magyar
ember iskolát teremtő típusára.

Védelmezd  a  nemzet  egységét!  Szeresd  ennek  a  hazának
minden gyermekét.

Midőn  Isten  lelke  meglebbentette  a  száraz  csonttal  teleszórt
halotti  mezőt,  úgyhogy  csont  csont  mellé  illeszkedett  és  állott
elő  felette  nagy  sereg,  parancsot  adott  az  Úr  Ezékielnek.  Meg-
parancsolta:  írja  rá  egyik  fára  Juda  Izrael,  a  másikra  József,
a  harmadikra  Efraim  nevét,  azután  szorítsa  össze  ezeket  a  fákat

 



399

erős,  acél  kezében,  hogy  egy  fává  legyenek.  És  így  szólt  az  Úr:
összeteszem őket egy fává, hogy eggyé legyenek az én kezemben.

A  nemzet  jövendőjének  feltétele  a  magyar  testvéri  szeretet.
Szeresd  minden  magyar  testvéredet!  Ne  válogass,  ne  osztályozz,
ne  állíts  korlátokat.  Ne  kérdezd  vallását,  anyanyelvét,  társadalmi
osztályát.  Mindannyi  magyar,  mindannyi  testvéred.  írd  pálcára
külön-külön  az  egyházak  nevét.  Jegyezd  pálcára  a  társadalmi
osztályok  nevét.  Azután  fogd  át  őket  a  hazaszeretet  erős  kezé-
vel,  hogy  a  nemzet  élő  fájává  legyenek.  Nemcsak  Ezékielnek,
neked  is  parancsolt  a  magyar  nemzet  felől  az  örökkévaló  Isten.
A  te  kezedben,  a  te  lelkedben  és  a  te  életedben  is  eggyé  akarja
tenni  az  egész  nemzetet.  És  ma  is  így  szól  ehhez  a  megalázott
nemzethez:  összeteszem  őket  egy  fává,  hogy  eggyé  legyenek
az  én  kezemben!  Óh,  vajha  a  nagy  éjszakában  meglátnánk  az
alányúló  isteni  kezet,  amely  a  széthulló  magyar  nemzetet  egy
fává akarja tenni, hogy ezek legyünk az Ő isteni kezében!

Ha  becsületesen  megteszed  a  magadét,  akkor  bízzál  a  nem-
zet  jövendőjében.  Erre  van  szüksége  nemzetünknek:  hitre,  biza-
lomra,  reménységre!  Csillagtalan  éjszaka  ne  légy  ledőlt  bástya
torony  ormán  pusztulást  vijjogó  halálmadár.  Légy  a  bizalom,
hit,  erő,  reménység  heroldja,  ki  őrtálló  helyén  hajnalt  vár  és
napkeltét  hirdet.  Két  forrása  van  a  reménységnek:  Isten  és  em-
ber.  Az  örökkévaló  Istenbe  vetett  hit  és  a  magunk  erejébe  és
kötelességtudásába  vetett  reménység.  Mondd  meg  a  csüggedők-
nek,  hogy  Isten  ma  is  végigmegy  a  magyar  temetőn.  Emberek,
nemzedékek,  életboldogságok  elpusztulhatnak.  Koldussá  válhatik
ebben  az  országban  mindenki.  De  maga  a  nemzet  örökéletű,  mert
örökéletű  a  homlokára  írt  isteni  igazság.  Csak  az  önmagát  és
Istenét  megtagadó  nemzet  vész  el.  A  dolgozó,  igazságáért  szen-
vedő,  összetartó  és  Istenében  rendületlenül  bízó  nemzet  megél,
erősödik, diadalmaskodik.

Nézz a múltba: Isten végigment a magyar temetőn!
Nézz a jelenbe: Istent várjuk a magyar temetőbe!
Nézz  a  jövendőbe!  Az  Úr  mondja:  az  én  lelkemet  adom belé-

tek,  hogy  megelevenedjetek!  Leteszlek  titeket  a  ti  földetekre
és megtudjátok, hogy én, az Úr szóltam és cselekedtem.



Az ezüstolvasztó kemencében.
Szilveszter.

66.  zsolt.   10.  v.:  „Megpróbáltál   minket  óh   Isten,   meg-
tisztítottál,  amint tisztítják az  ezüstöt.”

Az esztendő utolsó napja a legemberibb ünnep.
Nem  tartozik  az  egyházi  esztendő  ünnepei  közé,  nincsen

kapcsolata  az  üdvösségtörténet  eseményeivel.  Jelentőségét  az
emberi  élettel  való  kapcsolata  adja  meg.  Ezzel  az  ünneppel
hanyatlik  sírjába  az  esztendő  s  a  búcsúzkodó  idő  magábaroskadó
kandelláberén kigyullad egy esztendő emlékének rőt lángja.

A  legemberibb  ünnep  azért  is,  mert  tartalmát  —  legalább
látszólag  —,  az  ember  egy  esztendei  élete  adja  meg.  Az  ember
áll  az  esztendő  utolsó  napjának  középpontjában.  Kezébe  veszi
egyesztendei  életét.  Gyönyörködve  nézi,  mint  egy  csodaszép
ajándékot,  vagy  elfojtott  sírással  vizsgálgatja,  mint  egy  csere-
pekre törött kristályvázát.

Ez  a  legemberibb  ünnep  akkor  válik  igazán  emberivé,  mikor
istenivé  lesz  s  megtelik  Isten  gondolatával.  Minél  mélyebben
vizsgáljuk  életünk  titkos  rejtélyét,  annál  közelebb  jutunk  Isten-
hez.  Lassanként  nem  elszigetelten  látjuk  önmagunkat,  hanem
Isten  kezében,  amint  szilveszter  este  beszél  nékünk  a  letűnt
esztendő értelméről és tanításáról.

Ez  az  életbölcselet  ebben  az  igében  sűrűsödik  össze:  Meg-
próbáltál  minket  óh  Isten,  megtisztítottál,  amint  tisztítják  az
ezüstöt.

Ez  az  ige  Isten  célkitűzéséről,  próbatételéről  és  módszeréről
beszél.

1.  Istennek  az  a  célja  velünk,  hogy  megtisztítson,  mint  az
ezüstöt.  Meg  kell  szabadulnunk  a  salaktól.  Le  kell  vetkőznünk
mindent,  a  mi  Istentől  adott  értékünket  elhomályosítja.  Vissza
kell  sugároznunk  felülről  kapott  fényünket,  tiszta  ezüstérccé
kell lennünk.

 



401

Istennek  ez  a  célkitűzése  egész  életünkre  vonatkozik.  Vilá-
gos  tehát,  hogy  az  elmúlt  évben  sem  akart  egyebet,  hanem  hogy
tiszta ezüstérccé legyünk.

Az  ember  életének  mindig  egy  külső  és  egy  belső  síkja  van.
A  külső  síkban  életének  külső  eseményei  helyezkednek  el.
Mindaz,  ami  vele  történik:  jó  és  rossz,  öröm  és  szenvedés,  emel-
kedés  és  zuhanás.  Azután  van  az  ember  életének  egy  belső
síkja  is.  Életének  külső  eseményei  hatással  vannak  lelkére  és
benső  életére.  Minden  esemény  érzést,  gondolatot,  indítást  vált
ki  belőle.  Ezek  azután  meggyőződéssé,  lelkitartalommá,  világ-
nézetté  válnak  s  az  embert  egy  belső  síkban  helyezik  el.  Ez  a
belső  életsík  megállapítja  az  ember  jellemét,  istenhez  és  embe-
rekhez való viszonyát, fejlődését és értékét.

Mit  akart  Isten  velünk  az  elmúlt  esztendőben?  Azt  akarta,
hogy  életünk  belső  síkja  kiépüljön.  Nem  akart  megelégedni
azzal,  hogy  öröm,  szenvedés,  siker,  kudarc,  boldogság  és  csaló-
dás  egymás  mellé  elhelyezkednek,  hanem  azt  akarta,  hogy  ezek
által  jobbak,  tisztábbak,  értékesebbek  legyünk  s  közelebb  jus-
sunk kijelölt életcélunkhoz.

A  hanyatló  esztendő  utolsó  napján  Isten  erre  a  nagy  cél-
kitűzésre  irányítja  figyelmedet  s  üzeni  néked,  hogy  az  esztendő
mérlegének  megállapításánál  necsak  külső  életed  változásait
vedd  figyelembe,  hanem  belső-életeddel  is  törődj.  Vizsgáld  meg:
fejlődtél-e  lelkiekben?  Gazdagodtál-e  belső-tartalomban?  Köze-
lebb  jutottál-e  Istenhez?  Jobb,  nemesebb,  hívebb,  emberibb
vagy-e, mint voltál az esztendő elején?

2.  Az  esztendő  utolsó  napja  próbatételről  beszél.  „Meg-
próbálsz minket, óh Isten!”

A  próbatétel  mindig  értékmegállapítás.  Minden,  ami  velünk
az  elmúlt  esztendőben  történt,  megpróbálta  értékünket.  Isten
mindennap,  minden  változás  és  esemény  által  kezébe  vette  lel-
künket.  Megérintette  azt  a  boldogság  virágos-ágával  vagy  a
szenvedés  gyémántjával  s  megállapította,  hogy  mennyi  ezüst-
érték van bennünk.

Isten  kezében  minden  próbatétel.  A  boldogság,  a  fájdalom,
a  siker,  a  kudarc.  Sőt  sokszor  nagyobb  próbatétel  a  boldogság,
mint  a  szenvedés,  a  fölemeltetés,  mint  az  alázuhanás,  a  diadal,
mint az elbukás.

Ha  szilveszterkor  az  élet  belső  síkján  előrehaladsz,  eljutsz
Isten  azon  igazságához,  hogy  minden,  ami  veled  az  elmúlt  esz-

 



402

tendőben  történt,  próbatétel  volt.  Isten  ma  megvizsgálja,  hogy
miképpen álltad meg a próbatételt.

Mondatokat  helyettesítő  szavakat  fűzök  egymáshoz.  Válaszd
ki közülök a magadra vonatkozókat.

Ringó  bölcsőbe  pufókarcú  Isten-küldött  került.  Iskola-
táskás  gyermek  elindult  az  iskolába.  Oltárzsámolyra  lehajtott-
fejű  konfirmandus  térdelt.  Fátyolos  menyasszony  sírva  borult  a
szülői  kézre.  Valami  nagy  szülői  öröm,  vagy  nagy  szülői  bánat
érkezett.  Ujjongó,  diadalmas  ének!  Évek,  évtizedek  küzdelmé-
nek  boldog  befejezése.  Talán  a  tékozló  fiú  tragédiájának  vala-
melyik  fejezete.  Betegágy,  lassú  hervadás.  Ravatalos  ágy,  fekete
szemfedél.

Hivatáskörödben:  biztos  mindennapi  kenyér  vagy  kenyérte-
len,  nehéz  gond.  Emelkedő  érvényesülés  és  jólét,  vagy  kegyet-
len-beszédű  tábla  a  gyárak  kapuján:  munkásokat  nem  fogadunk
fel! Elismerés, siker, jutalom vagy kudarc, mellőzés és veszteglés.

Életviszonyaidat  illetőleg:  egészség  vagy  betegség;  vagyon
vagy  koldulás;  időfelhasználás  vagy  időfecsérlés;  léleképítés
vagy  léleksorvasztás;  emberek  barátsága  vagy  emberek  ellen-
ségeskedése.

Értékeidet  illetőleg:  családi  tűzhely,  templomi  oltár,  szó-
szék,  Biblia,  szentség.  Isten  kinyújtott  keze,  melyben  boldogan
megkapaszkodunk, vagy mely mellett közömbösen elhaladunk.

Mindez  próbatétel  s  ebben  nincs  különbség  az  emberek  kö-
zött.  Az  életkörülmények  csak  emberi  értékelés  szerint  külön-
bözők,  Isten  ítélete  szerint  egyenlők.  Minden  mindenkire  nézve
próbatétel.

Az  esztendő  utolsó  napja  röviden  összefoglalja  Isten  örök
tanítását.  Első  üzenete:  minden  Tőle  való!  A  boldogság  és  az
öröm,  az  emelkedés  és  a  siker.  Könnyes  szemmel  kérdezed:  hát
a  kereszt,  a  megaláztatás,  a  fájdalom,  a  gond,  a  korbács?  Ezek
is  Istentől  valók?  Isten  csendesen  int  a  fejével:  minden  én
tőlem való!

Isten  tanításának  második  üzenete:  minden  javadra  szolgál!
Azért  légy  hálás  a  jóért  és  örömszerzésért,  a  könnyért  és  a
keresztért.  Hajolj  Isten  kezére  és  csókold  meg  engedelmes  gyer-
meki szívvel.

Isten  tanításának  harmadik  üzenete:  engedd,  hogy  minden-
próbatétellé  váljék!  Hittel  szemléld  a  letűnt  év  eseményeit.
Keresd  bennük  Isten  szándékát,  hogy  ne  legyen  hiábavaló  érted

 



403

végzett  munkája.  Mindent  próbatétellé  tesz.  Az  ő  kezében  min-
den  vizsgáló  eszköz,  azt  keresi,  hogy  mennyi  benned  a  tiszta
ezüst. Tégy te is mindent próbatétellé!

3.  Az  esztendő  utolsó  napja  Isten  módszeréről  beszél.  Az
ige  szerint  Isten  megtisztítja  az  embert,  amint  tisztítják  az
ezüstöt.

A  tisztítás  a  próbatétel  folytatása.  A  próbatétel  az  ember
bűnös  gyarlóságának  megállapításával  végződik.  Isten  azonban
nem  adja  fel  a  munkát  és  fáradságot,  hanem  téged  ezüstérccé
akar  tenni.  Mit  cselekszik  tehát?  Belevet  az  ezüsttisztító  kemen-
cébe, megtisztít, mint tisztítják az ezüstöt.

Az  ezüsttisztítás  nehéz  munkájának  szakaszai  vannak.  Kat-
lanba  dobják  az  ezüst-tartalmú  ólmot  s  a  tűzfészek  lángnyelveit
rászabadítják.  Lassanként  elválik  az  ezüst  az  ólomtól,  alól
helyezkedik  el  s  az  ólom szürke  kérget  alkot  felette.  Ezt  a  szürke
kérget  óvatosan  leszedik  róla.  De  az  ezüst  még  csak  zavaros  érc-
tömeg.

Új  tűzgyújtásra  van  szükség.  Izzóra  hevül  a  zavaros  tömeg.
Sír,  nyöszörög,  sóhajt,  míg  az  ezüst  mind  teljesebben  megsza-
badul a belőle kiváló ólomtól. Még ez sem elegendő!

A  sustorgó  izzó  érctömeg  tükrét  vékonyka  hártya  borítja
s  az  ércfényű  olvadt  ezüst  ennek  halotti  leple  alatt  alszik.  Foly-
tatódik  a  tisztítás  munkája.  A  tűzfészekből  perzselve  újra  fel-
nyaldosnak  a  lángok.  Oldalról  pedig  fúvók  állnak  munkába.
Tiszta,  friss  levegőt  zúdítanak  az  izzó  érctükörre.  íme,  egyszerre
lefoszlik  róla  az  értékrontó  hártya  s  hirtelen  felcsillanik  a  nemes
ezüstérc ragyogó szeme.

„Megtisztítottál, óh Isten, amint tisztítják az ezüstöt!”
Ez  az  Isten  embertisztító  munkájának  a  módszere.  Beleveti

az  embert  a  szenvedés  kemencéjébe,  hogy  kiolvassza  belőle  az
értékrontó  salakot  s  győzelemre  segítse  a  benne  elrejtett  ezüst-
ércet.

A  hanyatló  esztendőben  ezt  cselekedte  veled  az  Isten.  És
mivel  a  próbatételnél  nem  bizonyultál  ezüstnek,  most  is  ezt
cselekszi  veled.  Ismerd  meg  hát,  hogy  az  elmúlt  esztendő  sok
történésének  elrejtett  értelme  abban  van,  hogy  még  nem  vagy
ezüst-ember.  Isten  újra  belevet  az  olvasztókemencébe.  A  szen-
vedés  tüzével  tisztíttat,  hogy  kiolvadjon  belőled  a  salak:  a  bűn,
az  önzés,  a  testiség,  a  gyűlölet,  az  anyagiasság.  De  ez  a  tisztító-
munka  még  nem  vezet  el  a  végső  célhoz.  Igazi  ezüst-emberré

 



404

csak  akkor  lehetsz,  ha  a  szent  Isten  lelkével  rádlehel  s  a  szín-
játszó, a csalóka érték-hártyát lefújja rólad.

Nem  tudom,  hogy  az  embertisztítás  melyik  szakaszán  vagy?
Hányszor  gyújtott  számodra  tüzet  az  Úr?  Hányszor  vetett  visz-
sza  a  katlanba?  Azt  sem  tudhatom,  hogy  milyen  álláspontot
foglaltál  el  Isten  munkájával  szemben?  Hányszor  védekeztél
akarata  ellen  olyképpen,  hogy  lelkedet  agyagkéreg  védőburkába
öltöztetted?  Hányszor  ragadtad  ki  kezéből  a  kiválasztott  sala-
kot?  Hányszor  mondottad  az  értékrontó  ólomról,  hogy  az
ezüst?  Hányszor  kiáltottad  könyörögve:  Uram,  ne  vedd  el,  sze-
retem,  drága  nékem!  Hányszor  zárkóztál  el  Szent  Lelke  mun-
kája elől? Nem tudom!

De  azt  tudom,  hogy  az  ember  esztendeinek  van  utolsója  s
az élettisztítás munkájának van lezárt időhatára.

Vigyázz, hogy belső-életed fejlődése meg ne szakadjon!
Az  esztendő  utolsó  napján  nemzetünkre  is  gondolunk.  A

nemzetre  Isten  ugyanazon  törvénye  vonatkozik,  mint  az  emberre.
Külső  életeseményeit  azért  rendelte  az  Örökkévaló,  hogy  általuk
belső életét kialakítsa.

Isten  kegyelmes  volt  hozzánk,  nagy  ajándékot  adott  nékünk
ebben  az  esztendőben.  De  az  ajándékozás  Örömét  s  csalódásunk
fájdalmát  próbatétellé  tette  számunkra.  Megpróbálta  és  most
is  állandóan  megpróbálja,  hogy  mit  ér  belső  értékei  szerint
magyar  nemzetünk.  Belevet  évenként  az  óloműző  kemencébe,
hogy  kiválassza  bűnünket,  pártoskodásunkat,  hatalomvágyunkat,
gyűlölködésünket és megeméssze azokat a tűzben.

Csökönyös,  bűnös  botorsággal  ne  ragaszkodjunk  bűneink-
hez!  Zúzzuk  össze,  tépjük  szét,  tapossuk  el  mindazt,  ami  nem
engedi,  hogy  ezüst-nemzetté  tisztuljunk!  Azután  tárjuk  életün-
ket  Isten  Szent  Lelke  elé,  hogy  kegyelemből  elvégezze  rajtunk
mindazt, amit egyedül Ő végezhet el.

Ezüst-emberré kell lennünk!
Ezüst-nemzetté kell lennünk!
A  sírjába  roskadó  esztendőre  visszatekintünk  s  csendesen

elmondjuk:  Megpróbáltál  minket,  óh  Isten,  megtisztítottál,  mint
tisztítják az ezüstöt!

Azután  az  újesztendő  felé  fordítjuk  fejünket  s  csendesen
imádkozunk:  Próbálj  meg  minket,  óh  Isten,  tisztíts  meg,  amint
tisztítják az ezüstöt!



Istenkeresés.
Szilveszter.

Zsolt.  50,  22—23.  „Értsétek  meg  ezt,  ti  Istent  felejtők,
hogy  el  ne  ragadjalak  menthetetlenül.  Aki  hálával  áldozik,
az  dicsőít  engem,  és  aki  az  útra  vigyáz,  annak  mutatom  meg
Isten szabadítását.”

Mit csinálsz szilveszter este?
Otthonodban  összesimulsz  kedveseiddel  s  csendes  szóval

mondod  nékik:  förgeteges  idő  van  odakünn,  kegyetlen  vihar
tombol,  csalárdok  az  emberek,  irgalmatlan  az  élet!  Jöjjetek,
tartsunk  össze,  álljunk  együtt  az  esztendő  sírjához  s  az  új
esztendő bölcsőjéhez!

Magánosan  behúzódsz  egy  sötét  szoba  sarkába,  magad
elé  meredsz  és  halottakat  idézel.  Ne  szóljon  hozzád  senki.
Emberhang,  zsivajgó  lárma  ne  zavarjon.  Engedjék,  hogy  romok
között  temetési  éneket  énekelj  s  pusztult  tájak  felett  feketeruhás
gyászmadarak károgását hallgasd.

Beleveted  magadat  az  öröm  mámorába.  Elfojtod  zokogá-
sodat  s  elfelejted  gondjaidat.  Habzó  pohár,  vidám  tréfa,  szóra-
kozás  és  kacagás  segítenek  át  a  sejtelmes  órák  nehézségein,
midőn életed egy darabja roskad sírüregbe.

Mit csinálsz szilveszter este?
Odakinn  fehérbe  öltözött  tájon  szürke  esti  árnyak  száll-

nak.  Zúzmarás  ruhájukban  mozdulatlanul  állnak  az  útszéli  fák.
Havas  karjuk  mozdulására  fagyos  könnycseppek  peregnek  a
földre. Kicsoda számlálja meg ezeket a perdülő könnyeket?

Szürke  félhomályban  elveszítjük  távolságérzékünket  és
nagyságmérő  szemmértékünket.  Távolinak  látjuk  a  közelit  és
mesebeli  szörnyetegnek  az  alkonyatban  mozdulatlanul  álló  tüske-
bozótot.  Kicsoda  mondja  meg,  hogy  a  távolban  keresett  közel
van  és  hogy  a  mese-szörnyektől  nem  kell  félnünk?  Szitál  a  hó.
fehér  szőnyeget  vet  az  útra.  Kicsoda  mondja  meg,  hogy  hova
tűntek tegnapi lábnyomaink és merre húzódik holnapi utunk?

 



406

Mit csinálsz szilveszter este?
Felemelem  Bibliámat  és  olvasom  a  zsoltárköltő  versét:

„Értsétek  meg  ezt,  ti  Istent  felejtők,  hogy  el  ne  ragadjalak
menthetetlenül.  Aki  hálával  áldozik,  az  dicsőít  engem  és  aki
az útra vigyáz, annak megmutatom Isten szabadítását.”

Tudom,  hogy  mit  csinálok  szilveszter  este:  Istennek  áldo-
zom  hálával,  hogy  dicsőítsem  Őt,  azután  vigyázok  az  útra,
hogy Isten szabadítását meglássam.

1.  Szilveszterkor  háládatos  szívvel  Istent  kell  megtalálnunk
és Őt kell dicsőítenünk.

Rábeszélőn,  meggyőzőn,  határozottan,  ellenmondást  nem
tűrően  hangzik:  „Értsétek  meg,  ti  Istent  felejtők,  hogy  el  ne
ragadjalak  menthetetlenül.  Aki  hálával  áldozik,  az  engem
dicsőít.”

A  hála  tehát  szükséges  életfeltétel,  hiánya  az  élet  meg-
semmisülését  vonja  maga  után.  Ezt  mondja  Isten  igéje.  A  hála
tartalma  szerint  nem  egyszerű  köszönet,  mely  megszokás  szerint
lélektelenül  pereg  az  ajakról.  Nem  külső  formaság,  elnyert  csele-
kedetekkel  kapcsolatos  kötelesség  elintézése.  A  hála  a  szív  oda-
adása.  Jellegét  és  tartalmát  megérezteti  a  zsoltárköltő  szava:
„Hálával  áldozzál  Istennek.”  A  hála  mindig  áldozat.  Ha  egy-
szerűen  elismerjük  a  nekünk  juttatott  jótéteményt,  akkor  meg-
alázkodunk.  Ha  meglátjuk  a  felettünk  rendelkező  élő  hatalom
jóságát,  akkor  menthetetlenül  megsemmisülünk  előtte.  Szándé-
kunk,  tervünk,  álmunk,  ködként  szétfoszlik  és  nem  látunk  mást
magunk  előtt,  hanem  az  örökkévaló  mennyei  Atyát,  kinek  min-
dent  köszönhetünk.  A  hála  önmagunk  megtagadása  és  fel-
áldozása.

A  hála  egyszersmind  világosan  látás.  Egy  életdarabnak
vagy  eseménynek  józan  megítélése.  Az  események  egybekap-
csoló  rendjét  talán  nem  értjük  meg.  Fátyol  eltakarja  előttünk
a  célt  s  ismeretlen  marad  az  örök  miért.  Mégis  életünk  változó
sorsában  meglátjuk  az  örökkévaló  Isten  kezét.  Beletekintünk
az események tükrébe s benne meglátjuk Isten atyai arcát.

A  hála  így  lesz  kereső  szemünk  megnyugvása  Istennél.
Nagy  önismerés  és  engedelmes  meghajolás.  Magasabb  élet-
törvény  megsejtése,  felülről  áramló  erő  befogadása.  Lobogó
szívek  örök  feltárulása.  Mindez  pedig  együtt:  a  hála  az  Örök-
kévaló Isten megismerése és dicsőítése.

Szilveszter alkonyatán megerősítést kap  ez  a bibliai ige.



407

Értsétek  meg,  ti  Istent  felejtők,  nehogy  elragadjalak  menthetet-
lenül, aki hálával áldoz, az engem dicsőít!

A  tűnő  esztendő  beszél  a  zsoltárköltő  igéjében.  365  napja
volt  az  esztendőnek!  Mindennap  az  enyém  volt.  Hány  perc,  hány
pillanat!  Isten  az  egészet  nekem  ajándékozta  bölcsen  élésre,
munkára, használásra, készülésre.

Köszönjük  meg  Istennek  ezt  a  darab  életet:  a  munkát,
a  hivatást,  a  mindennapi  kenyeret,  a  családot,  a  boldogságot,
az  örömöt,  a  bölcsőt,  az  iskolát,  a  tűzhelyalapítást,  az  útra-
készülési
Van-e még köszönni valód?

Keressünk  még  köszönnivaíókat.  Köszönd  meg  a  lelkedet
s  a  lelkedbe  adott  királyi  bélyeget.  Lelki  életed  virágos  mezőjét,
örök  munkaeszközét:  az  anyaszentegyházat  és  a  templomot.
Köszönd  meg  emberi  méltóságodat,  melyet  nem  vagyonnal,
társadalmi  helyzettel,  tudással  és  műveltséggel  biztosított  neked
az  Isten,  hanem  egyedül  a  lelkeddel.  Lelkedben  hordozod  nemes-
ségi  leveledet  és  emberi  méltóságodat.  Keresd  meg  a  lelked
által kapott boldogságokat s köszönd meg azokat Istennek.

Van-e még köszönnivalód?
Gondolok  arra,  amiről  sokan  elfelejtkeznek.  Köszönd  meg

a  rádnehezedő  gondokat,  a  szükséget,  a  viszontagságot,  a  nél-
külözést,  a  szegénységet.  Isten  ujjmutatása  számodra:  az  oda-
fenn  valókkal  törődjetek!  Köszönd  meg  szenvedésed  keresztjét.
A  magad  betegségét,  a  mások  kínjait.  Köszönd  meg  lelki  fájdal-
maidat,  a  csalódásokat,  a  megaláztatásokat,  a  méltatlanul  ért
igazságtalanságokat.  Köszönd  meg  a  halált,  Isten  legnagyobb
megpróbáltatását.

Hálád  igazi  legyen.  Necsak  eseményeket  láss,  hanem  életed
egész  folyamatát.  Nem  gyönyörködtet  a  szobormű,  ha  azt
alkotó  formáira  és  felületeire  akarod  bontani.  Elvész  a  zenemű
szépsége,  ha  melódiáját  akkordokra  bontod  s  az  akkordokat
hangjaira  tördeled.  Elveszíted  Isten  teremtő  gondolatát,  ha  a
búzavirágot  alkotórészeire  tépdesed.  Neked  elmúlt  életedet  -a
maga  egészében  kell  nézned,  mert  annak  isteni  értelmét  csak
így  találhatod  meg.  Munkád,  boldogságod,  szenvedésed,  csaló-
dásod,  mosolygásod,  könnyed,  megaláztatásod,  fölemeltetésed
együtt  alkotják  múlt  esztendei  életedet.  Néked  az  egészért  kell
háládatosnak lenned!

Életed   lemérésénél   ne   alkalmazz   egyoldalú   hasznossági

 



408

szempontot.  Ne  nézd  csupán  külső  életedet,  törődj  belső  éle-
teddel  is.  Sőt  inkább,  életed  külső  eseményeinek  hatását  keresd
meg lelki fejlődésedben.

Kapcsold  be  magadat  az  örökkévaló  világba.  Lásd,  szem-
léld életed eseményeit az örökkévalóság fénykörében.

Így  lesz  hálád  őszinte,  hívő,  így  érted  meg  Isten  jóságát,
így  emelkedsz  az  esztendő  koporsójánál  életbölcseleted  maga-
sabb  lépcsőfokára.  Közelebb  jutsz  Isten  megismeréséhez  s  a  tűnő
esztendő tükrében meglátod az ő arcát.

2. Istent keressük, mert ő vezet minket az úton.
Azt  mondja  az  Ige:  aki  az  útra  vigyáz,  annak  megmutatom

Isten  szabadítását.  Hatalmas  kijelentés  van  ebben  a  szóban.  Isten
útja  Isten  szabadítására  vezet.  Isten  mindent  eszközzé  tesz
örökkévaló  célja  elérésére,  az  elmúlt  esztendőt  is  ennek  a  szol-
gálatába  állította.  Úgy  irányítja  az  emberek  életeseményeit,
örömét  és  keservét,  úgy  eteti  őket  a  megelégedés  kenyerével,
avagy  itatja  őket  a  keserűség  méregitalával,  hogy  az  Ő  útján
járjanak és megtalálják az Ő szabadítását.

Ez  a  második  mondat  tulajdonképen  a  hála  állandósítását
jelenti.  „Aki  az  útra  vigyáz,  annak  megmutatom  Isten  szaba-
dítását.”  Ha  életemben  minden  hálára  indít  Isten  iránt,  akkor
Isten  jóságának  tudata  átmegy  a  vérembe.  Életem  változásai
között  felismerem  Isten  örökkévaló  célját.  Mindent  azért  cselek-
szik  velem,  hogy  engem  megszabadítson  az  élet  legnagyobb  és
legveszedelmesebb  nyomorúságától:  a  bűntől.  Hogyne  kellene
vigyáznom az ő útjára, ha ahhoz kapcsolja az ő szabadítását.

Szilveszter  este  kérdések  állnak  elém.  Vigyáztam-e  Isten
útjára  a  letűnt  esztendőben?  Az  Ő  útján  jártam-e,  vagy  saját
akaratom  útján?  Voltak  terveim,  vágyaim,  kívánságaim.  Néme-
lyiket  munkával,  mást  türelmes  várakozással,  ismét  mást  siette-
tett  türelmetlenséggel  akartam  megvalósítani.  Utamat  sokszor
az  erőszak  csákányával  vájtam  ki  s  mentem  vadonon,  pusztasá-
gon  keresztül.  Elnémítottam  lelkiismeretemet.  Nem  hallgattam
jobb  érzésem  tiltakozására.  Sokszor  mások  tanácsát  vagy  pél-
dáját  tettem  életem  ösvényévé.  Hízelgésből,  hazugságból,  kénye-
lemből,  vagy  hiúságból  az  ő  útjokon  akartam  járni.  De  Isten
útját  sokszor  nem  láttam.  Sokszor  nem  is  akartam  látni.  Sok-
szor  megtagadtam  s  azt  mondottam,  hogy  ezen  az  úton  nem
járok.

Nehéz  gondolatok,  bűnök,  mulasztások,  elmondott  szavak,

 



409

megtörtént  cselekedetek  hullnak  a  lelkemre.  Szilveszterkor  gon-
dolatban  egy-egy  emberkezet  keresek.  Egy-egy  tekintetet  várok.
Egy-egy  halk  szó  után  kiáltok  sírva.  Szeretnék  bocsánatot  kapni.
Szeretnék  megbocsátani.  Szeretnék  kitörölni  sok  mindent  az
életemből.  Szeretnék  sok  mindent  másképp  csinálni.  Szeretnék
sok  mindent  eltemetni  és  sok  mindent  újrakezdeni.  De  mindenek-
felett:  szeretném  megtalálni  az  Istent.  Könyörögve  várom  bocsá-
natadó  szavát  s  atyai  irgalmas  tekintetét.  Óh,  mert  hiába,  ki
kell mondanom az igazságot: én nem vigyáztam az Isten útjára!

A  letűnt  év  bűneit,  mulasztásait,  gyűlöletét  és  önzését  nem
tudom  már  megváltoztatni.  Az  esztendő  könyve  le  van  zárva.
De amit  jóvá tehetek,  — úgy is  csak az  emberekkel  szemben kísé-
relhetem  ezt  meg,  —  azt  jóvá  teszem.  Adóslevélként  átviszem  az
esztendő  számlalapját  az  újesztendőbe.  Istentől  kérek  erőt,  hogy
adósságomat lefizethessem.

Az  esztendő  tanulságait  pedig  lelkembe  zárom.  Életem  mú-
landóságában  meglátom  immár  az  örökkévalóságot.  Az  emberek
zúgó  áradatában  felismerem  az  egyetlen  biztos  fenntartó  kezet:
Isten kezét.

Egészen  világosan  látom,  hogy  életútam  csak  akkor  visz
minden  változások  között  felfelé,  ha  azt  rávezetem  Isten  útjára.
Az  újesztendőben  új  megpróbáltatások,  szenvedések,  küzdelmek,
csalódások  várnak  az  egyes  emberre,  a  családokra,  a  nemzetre,
az  egyházra.  Régi  sebek  újra  felszakadhatnak.  Új  sebek  véres-
szája  kiálthat  orvos  után.  Megnövekednek  feladataink.  Új  köte-
lességek  nehezednek  vállainkra.  Mindennap  erősebbeknek  kell
lennünk,  hogy  többet  adhassunk  a  közösségnek,  mindennap-
nagyobbaknak  kell  lennünk,  hogy  magunkat  értük  meg  tudjuk
szegényíteni.  Mindez  azonban  csak  akkor  lehetséges,  ha  Isten
útjára vigyázunk.

Ezt  cselekszem  szilveszter  este.  Nem  állok  az  Istent  felejtők
táborába,  kikről  azt  mondja  az  Úr,  hogy  elragadja  őket  ment-
hetetlenül.  Istent  keresem.  Hálával  áldozatul  néki  adom  szíve-
met  s  rálépek  arra  az  útra,  melyen  megmutatja  nékem  az  Ő
szabadítását.

 



Isten hangszere.
Orgonaavatáskor.

105.  zsolt.  1—2.:  „Magasztaljátok  az  Urat,  hívjátok  segít-
ségül  az  ö  nevét,  hirdessétek  a  népek  között  az  ő  cselekede-
teit.  Énekeljetek  néki,  zengedezzetek  néki,  beszéljétek  el  min-
den ő csodatételét.”

Az  emberi  léleknek  kétféle  álma  van.  Egyikkel  önmaga
ajándékozza  meg  önmagát.  Titokzatosan  jön  ez  az  álom  s  leg-
többször  nyugtalanul  szertefoszlik.  Lelki  borzongás,  remegő
érzés,  vagy  édes  sejtelem  játszik  utána  szívünk  mélyén,  mint
mennydörgés  után  az  elhalkuló  visszhang,  vagy  virághervadás-
kor  az  elszálló  illat.  A  másik  álmot  Isten  adja  az  ember  lelkébe
Ennek  az  álomnak  csodálatos  ereje  van.  Nyugtalanul  felkor-
bácsolja  szívünket,  akaratunkat  megacélozza,  mindaddig  nyug-
talanít,  míg  elhatározásra  nem  bir  és  mindaddig  kielégítetlen,
boldog  lázálomban  tart,  míg  álmunk  megvalósulására  nem
vezet.

Néktek  Isten  adott  boldogító  álomlátást.  Megálmodtatta
veletek,  hogy  templomotokban  építsetek  az  ő  dicsőségére  zengő
új  orgonát.  Isten  adta  álmotokat,  nem  az  emberek.  Nem  is  tud-
tatok  megnyugodni  addig,  míg  elhatározástok  után  el  nem  indul-
tatok  a  megvalósítás  útján.  Senki  sem  kényszerített  az  álom
megvalósítására.  Nem  volt  gyülekezeti  kivetés.  Senkinek  ajtaját
nem  kopogtatták  meg  gyüjtőívet  tartó  kezek.  Csak  az  adott,
aki akart adni, akinek a szíve nem engedte, hogy ne adjon.

Íme,  megépült  az  új  orgona:  Isten  hangszere.  Zártajtójú
tündérvár.  Fából  épült  a  hajléka,  arcáról  csillogó  ércsípok  tekin-
tenek felénk s bensejében rejtett fasípok sorai húzódnak.

Csodálatos  instrumentum  az  Isten  hangszere.  Emberi  alko-
tás:  ércből,  csontból,  fából,  bőrből  van  összeállítva.  Mégis  mikor
belsejében  búgó  szava  felzendül,  Isten  szavának  zendülését  hall-
juk.  Mert  a  templomban  minden  emberi  alkotás  Isten  munka-

 



411

eszközévé  lesz  és  minden  emberi  alkotásban  Isten  lelke  szólal
meg.

Az  Isten hangszerének kettős beszéde van:
1. Benne az ember beszél az Istennek;
2. Benne Isten beszél az embernek.

1.  Halkan  esdeklő,  zengéssel  zengő,  fájdalmasan  zúgó,
diadalmasan  harsogó  szavával  az  ember  beszél  az  Istenről  az.
Isten hangszerén.

Az  orgona  a  kifejezhetetlen  érzések  kifejezője.  Van  olyan
gondolatunk,  melynek  elmondására  erőtlen  az  emberi  szó.  Van
olyan  érzelmünk,  melynek  kifejezési  eszközét  hiába  keressük.
Próbáljuk  szavakba  önteni.  Hiábavaló  kísérlet!  Vászonra  vetjük
a  paletta  minden  színgazdagságát,  de  ez  a  próbálkozás  is  meddő..
Márványtömbnek  feszítjük  vésőnket,  minden  hiába.  A  legmé-
lyebb  és  legközvetlenebb  érzések  kifejezésére  sem  az  emberi
szó,  vagy  költői  vers,  sem  a  festészet,  avagy  szobrászat  nem
alkalmas, hanem egyedül a zenei hang.

Szívem  megtelik  Isten  iránt  való  hálával.  Fenséges  nagysága
előtt  való  hódolatom  szétfeszíti  szívemet.  Kéréseim  árja  szívem
mélyéről  felbugyog,  mint  kiapadhatatlan  forrás  vize.  Bűntuda-
tom  hideg  acélkeze  lecsukja  számat  s  bűnbánatom  egyetlen  egy
izzó  könnycseppben  sem  tud  felolvadni.  Beszélnék,  kiáltanék,
nyögnék,  imádkoznám,  hiába  van  minden.  Ajkam  szava  érzésem
halovány  árnyképe  csupán,  megszegényedném  s  megszegényíte-
ném  azokat  is,  ha  szavakba  öntenem.  De  mikor  templomi  csen-
dességben  felbúg  az  orgona,  a  zenei  hang  elmondja  az  elmond-
hatatlant  és  kifejezi  a  kifejezhetetlent.  Átérzem  a  zsoltárköltő
szavának  igazságát:  magasztalom  az  Urat!  Segítségül  hívom,
hirdetem  az  Ő  cselekedeteit.  Énekelek  néki,  zengedezek  néki,
elbeszélem minden csodatételét!

Az  orgona  szavában  az  ember  beszél  az  Istenhez.  Magasz-
talja  őt,  könyörög  hozzá,  sírva  esdekel  s  trónusához  viszi  bűn-
bánó,  vérző  szívét.  Feléje  nyújtja  bizonyságtétellel  telített  lelkét
s  zengő  akkordokban  elmondja  Isten  vele  tett  minden  jótéte-
ményét.

Az orgona szavában az egyház szíve beszél Istenről.
Az  evangélikus  templomnak  minden  alkotó  része  és  mun-

kája  Istenhez  vezet.  A  templomi  zenében  az  egyház  lelke  szólal
meg.  Az  orgona  hangja  arra  rendeltetett,  hogy  Isten  igéjének
szárnya  legyen.  Gyönyörűséges  a  szárnya,  de  rajta  a  legszebb,

 



412

hogy  az  örökkévaló  igét  hozza.  Nem  a  művészet  tündérpalotá-
jába  csalogat,  hanem  Krisztus  keresztjéhez  vezet.  A  zenei  hangot
az  emberi  szívre,  szájra  helyezi,  előkészít  az  ige  befogadására  s
betakargatja azt védelmező szárnyával.

Az  emberiség  legnagyobb  zeneköltője,  Bach  János  Sebes-
tyén,  a  világhírű  orgonakirály,  minden  alkotásának  homlokára
€zt  a  két  szót  jegyezte:  Jézus  segíts!  És  minden  alkotása  végére
ezt a vallomást írta: Soli Deo Gloria!

Legyen  ez  az  orgona  Isten  hangszere,  melyen  az  ember
Istenről  beszél.  Végezzen  lelki  szolgálatot  s  hangjaival  vezesse
az  embereket  Istenhez.  Magasztaljon,  esdekeljen,  beszéljen  nagy
csudatételekről.

2. Az Isten hangszerén Isten beszél az emberhez.
Az  orgona  keretbe  foglalja  templomi  életünket.  Mielőtt

megérkeznél,  feléd  zeng  bugása,  mint  édesatyád  hazahivogató
szava.  Mikor  elmégy  a  templomból,  halkuló  szóval  utánad  só-
hajt,  mint  a  szülői  ház  küszöbén  búcsúzkodó  édesanyád  veled
szálló  áldása.  Jövésed,  távozásod  határai  között  mindig  Isten
szavával  szól  hozzád.  Válaszol  örömödre  és  van  szava  szenvedé-
sedre.  Ha  lehorgasztott  fejjel,  gyászruhában  ülsz,  vigasztalva
beszél.  Bűntudatod,  bűnbánatod,  kegyelemkeresésed  mindig
megfelelő  választ  kap  az  Istentől.  Első  szava  ezzel  fogad:  jöjj,
várlak!  Utolsó  szava  ezzel  búcsúzik:  maradj  az  enyém!  Minden
közbeeső  szava  pedig  ezt  mondja:  irgalmas,  bűnbocsátó  meny-
nyei atyád vagyok!

Isten  hangszerének  mindig  valami  különös  bánatos  hang-
színezése  van.  Ez  a  hangszínezés  az  orgona  sajátságos  jellem-
zője.  Az  ujjongó  karácsonyi,  vagy  húsvéti  éneken  is  fenséges
komolyság  vonul  végig.  A  pünkösdi  diadalhimnusz  zenei  alá-
festése is fenségesen ünnepélyes.

Az  orgona  megmaradó  komor  hangfestése  azt  mondja
néked:  ne  felejtsd  el,  hogy  bűnös  vagy!  A  zengő,  diadalmasan
harsogó trombiták pedig azt mondják: én várlak téged!

Isten  az  orgonával  örök  szent  lelki  munkáját  végzi  rajtatok.
Feljegyezték  Luthernek  a  zenéről  szóló  epistoláját,  melyet  alii*
tólag  a  wittenbergi  vártemplom  ajtajára  1538-ban  kifüggesz-
tett.  Azt  mondja:  „Isten  a  zenét  a  világ  teremtésekor  minden
embernek  azért  ajándékozta,  hogy  érzései  világában  vezetője
legyen.  Maga  a  Szentlélek  is  örök  munkájának  eszközét  bírja
a  zenében.  Az  egyházi  atyák  és  próféták  Isten  igéjét  énekbe,

 



413

hárfazengésbe  foglalták,  hogy  az  egyházból  soha  se  hiányoz-
zék a zene.”

Értsétek  hát  meg,  vegyétek  boldog  örömmel  és  köszönjétek
háládatos  szívvel,  hogy  titeket  Isten  az  Ő  hangszerével  meg-
ajándékozott.  Engedjétek,  hogy  hangjai  által  Ő  beszéljen  hoz-
zátok s a Szentlélek munkálkodjék rajtatok.

Isten  azért  ajándékozta  néktek  ezt  az  orgonát,  hogy  általa
közöttetek és belőletek megépüljön Isten élő orgonája.

Csodálatos  hangszer  az  orgona,  Isten  instrumentuma.
Különböző  anyagból  épült.  Sípjai  különböző  hosszúak  és  széle-
sek.  Hangjuk,  rezgésük  is  különböző.  De  mindegyik  szükséges.
Mindegyikbe hangot, melódiákat rejtett el az Isten.

így  áll  az  emberek  sokasága  az  élő  orgonában.  Mind-
annyian  sípok  vagyunk.  Különböző  anyagból  formáltattunk.
Egyik  csillogó  ércből,  másik  semmitmondó  szürke  puhafából.
De  egybeköt  közös  sorsunk:  mindegyikünkbe  hangot  és  meló-
diát  rejtett  az  Isten.  Értsd  meg,  hogy  beléd  az  Isten  korálokat,
szimfóniákat,  motettákat,  himnuszokat  rejtett  és  te  ezekkel
a szenténekekkel tartozol az Istennek, magadnak és a világnak.

Külön  is  érték  vagy.  Érték  vagy  magadban,  de  emberek
sokaságába  helyeztettél,  hogy  másokkal  együtt  építsd  Isten  élő
orgonáját.  Síp  vagy  az  élő  orgonában,  a  magad  hangját  tisztán
meg  kell  őrizned.  Azután  érezned  kell,  hogy  amint  az  orgona
egyes  sípja  a  többiek  együttesében  tölti  be  célját,  úgy  neked  is
be  kell  illeszkedned  a  gyülekezet  szent  közösségébe.  Fontos
vagy  a  többiekre  nézve  és  a  többiek  fontosak  reád  nézve.
Egyesülnöd  kell  Isten  lelke  által  a  hit  és  szeretet  közösségében,
hogy felbúgjon az élet templomában Isten élő orgonája.

Az  orgona  halott,  néma  orgona.  Billentyűzet-szekrényének
ajtaját  hiába  nyitod  fel.  Hiába  futtatod  fehér  és  fekete  billen-
tyűin  kezedet.  A  néma  orgonát  csak  egy  hatalmas  isteni  erő
tudja  megszólaltatni.  Mikor  azután  fuvalom  szállja  be  szekré-
nyét  és  sípjait,  vagy  mikor  villanyáram  fut  rajta  végig,  akkor
megrendül  Isten  hangszere  s  felbúg  belőle  az  Istent  magasztaló
himnusz.

Néma,  halott  orgona  vagy,  míg  önmagadtól  várod  a  meg-
szólaláshoz  szükséges  erőt.  De  ha  Isten  Szentlelkének  fuvalma
végigszáll  rajtad  s  mozgásba  hozza  szívedet,  lelkedet,  életedet,
akkor  megszólal  a  halott  orgona  és  élővé  válik,  akkor  halott



414

sípból  élő  síppá  leszel  az  élet  orgonájában  s  zenged  nem  egye-
dül,  hanem  az  élő  gyülekezet  élő  népével  Isten  csodálatos
dolgait.

Ketten  beszélnek  az  orgona  szavában:  Isten  és  az  ember.
Helyezd  el  benne  a  te  szavadat  és  halld  belőle  szüntelen  Isten
szavát.  Ε  kettő  összecsendűlésében  azután  megszületik  az  Isten-
hez boldogan megérkező ember.



Napok és látások.
Öregdiákok találkozóján.

Ezékiel  12,  21—23.:  „És  lőn  az  Úr  beszéde,  mondván:
embernek  fia,  micsoda  közmondástok  van  néktek  Izrael  föld-
jén,  hogy  azt  mondjátok:  A  napok  csak  haladnak,  ám  sem-
mivé  lesz  minden  látás?  Ez  okért  mondd  nékik:  ezt  mondja
az  Úr  Isten:  Megszüntetem  e  közmondást  és  nem  mondogat-
ják  azt,  nincs  többé  Izrael.  Sőt  inkább  mondd  nékik:  Elközel-
gettek a napok és minden látás teljesül.”

Mélységből  születő  életbölcseség  sűrűsödik  össze  ebben
a  szent  Igében,  melynek  foglalatát  ez  a  két  szó  adja:  Napok
és látások.

Összetört  emberi  akarat  csikorduló  feszülését  érezzük  a
szavak  mögött.  Gyötört  szívek  panaszos  éneke  csap  ki  belőle
s  elömlik  rajt  a  búcsúzás  csendes  melankóliája,  mint  hervadt
őszi  táj  felett  az  alkonyati  köd  ezüst  párázatából  szőtt  halotti
lepel.  Barázdás  orcájú  embert  látunk  magunk  előtt,  ki  köny-
nyező  szemekkel  búcsúzik  napoktól  és  látásoktól.  Panaszosan
mondogatja:  A  napok  csak  haladnak,  ám  semmivé  lesz  minden
látás!

Az  igazság  pedig  éppen  az  ellenkező:  elközelgetnek  a
napok  és  minden  látás  teljesül.  A  szent  Ige  kísérő  szavaiból
kiérezzük,  hogy  Isten  nagy  jelentőséget  tulajdonít  ennek  a  kor-
rektúrának.  Helytelenítés,  sőt  megbotránkozás  zúg  beszédéből:
Micsoda  közmondástok  van  tinéktek!  Azután  kemény  elhatározás
kapcsolódik  hozzá,  mert  nem  tűri  ezt  a  helytelenséget,  hanem
érvényre  juttatja  ama  igazságát,  hogy  elközelgetnek  a  napok
és minden látás teljesül.

A  napoknak  külön  életbölcseletük  van.  Mindegyik  önmaga
bölcsője  és  koporsója.  Születik,  kivirágzik  és  meghal.  A  nap
tulaj  donképen  csak  életkeret.  Lényege  és  értéke  attól  függ,
hogy  milyen  látások  fűződnek  hozzá.  Az  a  kérdés,  hogy  a  nap
életkeretében  az  ember  lát-e  célt  és  álmokat,  vannak-e  benne
vágyai, küzdelmei és kiteljesedő reménységei?

A  napok  keretében  látás  számunkra  a  szülői   ház.   Édes-

 



416

atyánk,  amint  elénk  állt  s  hosszan  megnyugtatta  rajtunk  tekin-
tetét.  Édesanyánk,  amint  az  ambitus-szélről  a  kert  felé  hango-
san  kiáltotta  nevünket.  Látás  számunkra  az  iskola.  Első  taní-
tónk,  kinek  vezényszavához  kényszerítettük  kisbetűket  író,
makacskodó  jobbunkat.  Játékainkban  és  tervezgetéseinkben,
gyermekes fantáziánkban látásaink voltak, boldog látások.

Beléptünk  a  nagy  diákok  iskolájába.  Fejünket  hátraszeg-
tük,  szemünk  csillogott.  Szerettük  volna,  ha  az  egész  világ
észreveszi  rajtunk  a  nagy  történeti  eseményt,  hogy  mi  már
licisták  vagyunk.  Napok  múltak!  Álmainkból  felébredtünk!
Új  látásokra  nyílt  szemünk!  Vágyunk  kezdetben  hóvirágban  és
ibolyában  virágzott  ki,  később  a  dudlesz  erdő  büszke  orchiszá-
ban.  Látásunk  magasba  emelt.  Először  a  Károly-magaslatról
néztük  az  életet,  azután  Fraknó  várfokáról.  Mentünk  osztályról-
osztályra,  tanárkézről-tanárkézre,  míg  végül  búcsút  vettünk  az
almamatertől.

Azóta  sok  minden  történt  körülöttünk  és  velünk.  Sok  na-
punk  elmúlt,  sok  látásunk  hullámsírba  hullott.  De  most  a  nagy
matúra  találkozón,  barna  hajjal,  vagy  fehérre  őszült  fejjel,
fáradt,  vagy  dacos  tekintettel  ráborulunk  ősi  líceumunk  keb-
lére.  Most  már  világosan  tudjuk,  hogy  almamaterünk  legdrá-
gább  ajándéka  az  volt,  hogy  látásokat  adott  nekünk!  Mélységbe
merített,  bércormokra  emelt.  Világokat  tárt  elénk.  A  természet
titokzatos  varázskastélyát  nyitotta  fel  előttünk.  Klasszikus  né-
pek  befejezett  életével  ajándékozott  meg.  A  história  ezerbeszédű
zúgó  erdejébe  vezetett.  A  legnagyobb,  az  egyetlen  élet-fejede-
lem lábaihoz ültetett.

Látásokat  ajándékozott  nekünk.  Kopott,  gyűröttruhájú
emberek  jártak  előttünk.  Vezettek,  lelkükkel  világítottak  s
élték  előttünk  a  kötelességteljesítés  példaadó  életét.  Egyénisé-
gük  kicsi  ablakszemén  át  megláttuk  az  igazi  élet  örök  rejtett
szépségeit:  az  istenfélelmet,  a  munkát,  a  kötelességteljesítést,
a  másoknak  használást.  Látásunkban  megtanultuk,  hogy  életünk
értéke  szolgálatunk  mértékétől,  méltóságunk  Istenben  élésünk-
től,  szabadságunk  Krisztusban  való  rabságunktól  függ.  Látáso-
kat  kaptunk  a  hazáról,  a  nemzetről,  az  egyházról,  az  emberi
jogról és igazságról, a kötelességről, a barátságról.

És  most,  az  emlékezés,  az  elgondolás  és  az  önvizsgálás
ünnepi  percében  megvilágosodik  előttünk  a  látások  titka.  Van-
nak  időben  született  emberi  látások,  melyek  az  idővel  elhalnak,

 



417

mint  ahogy  elhervad  a  virág  és  sötétségbe  temetkezik  a  csillag-
sugár.  Az  emberi  látás  végzetes  sorsa  ez.  Sok  ilyen  látásunkat
eltemettük.  De  van  örökkévalóságból  született  látás,  mögötte
Isten  lelke  él.  Ez  a  látás  fényével  beragyogja,  kiszínesíti  és  meg-
szépíti  emberi  küzdelmünket.  Megvilágítja  magasra  helyezett
célunkat  és  hozzá  felemel.  Megtanít  a  nemes  élet  törvényére:
ne  magadért,  hanem  Istenért  és  a  köz  javáért  élj!  Erőtlenségben
erővé  válik,  csüggedésben  reménységgé.  Romokon  és  sírhalmo-
kon  átszárnyal  a  diadalmas  élet  prédikációjával:  Nap  és  látás
megújulnak  annak  az  örökkévalóságnak  fényében,  melyért  ren-
deltettek.  Ez  az  Istenből  származó  látás  és  ez  nem  múlik  el.
Mi ilyen isteni látást és Isten-látást kaptunk alma materünktől.

Szívünk  peremig  töltött  aranyserlegéből  ma  kicsordul  hála-
adásunk  nektárja.  Azzal  a  vallomástétellel  köszönjük  meg  ősi
líceumunknak  gazdag  életajándékát,  hogy  a  mi  eddigi  küzdel-
münkben  nemes,  szép  és  boldogító  volt,  az  ebből  a  látásból
származott.  És  amit  tőlünk  hátralévő  életünkben  hivatásunk,
nemzetünk,  egyházunk  vár,  —  a  hű  munka,  a  becsületes  jellem,
a  vallásosság,  a  tiszta  erkölcs  és  nemes  életpélda  —,  az  mind
ebből a látásból tisztul valósággá.

Azért  mi  hívő  szívvel  hisszük,  hogy  elközelgetnek  a  napok
és minden látás teljesül!
Istenben van hivatásunk és hitünkben van diadalunk!

 



Az örökkévaló könyv.

Máté  24,  35.  „Az  ég  és  föld  elmúlnak,  de  az  én  beszédeim
semmiképen el nem múlnak.”

Ez  a  bibliai  szó  úgy  zendül  a  világítélet  harsonájába,  mint
diadalt  hirdető  angyalének.  Az  ítélet  harsogva  szól,  de  benne
mégis  az  ige  örökkévalósága  diadalmaskodik.  Süvítő  orkánban
ezüstharang  csilingelését  halljuk.  Valamikor  elcsendesedik  a
zivatar, de az ezüstharang akkor is tovább cseng.

Ez  az  ige  mindenképen  súlyos  kijelentés.  Súlyos  kijelen-
tés,  mert  a  Bibliából  való,  Jézus  szava,  határozott,  tömör,  már-
ványba  vésett  szó.  Súlyos  azért  is,  mert  Jézus  utolsó  beszédéből
van  kiemelve.  Utolsó  beszédében  Jézus  a  világ  végéről  szól,
amikor  háború,  éhség,  földindulás  lesz,  a  bűn  elhatalmasodik,
a  szeretet  elfogy,  menekülő  emberek  jajától  hangos  a  vidék
és  hamis  próféták  kiáltása  zúg.  Ezen  előzmények  után  folytatja
beszédét  ezzel  a  kijelentéssel:  „Ég  és  föld  elmúlnak,  de  az  én
beszédeim semmiképen el nem múlnak.”

Az  ige  három  nagy  igazságot  fejez  ki:  1.  A  Biblia  örökké-
valóságát;  2.  a  Biblia  megmaradó  hivatását  és  3.  a  Biblia  örök
követelését.

1.  Szinte  megdöbbenik  lelkünk  az  ige  komor,  hatalmas  ki-
jelentésétől.  „Ég  és  föld  elmúlnak,  de  az  én  beszédeim  semmi-
képen el nem múlnak.”

Jézus  egyik  oldalra  állítja  az  eget,  a  földet,  a  világminden-
séget  látható  és  láthatatlan,  feltárt  és  elrejtett  részeivel.  A  má-
sik  oldalra  odaállítja  az  Ő  igéjét  és  kimondja  az  ítéletet:  a  világ
megsemmisül, de az Ő igéje megmarad.

Elvész  a  föld  ezernyi  szépségével  és  gazdagságával.  A  svájci
havasok  és  tengerszemek,  az  ausztráliai  őserdők  és  a  kanadai
síkságok.  Az  ezer  bűbájú  India,  a  magyar  Alföld,  Isten  aláhullott
könnycseppje:   a  Balaton.   Elvész  naprendszerünk  megszámlál-

 



419

hatatlan  milliárd  csillagával.  Megsemmisülnek  a  naprendszeren
túl  fekvő  ismeretlen  naprendszerek  elmúlásba  rejtve  felderítet-
len  titkaikat.  Elvész  a  kultúra,  a  művészet,  a  tudomány,  az
emberi  szellem  csodás  remekművei.  Megsemmisülnek  a  világ-
irodalom  legszebb  költeményei,  a  festők  és  szobrászok  halha-
tatlan  művei,  eltűnnek  a  technikai  fejlődés  káprázatos  csudái.
Jézus beszéde pedig megmarad.

A  történelem  már  eddig  is  sokszorosan  igazolta  Jézus  ki-
jelentését.

Valamelyik  óceán  egyik  részén  halott  város  fekszik  a  mély-
ségben.  Összedőlt  paloták,  utcák,  házsorok  alusszák  halotti  álmu-
kat.  Valamikor  köztük  emberek  éltek,  volt  kultúrájuk,  civili-
zációjuk,  életberendezkedésük.  A  világtörténelem  hatalmas  né-
pekről  beszél,  kiknek  műveltsége,  szellemi  fejlettsége  és  élet-
szintje  megközelítette,  sőt  meghaladta  a  mienket.  Hova  tűntek,
hova  lettek?  Tudósok,  költők,  hadvezérek,  királyok  alkotásai
nyomtalanul  megsemmisültek,  sőt  az  alkotók  sírjának  a  helyét
.sem ismerjük. Jézus beszéde pedig megmarad.

A  Biblia  története  is  bizonyítja  Isten  beszédének  örökké-
valóságát.  Gondoljuk  meg,  hogy  a  Biblia  egyes  könyveit  1600
év  alatt  írták  próféták,  pásztorok,  tudósok  és  tudatlanok.  Más-
félezer  esztendő  telt  el  a  legrégibb  és  a  legfiatalabb  könyv  meg-
írása  között.  Ezalatt  népek  tűntek  el  a  történelem  színpadáról
és  népek  porból  magasságba  emelkedtek.  Kultúrák  születtek
és  meghaltak.  Átalakult  az  emberi  közösség  sokféle  rendszere.
Megváltozott  az  állam  szervezete,  a  nemzet  lényegéről  alkotott
felfogás,  a  gazdasági  élet  és  a  szociális  berendezkedés.  A  Biblia
pedig megmaradt.

Isten  beszédének  örökkévalóságát  mutatja,  hogy  Isten  meg-
védelmezte  azt  a  megsemmisülés  veszedelmétől.  Emberi  kéz  sok-
szor  ellene  tört.  Joakhim  király  idejében  Jeremiás  próféta  jós-
latát  tűzbe  vetették.  Isten  akkor  is,  azután  is  megmentette  az
Ő  beszédét.  Avagy  gondoljunk  fennmaradása  csodájának  külső
bizonyságaira.  Az  ószövetségi  feljegyzésekben  magánhangzók
nem  voltak,  csak  mássalhangzók.  Milyen  sok  veszedelemnek
volt  kitéve  az  a  könyv,  melynek  szövegét  csak  mássalhangzók
őrizték!  Az  ószövetségi  könyvek  írásmódja  különböző  korszak-
ban  többször  megváltozott.  Isten  beszéde  mégis  megmaradt.  Fel-
jegyezték  az  egyes  könyvek  verseinek,  mondatainak,  szavainak,
betűinek  a  számát,  nehogy  valamikor  egy  is  elvesszen.  Mintha

 



420

igazolni  akarták  volna  Jézus  későbbi  szavát:  az  én  beszédem
megmarad!

A  történelem  folyamán  hiába  indítottak  harcot  a  Biblia
ellen.  Diokleciánus  római  császár  összeszedette  és  máglyára
rakatta.  A  reformáció  korában  állami  intézkedéssel  tiltották  és
üldözték.  Magyar  történelmünkből  tudjuk,  hogy  Csipkés  Komá-
romi  György  33  ezer  arany  korona  költséggel  külföldön  ki-
nyomtatott  bibliáját  1718-ban  elkobozták,  pincébe  vetették,  30
évig  őrizgették,  míg  azután  140  pap  segédletével  máglyán  el-
égették.  A  Brit  Biblia  Terjesztő  Társulat  60  olyan  bibliát  őriz,
melynek  népe  már  eltűnt  a  föld  színéről.  Közel  másfélszázad  alatt
meghalt  hatvan  nép!  Idővel  még  sok  nép  a  történelem  sírbolt-
jába  kerül.  Megsemmisülnek  kultúrák,  alkotások  és  kivívott
eredmények.  Megváltozik  a  gazdasági  élet,  a  termelési  rend,  a
szociális  elosztódás.  Krisztus  beszéde  pedig  megmarad.  Meg-
döbbenve állunk meg a Biblia örökkévalósága előtt.

2. Vájjon mi magyarázza a Biblia megmaradását?
A  Biblia  örökkévalóságát  ez  a  néhány  szó  magyarázza:  az

én  beszédem!  Azért  örökkévaló  a  Biblia,  mert  maradandó  hiva-
tása  van.  Hivatása  abban  áll,  hogy  megmondja  minden  élő  nép-
nek  és  embernek,  hogy  ki  az  Isten,  ki  az  ember,  mi  az  ember,
mi lesz belőle és mi lehet belőle.

A  Biblia  emberek  munkája  ugyan,  íróinak  és  korának
gyarlósága  hozzátapad,  mégis  örökkévaló,  mert  Isten  önmagá-
ról  szóló  kijelentését  tartalmazza.  Isten  teljes  kijelentést  ad
a  Bibliában.  Kijelentésében  megismertet  önmagával,  munkájával
úgy  azonban,  hogy  ugyanakkor  önmagunkkal  is  megismertet.
Teljes  kijelentése  világos  és  erőteljes.  A  természetben,  az
erkölcsi  világban,  a  lelkiismeretben,  a  történelemben  közölt
kijelentéseit  nem  értheti  meg  mindenki,  de  a  Biblia  által  közénk
jön,  elénk  áll,  beszél  hozzánk.  Szemünk  elé  állítja  a  testté  lett
Igét  s  közli  velünk  a  megváltás  munkáját.  Elvezet  első  szavá-
tól  az  utolsóig:  Én  vagyok  a  te  Urad  Istened,  én  vagyok  szerető
mennyei Atyád!

A  Biblia  megismerteti  az  embert  önmagával.  Nélküle  soha
se  ismernénk  meg  magunkat.  Rávilágít  bűnünkre,  elveszett  vol-
tunkra,  örök  szabadításunkra.  Benne  felénk  tárul  Isten  mentő
keze.  Kijelentéseiben  felbugyog  a  kegyelem,  az  életjavulás  és
boldogság  forrása.  Hatalmas  erővel  belép  az  ember  életébe,
összetöri a régi és világosságra hozza az új embert.

 



421

A Biblia valóban az új élet könyve.
Mikor  1534-ben  angol  földön  megjelent  az  első  angol  Biblia,

a  templomok  falához  láncolták,  hogy  mindenki  láthassa,  olvas-
hassa,  hallhassa  tanításait.  Hiába  tiltották  királyi  dekrétumok,
mindenki  a  Biblia  lábaihoz  ült.  Elmondja  a  királyi  rendelet,  hogy
pinceodúk  rejtekében,  kecskelábú  asztaloknál,  kormot  eresztő
mécsvilágnál  bekönyöklő  emberek  félhangosan  olvasták  az  ösz-
szeseregletteknek  Isten  beszédét.  Hiába  jártak  fegyveres  őr-
járatok,  hiába  korbácsolták,  tömlöcözték,  riasztgatták  a  Biblia
olvasóit!  Így  volt  ez  a  következő  századokban  is!  A  fegyverek
megrozsdásodtak  és  kicsorbultak,  a  harcba  szálló  rendszerek
elbuktak,  az  üldözők  neve  belemerült  a  feledés  tengerébe,  de  a
Krisztus  beszéde  megmaradt!  Megmaradt,  mert  Isten  ahhoz
kapcsolta az ő igéjét.

A  Biblia  a  nemzetek  számára  is  életet  jelent.  A  világtör-
ténelem  bizonyítja,  hogy  a  bibliás  népek  emelkednek,  az  ellene
szegülők  elmaradnak.  Vizsgáljuk  meg  ebből  a  szempontból  a
népek  szellemi,  erkölcsi  fejlettségét  és  lelkiségét,  igazolva  talál-
juk  megállapításunkat.  Spanyolországról  Blasco  Eusébio  azt
írta  1902-ben,  hogy  a  Bibliát  üldöző  spanyol  földön  11  millió
analfabéta,  1790  kolostor,  300  bikaviadalt  rendező  aréna  és
3000  korcsma  volt.  Az  ország  lelki  helyzetét  pedig  jellemzi,  hogy
az  éhező  tömegek  egymás  kezéből  ragadták  ki  a  kenyeret.  Nem
csoda  tehát,  hogy  az  eszmények  és  igazságok  elhomályosodtak
s milliók sötétségben éltek.

A  Biblia  megmaradását  örökkévaló  hivatása  magyarázza.
Hivatása  pedig  az,  hogy  a  maga  agyagedényében  Isten  örök  ki-
jelentését  őrizze  s  azt  közölje  az  emberrel.  Örökkévaló  a  Biblia,
mert  Isten  beszédét  és  üdvösségmunkáját  tartalmazza,  mely
embereknek, népeknek megtartást és életet jelent.

3.  Ha  Isten  megőrizte  a  Bibliát  és  annak  értékét  megmaradó
hivatásában  megállapította,  akkor  meg  kell  értenünk  a  Biblia
örök követelését is.

A  Biblia  azt  követeli  tőlünk:  emberi  vonásai  felett  ismerjük
meg  isteni  eredetét,  örökkévaló  tartalmát,  küldetését  és  egyedül-
való  értékét.  Álljunk  meg  tisztelettel  előtte  s  becsüljük  meg
benne Isten nekünk adott kijelentését.

Követeli  tőlünk,  hogy  éljünk  vele.  Olvassuk  s  tápláljuk
belőle  lelkünket  mindennap.  Boldog  kor  gyermeke,  kinek  kezé-
ből  senki  sem  veszi  ki  a  Bibliát,  kinek  kezébe  egyháza  Bibliát

 



422

ad.  Boldog  ember,  ki  néhány  filléren  megszerezheti  a  lélek  és
élet  könyvét  s  odatérdelhet  mindennap  a  hozzá  beszélő  Jézus
lábaihoz.

Azt  kívánja  Isten,  hogy  tegyük  lelkünk  és  életünk  könyvévé
a  Bibliát.  Tegyük  azt  mindennapi  kenyérré  és  az  élet  vizévé.
Olvassuk  reggel  és  este.  Merüljünk  bele,  ha  öröm  mosolyog
felénk,  ha  összetör  a  fájdalom,  ha  körülöttünk  settenkedik  a
kísértő,  ha  szakadékok  felett  bizonytalan  léptekkel  járunk  s
a  halál  arcába  tekintünk.  Olvassuk,  hallgassuk,  hogy  általa  a
kegyelem  hegyéről  ránk  világítson  Krisztus  keresztje.  Belőle
mindig életadó hitet, erőt, megtartást nyerünk.

Isten  azt  követeli  tőlünk,  hogy  az  ő  megmaradó  beszédét
terjesszük  és  tegyük  mások  kincsévé.  Minél  nagyobb  kincs
bizatik  sáfárságunkra,  annál  nagyobb  bűn  annak  meg  nem  becsü-
lése  vagy  másokkal  nem  közlése.  Jézus  azt  mondja,  hogy  az
utolsó  ítéletkor  számon  veszi  a  kenyeret  és  italt,  amit  az  éhezők-
nek  és  szomjúhozóknak  adtunk  vagy  nem  adtunk.  Vájjon  miként
ítélkezik  felőlünk,  ha  megvonjuk  másoktól  a  lélek  kenyerét?
Nem  elégedhetünk  meg  azzal,  hogy  zsebünkben,  íróasztalunkon,
olvasótékánkon  van  néhány  Biblia.  Nem  elegendő,  hogy  mi
magunk  olvassuk  azt,  hanem  másokat  is  részesítenünk  kell
áldásaiban.  Nehezedjék  lelkünkre  azoknak  szomorú  sorsa,  kik
Isten  beszédének  megismerése  nélkül  élik  életüket.  Erezzünk
ezekkel  szemben  kötelességet,  mert  bizonyos,  hogy  értük  felelős-
séggel tartozunk.

A  Brit  Biblia  Terjesztő  társulat  körülbelül  800  nyelvre  lefor-
dította  a  Bibliát.  Évenként  11—12  millió  példányt  szór  szét  a
világon.  Óránként  1300  kötetet  küldenek  szét,  minden  percben
210  Bibliát.  1500  bibliaterjesztő  járja  a  különböző  országok
földjét,  mennek  városról-városra,  vasúton,  öszvéren,  teveháton,
gyalog,  gépjárművön  és  viszik  magukkal  a  világ  egyetlen  örök-
kévaló  könyvét.  Kérdezi  tőlük  valaki:  mit  viszel?  Felelik:  Isten
ajándékát!  És  mit  ajándékoz  neked  az  Isten?  Felelik:  a  földön
új életet, a mennyben örök életet!

Engedd,  hogy a  Biblia  által  Isten  néked  is  a  földön  új  életet,
a mennyben örök életet ajándékozzon.

Segítsd  te  is  a  Bibliát  másokhoz  vinni,  hogy  a  földön  új
életet és a mennyben örök életet nyerjenek Isten ajándékaképpen.

 



IRATTASSÉK MEG
A KÖVETKEZŐ
NEMZEDÉKNEK



A szentély küszöbén.
A Dunántúli Evangélikus Egyházkerület

négyszázados reformációi ünnepén
Sopron, 1917. szeptember 26.

Zsid.  lev.  10,  19—25.  „Mivelhogy  azért,  atyámfiai,  bizodal-
munk  van  a  szentélybe  való  bemenetelre  a  Jézus  vére  által,
azon  az  úton,  amelyet  ő  szentelt  nékünk  új  és  élő  út  gyanánt,
a  kárpit,  azaz  az  Ő  teste  által,  és  lévén  nagy  papunk  az  Isten
háza  felett:  Járuljunk  hozzá  igaz  szívvel,  hitnek  teljességével,
mint  akiknek  szívok  tiszta  a  gonosz  lelkiismerettől,  és  testök
meg  van  mosva  tiszta  vízzel;  tartsuk  meg  a  reménységnek
vallását  tántoríthatatlanul,  mert  hű  az,  aki  Ígéretet  tett.  És
ügyeljünk  egymásra,  a  szeretetre  és  jó  cselekedetekre  való
felbuzdulás  végett,  el  nem  hagyván  a  magunk  gyülekezetét,
amiképen  szokásuk  némelyeknek,  hanem  intvén  egymást  any-
nyival inkább, mivel látjátok, hogy ama nap közelget.”

Négy  évszázad  záróhatáránál  Istent  kereső  lélekkel  meg-
állunk  és  szemünk  tekintetében  tűzzé  egyesül  a  múlt  emlékével
a  jövendő  reménysége.  Széles  sugarú,  messze  földről  jöttünk
s  nagy  darab  területen  munkálkodó,  szétszórt  gyülekezetek
imádkozó  lelkét  hoztuk  magunkkal.  Eljöttünk  közel  nyugatról,
hol  Erdősi  Szilveszter  János  szava  hívta  szolgálatra  népét  s  hol
Dévai  Biró  Mátyás  emelte  magasra  erős  kezét.  Felsereglettünk
messze  délvidékről,  hol  élő  gyülekezetek  s  hamvadt  tüzű  temp-
lomi  oltárok  felett  Sztárai  Mihály  lelke  lebeg.  Pillanatmúlásáig
megpihentünk  régi  artikuláris  gyülekezeteink  templomküszöbén,
megálltunk  Ostffyasszonyfa  bástyái  alatt  s  hantot  hoztunk  a
csepregi  vértanúk  halmáról:  a  hantban  vértanú  lélek  sugárzását,
a  lélekben  vértanús  korszakok  örökségét.  És  idejöttünk  a
Gerengel  Simon,  a  Wittnyédy  István  gyülekezetébe,  melynek
templomából  egykor  prédikátorok  és  tanítók  indultak  a  po-
zsonyi  törvényszékre.  Kegyelettel  állunk  meg  abban  a  gazdag
történelmi  múltú  városban,  melynek  patinás  házfalairól  törté-
nelmi  korszakok  regélnek  és  hallgatag  ajak  helyett  megzendül
a  kövek  kiáltó  beszéde.  Jöttünk  és  szikrát  hoztunk  messze  gyü-
lekezetek  oltárairól  s  azt  egyesítjük  egymással,  hogy  szikrából
lelkek  tüze  váljék  s  világítson  a  reformáció  négyszázados  ünne-
pén, mint csillag az éjszakában.

Isten  akarata   reformációi   jubileumi   ünnepünket   a  világ-
 



426

történelmi  alakulás  izzó  kohójába  helyezte.  Apokaliptikus  képek
űzik  egymást  lelkünkben.  Minden  rettenetességeivel  földre  köl-
tözik  a  rémes  pokol  s  Dante  képzelete  elszíntelenedik  a  borzal-
mak  változatossága  mellett.  De  vájjon  ebben  a  rettenetes  világ-
rendülésben,  mely  megingatja  lábunk  alatt  a  földet,  mely  orszá-
gokat  vértengerbe  merít  s  nemzeteket  mulandó  vesztükbe  so-
dor,  mely  sokszor  kigúnyolja  az  erkölcsi  igazságokat  és  ro-
mokba  tapodja  az  emberiség  legnagyobb  kulturális  értékeit,
hogyan  illesztjük  belé  reformációi  jubileumi  ünnepünket  a
rohanó  események  sodrába?  Mikor  vajúdva  nyög  a  vérbemerült
föld  s  a  figyelő  tekintet  aggódva  reszket  az  események  válto-
zásai  közt  és  remegve  várja  a  jövendő  kialakulását,  magához
bilincselheti-e  a  közfigyelmet  egy  sápadt  arcú,  egyszerű  barát,
ki  négy  évszázad  ködén  át  biztos  léptekkel  lép  elénk?  Mikor
trónusok,  államformák,  országok  és  elméletek  romba  dőlnek,
a  tűzzsarátnokba  temetkezett  falvak  hamuesőt  hullató  felhője
nem  veszíti-e  éjszakába  annak  a  történelmi  korszaknak  fel-
újítását,  melynek  Wittenbergben  volt  hajnalhasadása?  Mikor
lelkünk  megtelik  százezrek  jajával  s  az  utca  végén  apját  váró
gyermek  könnyében  visszatükröződni  látjuk  az  egész  világ
mérhetetlen  nyomorúságát,  megérezzük-e  akkor,  ha  a  witten-
bergi  vártemplom  ajtajáról  lelkiismeretünkre  hull  reá  a  nehéz
kalapácsütés?

A  reformáció  négyszázados  jubileumán  nem  egy  világtörté-
nelmi  epizód,  nem  is  a  nagy  reformátor  iránti  kegyeletes  érzés
kényszerít  megállásra.  Ezen  a  napon  egész  hatalmas  valójában
elénk  lép  a  reformáció  új  világot  formáló  nagy  eszméje.  Nem
a  múlt,  hanem  a  jövendő,  nem  letűnt  korszakok,  hanem  az
örökkévalóság,  nem  egy  felekezeti  csoportosulás,  nem  is  egy
nemzet,  hanem  minden  nép,  az  egész  emberiség  igazsága.  A  re-
formáció  szelleme,  mely  Isten  csodálatos  kegyelméből  hatalmas
megszemélyesítőre  talált  a  nagy  reformátor  egyéniségében,
megteremtette  az  Istent  kereső  lelkek  vallási  reformációját.
De  azután  leigázatlan  erővel  kitört  az  egyéni  reformáció  kere-
teiből,  rááradt  az  emberiség  valláserkölcsi  szellemi  életének  min-
den  megnyilatkozására  s  teremtője  lett  egy  új  történelmi  kor-
szaknak, irányítója messze jövendőnek.

A  világtörténelem  nagy  eszméjének  négyszázados  ünnepén
csendes  imádkozással  beleillesztjük  ünnepünket  a  világtörténelmi
események  zúgó  forgatagába.  Érezzük,  hogy  az  izzó  kohóból



427

szerteáradó  fénycsóva  nem  homályosítja  el,  hanem  inkább  még
élesebb  világításba  helyezi  a  reformáció  világtörténelmi  tényét
Hősöket  szülő  nagy  időben  megértő  lélekkel  közeledünk  azok-
hoz  a  nagyokhoz,  kiknek  meggyőződésén  és  akaraterején  pihent
a  reformáció  nehéz  ügye  és  azokhoz  a  névtelenekhez,  kik  az
üldöztetés  ostromában  erős  meggyőződéssel  és  némán  pergő
könnyekkel  öntözték  egyházunk  sudárba  szökkenő  fiatal  fáját.
És  érezzük,  hogy  a  mostani  nagy  világrendülés  a  maga  megrázó
értékeltolódási  következményeivel  nem  gyengíti,  hanem  igazolja
és  igazi  értékében  elénk  állít ja a  reformációval  egybekapcso-
lódó  nagy  erkölcsi  értékeket.  Világtörténelmi  korszakban  is
van  jogunk  a  reformáció  eszméjét  ünnepelni,  mert  éppen  a
reformáció  eszméje  által  világtörténelmi  korszakkal  és  el  nem
múló értékekkel gazdagítottuk az emberiséget.

Négy  évszázad  nehéz  küzdelmeit  és  szenvedésteljes  válto-
zásait  vizsgálva,  Isten  imádatával  telik  meg  lelkünk.  Évszázadok
mesgyéjén  megremegő  lélekkel  teszünk  vallást:  „Oltalmunk,
erősségünk  és  igen  bizonyos  segítségünk  volt  az  Úr  a  mi  nagy
nyomorúságunkban.”  Pusztulás  árja  tajtékzott  körülöttünk,  de
az  Ő  megtartó  lelke  a  zúgó  vizek  felett  lebegett.  Kivetve,  ki-
fosztva  temetői  földön  szolgaéletet  éltünk,  de  Ő  kivont  a  sírból
s  mozdíthatatlan  sziklára  állította  lábunkat.  Nem  törjük  fel  egy-
házunk  régi  sebeit,  nem  költögetjük  álmukból  fájdalmas  emlé-
keinket,  de  szívünk  rejtett  kamrájában  meggyújtjuk  a  múltba
világító  emlékezés  lángját  s  némán  elolvassuk  a  könnyel,  vér-
rel  megírt  történelmi  lapokat.  Vallást  teszünk  a  zsoltárköltő
szavával:  „Sokat  cselekedtél  Uram,  Istenem  Te  csodáiddal  és
terveiddel  mi  érettünk;  semmi  sem  hasonlítható  Hozzád,  hirdet-
ném  és  elbeszélném,  de  többek,  semhogy  elszámlálhatnám.”
(40.  zsolt.  6.)  Ne  rejtsük  el  szívünkbe  az  Ő  igazságát,  mondjuk
el  az  Ő  hűségét  és  segítségét.  Ne  titkoljuk  el  az  Ő  kegyelme
gazdagságát,  hanem  inkább  hirdessük  az  Ő  igazságát  a  nagy
gyülekezetben.  Hirdessük:  egyházunkat  az  Úr  keze  tartotta  meg,
az  ö  tervei,  az  ő  csodatevő  ereje  vezette  mindeddig!  Áldott
legyen az Úr neve örökké!

De  legyenek  haló  porukban  áldottak  azok  az  előttünk  já-
rók,  kik  életüket,  lelküket  a  reformáció  nagy  ügyének  szolgá-
latába  állították.  Névleg  is  megemlítjük  a  legnagyobbat,  Luther
Mártont,  Isten  kiválasztott  eszközét.  Kegyelettel  gondolunk
magyar   protestáns   egyházunk   munkásaira,   hitvallóira,   lelki-

 



428

ismereti  szabadságunk  hőslelkű  védelmező  bajnokaira,  kik  lel-
kük  vallástételével  egykoron  így  szólottak  az  Úrhoz:  a  Te  ke-
gyelmed  jobb  az  életnél!  (63.  zsolt.  4.)  Legyen  az  ő  hitük  sze-
rint. Legyen életüknél nagyobb az Úrnak kegyelme.

Jubileumi  ünnepségünk  nem  merülhet  ki  a  hálaadás  és  a
kegyeletes  érzés  tüzének  meggyújtásában.  Az  igazi  ünneplés  a
múlttal  kapcsolatban  számadás,  a  jövendővel  kapcsolatban  erő-
gyűjtés.  Istennek  tetsző  ünnepet  akkor  szentelünk,  ha  Isten
igéjének  világánál  felújítjuk  lelkünkben  a  reformáció  örökké-
való  nagy  értékeit,  ha  azokat  saját  életünkben  erőtényezőkké
tesszük  s  magunkra  vállaljuk  a  reformációval  lelkünkre  hárított
nagy kötelességeket.

A  reformáció  vallási  jelentőségét  a  Zsidókhoz  írt  levél  sza-
vaival  jellemzem.  A  levél  írója  mondja  (Zsid.  10,  19—25.),  hogy
az  örökkévaló  szentélybe  csak  Jézus  vére  által,  csakis  azon  az
úton  juthatunk,  melyet  Ő  szentelt  nékünk  új  és  élő  út  gyanánt.
Csak  azon  a  kárpiton  keresztül,  melyet  Ő  adott  minékünk  az
Ő  testében.  És  a  Krisztus  egyszersmindenkorra  szóló  megváltó
áldozata  eltöröl  minden  más  áldozatot.  „Ahol  bűnök  bocsánata
vagyon,  ott  nincsen  többé  bűnért  való  áldozat.”  Ez  a  refor-
máció vallási alaptétele.

De  ugyanezen  bibliai  szakasz  azon  kötelességeinkre  is  rá-
mutat,  melyek  a  reformáció  négyszázados  emlékünnepén  külö-
nös  jelentőséggel  nehezednek  lelkiismeretünkre.  „Lévén  nagy
papunk  az  Isten  háza  felett  —  mondja  a  levél  írója  —  járuljunk
hozzá  igaz  szívvel,  hitnek  teljességével,  mint  akiknek  szívük
tiszta  a  gonosz  lelkiismerettől.  Tartsuk  meg  a  reménység  vallá-
sát  tántoríthatatlanul,  mert  hű  az,  aki  az  ígéretet  tette.  És
ügyeljünk  egymásra  a  szeretet  és  jócselekedetre  való  felbuzdu-
lás  végett,  el  nem  hagyván  a  mi  gyülekezetünket,  amint  szoká-
suk  némelyeknek,  hanem  intvén  egymást.”  Ez  a  reformáció
jubileumi intése.

Ha  jelképezésre  a  reformáció  leghatalmasabb  mozzanatát
keresném,  nem  a  wittenbergi  vártemplom  előtt  lefolyt  jelenetet
örökíteném  meg,  nem  is  a  wormsi  birodalmi  gyűlés  előtt  ki-
alakuló  drámai  erejű  hatalmas  jelenetet,  nem  keresgetném  össze
a  régi-  és  új-világ  összeütköző  hatalmasságainak  szimbolikus
alakjait,  hanem  azt  a  jelenetet  örökíteném  meg,  amidőn  a  sápadt
arcú,  elcsigázott,  egyszerű  barát  kezére  nyugasztott,  izzó  fejjel
belemélyed  a  könyvek  könyvébe  és  a  keskeny  vágású  rácsos

 



429

ablakon  keresztül  pihentető  megnyugvásként  lassan  rászáll  a
mennyei  békesség.  Ez  a  lélektusakodás,  az  önigazság  semmisé-
gére  való  rettenetes  ráeszmélés,  a  kínzó  bizonytalanság  útján
való  vergődés,  mígnem  megpihen  a  bűnbánó  emberlélek  a  Krisz-
tus  keresztjénél  s  bűnei  bocsánatában  megtalálja  lelki  nyugal-
mát,  ez  a  lélek  reformációjának  hatalmas  szemléltető  képe.
Ez  jelképezi  a  hitújítás  alapját  és  ez  jelöli  a  vallások  sorozatá-
ban a visszatérést Krisztus tanításához.

Önvizsgálattal  kezdődik.  De  vájjon  mit  eredményezhet  an-
nak  az  emberi  életnek  vizsgálata,  melyet  az  írás  a  bűn  alá
rekesztett?  Lemérjük  cselekedeteinket,  életünket  beléigazítjuk
a  krisztusi  élet  örök  példaképébe  s  míg  lelkiismeretünket  el-
követett  bűn  és  teljesítetlen  kötelesség  ostromolja,  addig  meg-
értjük,  hogy  a  „törvény  cselekedeteiből  nem  igazul  meg  egy
test sem”. (Gal. 2, 16.)

De  az  önvizsgálás  megsemmisítő  eredményét  megoldja
Isten  szeretete.  Az  Úr  bírói  ítélet  helyett  kegyelemmel  hajol  le
hozzánk  és  veszendő  lelkünket  magához  öleli.  Nem  a  mi  bűnös
életünkre,  nem  a  mi  elvettetett  voltunkra,  hanem  a  Krisztus
keresztjére  tekint,  úgy  lesz  hozzánk  kegyelmes.  Bennünk  egyet
keres,  egyet  vár,  egyet  követel:  azt  a  hitet,  mellyel  Krisztus  felé
törekszünk,  keresztjét  átöleljük,  megváltó  halálát  lelkünk  kin-
csévé  tesszük.  „Kegyelemből  tartatunk  meg  hit  által,  nem  csele-
kedetekből.”  (Ef.  2,  8—9.)  Megigazulunk  hit  által,  az  Isten  in-
gyen  való  kegyelméből.  Ez  a  reformáció  vallási  alaptétele.  Bizto-
sítéka  egy:  az  örökkévaló  kegyelem,  melyet  mi  hitünk  teljes-
ségével megragadunk és magunkévá teszünk.

A  reformáció  jubileumi  ünnepén  felénk  hangzik  az  apostol
intése:  „járuljunk  Istenhez  hitünk  teljességével.”  Hitnek  kell
lennie,  amivel  Istenhez  járulunk  s  ennek  a  hitnek  teljesnek  kell
lennie.  Az  igazi  hit  bizodalom,  mellyel  lelkünk  üdvösségét  az
Isten  kezébe  helyezzük.  Meg  van-e  bennünk?  Ez  a  hit  feltétlen
hozzájárulás  ahhoz,  amit  Isten  velünk  és  értünk  cselekszik.
Megvan-e  ez  is  lelkünkben?  A  hit  az  evangéliumban  gyökerezik
s  a  Krisztussal  való  állandó  életközösségből  táplálkozik.  Meg-
van-e  ez  az  örökös  lelki  kapcsolat?  A  teljes  hit  nem  elvont
teológiai  elmélet,  nem  száraz  dogma,  nem  paragrafusokba  fog-
lalható  vallási  törvény,  nem  emberi  képzelet  és  nem  vallásos
színezetű  bölcseleti  rendszer.  Ha  hited  van,  mindened  van,  ha
hited  nincsen,  semmivel  sem  pótolhatod.  Pál  apostol  a  szere-

 



430

tétben  munkás  hitről  beszél,  Luther  pedig  azt  mondja:  lehetet-
len,  hogy  az  igazi  hit  szüntelenül  jót  ne  cselekedjék.  Ha  a  hit
igazi  teljessége  tölti  el  szívedet,  akkor  ráárad  életedre  s  a  szere-
tet  legszebb  virágaival  hullatja  tele  annak  megnyilatkozásait.
Mint  ahogy  a  virágba  boruló  fa  nem  mondja:  én  most  valami
különös  jót  cselekszem,  érdemet  szerzek,  hanem  életerejének  tel-
jességével,  természetszerűleg  rügyet  hajt,  azután  színes  szirmú
illatos  virággal  díszíti  zöldlombú ágait,  majd  midőn  leperegnek
a  virág  szirmai,  lassú,  láthatatlan  benső  munkával  gyümölcsöt
növel,  úgy  a  hit  teljességének  a  birtokában  az  emberi  lélek  és
élet  fája  egyszerű  természetességgel  az  életszépség  és  életjóság
száz  és  száz  virágát  nyitja,  gyümölcsöt  érlel,  nem  kiváltságos
erényül,  hanem  a  hit  természetes  és  szükségszerű  megnyilvánu-
lásaképen.

A  hit  ezen  utolsó  alkotórésze  egy  árnyalati  vonással  sem
változtatja  meg  a  hitnek  az  isteni  kegyelemhez  való  viszonyát.
Ha  még  olyan  verőfényes  és  emelkedett  lesz  is  általa  életünk,
akkor  is  csak  hitünk  van,  de  nincsen  érdemünk,  nem  a  mi  csele-
kedetünk, hanem Isten kegyelme tart meg bennünket.

Ez  az  alaptétel  több,  mint  egy  alaptétel.  Ez  az  evangéliom
szerinti  vallásos  élet  foglalatja,  ez  maga  a  reformáció.  Mulhatik
az  idő,  a  fejlődés  és  szükséglet  kemény  átformáló  keze  egy-
egy  új  vonást  húzhat  egyházi  és  vallási  életünk  arcára,  ez  az
alaptétel  akkor  is  megmarad  s  egyházunk  benső  lényegének
visszatükröződése  marad.  Míg  ember  lesz  az  ember  s  por  annak
sátora,  míg  sárból  gyúrt  vázban  csillanik  fel  az  istenhez  való
hasonlóság  és  az  örökkévaló  erkölcsi  törvény  önző  emberi  aka-
rattal  veszi  fel  a  harcot,  addig  a  hitből  való  megigazulás  tanából
soha  ki  nem  nőhet  az  emberiség.  Egyházunk  dogmája  itt  lesz
a  keresztyén  élet  etikájává  s  a  keresztyén  ember  hívő  lelkü-
lete itt találja meg vallásos életének egészét.

De  vájjon  hogyan  építhetem  ki  az  én  hitem  teljességét?
Hogyan  adhatok  életet  annak  a  vallási  szólammá  lett  követe-
lésnek:  légy  életközösségben  a  Krisztussal  és  élj  a  Krisztusban
új életet?

Az  apostol  a  hit  teljességének  megjelölése  után  a  gyüle-
kezet  iránt  való  szeretetről  beszél.  Szavai  megismétlik  a  refor-
máció  ama  nagy  jelentőségű  igazságát,  mely  a  hitet  az  egyház-
zal  kapcsolja  egybe.  Nem  szakíthatod  ki  hitedet  a  lelki  élet
nagy  egyeteméből,  nem  teremtheted  meg,  nem  építheted  ki  és

 



431

nem  biztosíthatsz  neki  életet  a  te  elszigetelt  különállóságodban.
Hited  csak  akkor  van,  ha  van  egyházad.  Krisztussal  csak  az
egyházban  léphetsz  életközösségre,  mert  ez  az  Ő  teste,  ez  az  Ő
munkamezője.  Itt  csendül  az  örökkévalóság  beszéde  és  itt  nye-
red az Úr kegyelmének javait kegyelemből és szeretetből.

A  reformáció  négyszázados  ünnepe  újítsa  meg  lelkünkben
azt  a  nagy  igazságot:  egyház  nélkül  nincsen  Krisztus,  egyház
nélkül  nincsen  hit.  És  újítsa  meg  bennünk  a  régi  kötelességet:
szeresd  az  egyházat!  Nem  idegen,  jól  ismered,  hiszen  a  karjai
között  tartott.  Simogató  anyai  kézzel  lehajolt  hozzád,  vezetett,
lelke  erejével  erősített.  Mint  ahogyan  az  édesanya  a  tápláló
anyatejjel  saját  életerejét  önti  át  gyermekének  a  testébe  s  ki
tudja,  nem  adja-e  meg  általa  arca  s  lelkülete  kialakuló  voná-
sait,  úgy  benső  éned  arcának,  életnézetednek,  gondolkodásod-
nak,  jellemednek  kialakulására  evangélikus  egyházunk  rálehelte
saját  lelkének  képét.  Lelkedben  és  életedben  evangélikus  egy-
házunk  lelke  és  képe  tükröződik.  Megállapítja  Istenhez  való
viszonyodat,  ennek  a  viszonynak  tartalmát  és  az  Istennek  veled
szemben  támasztott  követeléseit.  Meghatározza  benső  és  külső
életirányodat,  a  világon  való  elhelyezkedésedet,  az  emberek
közösségéből  rád  háruló  kötelességek  mértékét.  Emelkedettsé-
get  ad  életedbe,  nézőpontokat  ítéletedbe,  gerincet  jellemedbe
és  minderre  ráárasztja  az  Istennel  való  szent  közösség  örökké-
való fényét. Elfelejtkezhetnél-e minderről?

De  az  apostol  tovább  megy  és  így  int  bennünket:  „Ügyel-
jünk  egymásra  a  szeretet  és  jócselekedetekre  való  felbuzdulás
végett,  el  nem  hagyván  a  maguk  gyülekezetét,  mint  szokásuk
némelyeknek,  hanem  intvén  egymást.”  Nem  gyülekezetféltés,
nem  egy  kissugarú  közösségért  való  aggódás  adja  az  apostol
ajkára  a  szót,  hanem  a  lélek  örökkévaló  érdeke  s  az  Isten
országának  szent  ügye.  Mert  a  lélek  csak  az  egyházban  és  csak
a  gyülekezet  által  juthat  el  ahhoz  a  vallási  boldogsághoz,  me-
lyet az írás a hit teljességében állít szemünk elé.

A  hitbeli  közösség  hatalmas  egyetemének  szeretete  a  gyüle-
kezet  szeretetében  lesz  csillogó  elméletből  komoly  életvaló-
sággá.  Egyházunkat  a  gyülekezeten  keresztül  szeretjük  és  szol-
gáljuk  igazán.  Evangélikus  egyházunk  hatalmas  nagy  templo-
mában,  hol  idegen  nyelveket  beszélő,  különböző  nemzetiségű,
életszokású,  különböző  nemű  és  műveltségű  emberek  milliói
egyesülnek  közös  vallási  eszmények  oltáránál,  csak  akkor  kap-

 



432

csolódunk  evangélikus  egyházunk  egyetemébe  erősség  gyanánt
a  közös  hit  szent  kapcsolatával,  ha  egy  kicsi  gyülekezet  drága
a  szívünknek,  ha  lelkünket  megérinti  a  kicsi  templom  boltívei
alatt  tovaszárnyaló  isteni  üzenet  s  csendes  áhítatra  indít  az
egyszerűn konduló harangszó.

Igazi  reformációi  üzenet:  szeressük  gyülekezetünket!  Ügyel-
jünk  egymásra  a  szeretet  és  jócselekedetekre  való  felbuzdulás
végett,  el  nem  hagyván  a  magunk  gyülekezetét!  Mit  kíván  tőled
egyházunk  és  gyülekezetünk?  Erőt,  tehetséget,  áldozatot,  taná-
csot,  támogatást.  Igen,  de  mindenekfelett  egyéniségedet,  szíve-
det,  lelkedet  kívánja,  életed  egyházias  és  vallásos  átalakulását
követeli.  Az  egyházat  naggyá  nem  gazdagsága,  nem  is  hatalmi
befolyása,  hanem  híveinek  lelkülete  és  élete  teszi.  A  testvérek
sorsát  helyezi  szívedre:  ügyeljünk  egymásra!  És  tudod-e,  ki-
csoda  a  te  testvéred?  Nézd  meg  az  idegen,  soha  nem  látott  arco-
kat.  Ismeretlen  az  arcvonásuk,  ismeretlen  a  szemük  tekintete,
a  homlokuk,  a  beszédük  és  mégis  mindegyikben  közös  vonást
kell  feltalálnod:  a  testvér  vonását.  És  mindegyikhez  közöd  van,
mindegyikkel  szemben  kötelességed  van.  Életük,  hitük  jövendő-
jének  egy  része  a  te  lelkedre  van  helyezve.  Törődj  velük,  köze-
ledj  hozzájuk,  becsüld  bennük  a  testvért,  segítsd  őket,  hiszen
testvéreid,  mert  ugyanazon  egyház  tagjai.  Éld  vallási  életedet
az  egyház  és  a  gyülekezet  közösségében.  Ez  is  a  testvérekkel
törődés  szent  munkája.  Ne  rejtsd  el  hitedet  s  ne  bástyázd  falak
közé  életedet.  Engedd,  hogy  hited  világoljon  és  életed  köve-
tésre  hívjon,  hogy  hiteden  mások  hite  erősödjék,  életpéldádon
mások  élete  nemesedjék.  így  kapcsolódik  egyik  tag  a  másikba,
a  láncolat  egyik  szeme  a  másik  szembe,  így  növekedik  egymás
hitétől,  erkölcsi  érzésétől  és  emelkedett  életétől  gyülekezeteink
evangéliomi  lelke  és  lesz  mindig  tisztult  lelki  evangélikus  egy-
házunk,  így  vezet  el  az  egyház,  a  gyülekezet  szeretete  a  Krisz-
tust  szolgáló  hit  ama  teljességéhez,  melyben  vallásos  életünk
egészét látjuk.

A  hitben  élő  evangélikus  egyház!  Ez  az  Isten  parancsolta
cél,  mely  felé  törekedni  kell.  Ahol  megvan  a  hit  teljessége,  ott
eloszlik  a  jövendő  aggodalma.  Aki  hitével  nézi  Istenét  és  hité-
vel  méri  cselekedeteit,  az  egyéni  és  közösségi  életben  nem  vélet-
lenségek  változásait  látja,  hanem  az  örökkévaló  isteni  lélek
tnunkáját.  Ebből  táplálkozik  a  keresztyén  reménység.  Az  apos-
tol   azt   mondja:   „Tartsuk   meg   a   reménység  tántoríthatatlan

 



433

vallását,  mert  hű  az,  aki  ígéretet  tett.”  Ez  a  reménység  azt
mondja:  menj  új  úton  a  hitnek  teljességével  és  feltárul  előtted
a  szentély  kárpitja  Jézus  teste  által  és  te  beléphetsz  a  szen-
télybe  az  Ő  vére  által.  Ez  a  reménység  hitünk  ereje  által  bizo-
nyossággá erősödik bennünk.

Ebből  a  reménységből  örökkévaló  fény  hull  evangélikus
egyházunkra.  Világtörténelmi  hivatást  bízott  reánk  az  Úrnak
kegyelme.  Az  a  mi  hivatásunk,  hogy  biztosítsuk  Isten  igéjének
tiszta,  hamisítatlan  hirdetését  s  millió  lélek  közkincsévé  tegyük
Isten  erejét  biztosító  szentségeit,  örök  hivatásunk,  hogy  a
Krisztus  élő  útján  az  örökkévalóság  felé  vezessük  a  gondjainkra
bízottakat  s  beléjegyezzük  a  lelkek  könyvébe:  nem  a  cseleke-
detek,  nem  az  emberi  élet  tart  meg,  hanem  megtartattok  hit
által, az Isten ingyen való kegyelméből.

De  a  reformáció  jelentősége  nem  merül  ki  annak  vallási
vonatkozásaiban.  Amint  a  reformációban  a  hit  teljessége  életté
alakult,  úgy  a  lelki  és  egyéni  vallásosságot  megtisztító  folyam
kitör  a  templomok  falai  közül,  rááradt  az  emberiség  szellemi
életére,  új  indítást  és  új  eszméket  adott  a  nemzet  állami,
kulturális  és  erkölcsi  életébe.  Kicsoda  tagadhatná  a  reformáció
szellemének  hatását?  Széles  világgá  tágította  a  tudomány  szűk
körét,  új  ihletet  öntött  a  művészetbe,  új  kultúrát  növesztett
a  megtisztított  életeszmények  életképes  magvából,  új  irányt
jelölt  a  népművelés  és  a  közerkölcs  körében,  átformálta  a  tár-
sadalom  képét  és  az  állam  életében  érvényesítette  Isten  orszá-
gának követeléseit.

Hű  az,  aki  ígéretet  tett,  mondja  az  apostol.  Egyházunk
világtörténelmi  hivatása  most  is  fennáll.  Négyszázados  jubileu-
munkat  a  világháború  értékpróbáló,  nehéz  idejébe  helyezte  Isten
akarata.  Bizonytalan  jövendő  homálya  borong  előttünk.  Sötét
felhőt  gomolyogtat  előttünk  a  világháború  zivatara.  Sem  a
kialakulásokat,  sem  a  lehetőségeket  lemérni  nem  tudjuk.  Hol
van  a  prófétai  lélek,  amely  megmondhatná,  hogy  a  pusztítás
gomolygó  felhőiből  minő  nap  támad?  De  bizonyos  az,  hogy
az  emberiség  szétdöntött  kultúrai,  erkölcsi,  állami  életéből  új
életnek  kell  támadnia.  Új  nemzedékre  van  szüksége  az  emberi-
ségnek,  új  emberre,  kinek  jelleme  acélosabb,  lelke  tisztább,
élete  eszményekben  gazdagabb.  Új  nemzedékre,  melyben  van
vallásos  érzés,  erkölcsi  komolyság,  önfegyelmezés,  munkaszere-
tet és önmegtagadás.

 



434

Az  ötödik  évszázad  küszöbén  tegyünk  vallást  arról,  hogy
látunk  magunk  előtt  világtörténelmi  hivatást  és  érzünk  ma-
gunkban  annak  elvégzésére  Istentől  kapott  erőt.  Éljünk  evangé-
liumi  életet,  vigyük  Krisztus  lelkét  életünkbe,  családunkba,  a
társadalom  és  nemzet  közösségébe,  állítsuk  vissza  a  hit,  a  val-
lásosság,  a  becsület,  a  tisztesség,  az  erkölcs  régi  értékeit,  emel-
jük  népünk  értelmi  és  erkölcsi  színvonalát,  akkor  hű  munkásai
leszünk egyházunk, nemzetünk és az emberiség jövendőjének.

De  amint  a  reformáció  hajnalán  a  reformáció  mívelődési  és
társadalmi  hatása  nem  elszigetelt  jelenségképen  mutatkozott,
hanem  annak  vallási  hatásaival  összeforró,  ebből  táplálkozó
jelenség  volt,  úgy  a  reformációnak  nemzeti,  társadalmi  és  míve-
lődési  hatásait  nem  szigetelhetjük  el  örökkévaló  forrásától.
A  reformáció  következményeit  és  eredményeit  nem  azonosíthat-
juk  a  reformáció  vallási  jelentőségével.  Egyházunk  vallási  és
történelmi  hivatását  akkor  teljesíti  igazán,  ha  egyházunkban,
gyülekezeti  közösségünkben  nemcsak  név  és  forma,  hanem  élet
és  lélek  szerint  is  evangélikusok  maradunk,  az  írás  alapján
állunk,  a  hitnek  teljességében  élünk.  Akkor  a  lélek  és  élet  foly-
tonos  megújulását  követelő  benső  reformáció  vallási  ereje  biz-
tosítja  a  nemzet,  a  társadalom,  az  emberiség  számára  a  folytonos
reformáció nagy gondolatát.

így  állunk  meg  az  ötödik  évszázad  küszöbén.  Körülöttünk
sötétség,  előttünk  bizonytalanság.  De  mi  nem  a  földre,  hanem
az  egekre  tekintünk.  Szemünkben  könny,  lelkünkben  bizodalom,
szívünkben  imádság.  Isten  a  mi  oltalmunk,  aki  négy  évszázad
viharai  között  megtartott,  ö  megőrzi  anyaszentegyházunkat
az ötödik évszázad küzdelmei közt is.

Ezzel  a  szent  bizonyossággal  térjetek  vissza  hajlékaitokba
és  templomaitokba  Dunántúl  közelről-távolról  egybesereglett
evangélikusai.  Szikrát  hoztatok,  vigyetek  tüzet  magatokkal
templomból  templomba,  oltárról  oltárra,  imádkozó  seregből
imádkozó  lelkekbe.  Gyújtsátok  lángtengerbe  evangélikus  egy-
házunkat,  hogy  tűzoszlopa  legyen  az  útat-kereső  emberiségnek,
gazdagító  ja  milliók  lelkének.  Ajkatok  pedig  mondja  el  a  szent
fogadást: én e hithez hű maradok!

Imádkozó  lélekkel  elmondjuk  mindnyájan:  mi  e  hithez  hívek
maradunk!

 



Hitbizonyosság
és győzelembizonyosság.

A dunántúli evang. egyházkerületnek az Ágostai Hitvallás
négyszázéves jubileumán tartott ünnepi istentiszteletén
Sopron, 1930. október 17.

//.  Tim.  1,  12.  „Tudom,  kinek  hittem  és  bizonyos  vagyok
abban,  hogy  Ő  az  éri  nála  letett  kincsemet  meg  tudja  őrizni
ama napra.”

Az  augsburgi  birodalmi  gyűlésen  1530.  június  havában  teo-
lógusok,  fejedelmek,  birodalmi  városok  vallást  tettek  hitükről.
Tárt  ablakokon  beáramló  szellő  megzizegtette  a  pergamen-
lapokat  s  az  elhangzó  vallástétel  szárnyán  teremtő  igazságok
indultak el a jövendő történeti idő rejtett mélyébe.

Mit  jelent  ez  a  történelmi  esemény?  A  keresztyénség  törté-
netkönyve  új  fejezetének  piros  iniciáléját?  Vértől,  sóhajoktól
terhes  küzdelmek  praelúdiumát?  Vagy  az  egyház  keresztelési
ünnepségét,  mely  rámetszi  homlokára,  hogy  ágostai  hitvallású
evangélikus,  azután  elindítja  a  történelem  szakadékos,  tövises
útján ismeretlen jövendő égbenéző, kék bércormai felé?

Az  augsburgi  birodalmi  gyűlés  nagy  történeti  eseménye
tulajdonképpen  kifelé  való  megnyilatkozása  egy  hatalmas  val-
lási  érzésnek.  Ha  ezt  a  rejtelmes  erőt  megszemélyesíteni  akar-
nám,  akkor  hegyek  taraján  villámesőben,  viharpusztításban  bát-
ran  megálló  hősnek  ábrázolnám,  kinek  lába  gyökeret  ver  a
gránitsziklán  s  tűzben  égő  tekintete  gomolygó  felhők  sötétségén
át belemerül Isten atyai arcába.

A  gránitsziklán  megállás:  hitbizonyosság.  Viharfelhők  kö-
zött Isten arcának meglátása: győzelembizonyosság.

1.  Az  augsburgi  birodalmi  gyűlésen  az  evangéliomi  hit  vé-
delmezői  ezzel  a  bátor  kijelentéssel  állnak  meg:  tudom,  kinek
hittem  és  bizonyos  vagyok  abban,  hogy  Ő  az  én  nála  letett
kincsemet meg tudja őrizni ama napra!

A  hitvallási  irat  szerkesztői  és  benyújtói  ismerik  elhatáro-
zásuk  jelentőségét.  Ez  a  hitvallási  irat  nem  csupán  bölcs  teoló-
gusok  tudós  könyve.  Nem  is  minden  isteni  tekintettől  független

 



436

egyéni  vallásos  meggyőződés  alkotása,  hanem  az  örök  ige  gyö-
nyörű  kivirágzása  a  vallásos  lélek  talaján.  Elszakíthatatlan  kö-
telék  fűzi  egyetlen  alapjához:  a  Szentíráshoz.  Benne  gyökerezik,
belőle  fejlődik,  erejéből  táplálkozik.  Luther  gyűjti  eszméit,
Melanchton  írja  mondatait,  örök  forrása  mégis  Krisztus  hami-
sítatlan  tanítása.  Amint  az  igazság  egyszerű  simaságával  halkan
szól,  avagy  határozottan  zendül,  régi  tanításokat  és  hatalmassá-
gokat  rombolva,  az  igazságról  bizonyságot  tevő  Krisztust  látjuk
s templomtisztító korbácsának suhogását halljuk.

Krisztus  váltságát  állítja  ez  a  hitvallás  a  vallásos  gondolat-
világ  középpontjába  s  azt  teszi  a  vallásos  életrendszer  tenge-
lyévé.  Az  igazság  pőrölyütésére  összeomlik  az  érdem,  a  jó-
cselekedet,  az  üdvösség-szerző  egyházi  hatalom,  a  papi  rend,
a szentek légiója, csak Krisztus keresztje áll mozdulatlanul.

Minden  hitvallásnak  kettős  arca  van:  hittartalma  és  erkölcsi
életeszménye.  A  kettő  azonban  elválaszthatatlan,  mert  az  er-
kölcs  hitből  születik  és  mindkettő  Isten  akaratán  alapul.  Az
Ágostai  Hitvallás  hite  nem  önmaga  koporsója,  hanem  új  élet
bölcsője.  Erkölcse  nem  szertehulló,  fundamentumon  kívüli  er-
kölcsi  rendszerfoszlány,  hanem  isteni  kijelentésben  gyökerező
hitének gyönyörűséges gyümölcse.

Így  válik  az  Ágostai  Hitvallás  isteni  kijelentéstől  áthatott
vallásos életszemléletté, melyben eleven erővel lüktet Isten lelke.

Ez  nem  az  emberi  elme  teológiai  rendszere,  ez  a  Szentírás
teológiája,  a  Krisztus  üdvösség-teológiája,  a  golgotai  kereszt
teológiája.

Az  augsburgi  birodalmi  gyűlés  maroknyi  embercsoportja  a
nagy  ellenséges  tengerben  megáll  rendületlenül,  mint  kőszál
a  zúgó  tenger  hullámverése  közt.  Gúny,  hatalom,  cáfolt  tanítá-
sok  erőtlenül  pattannak  róluk  vissza.  Kiben  bíznak,  kicsoda  adja
meg  hitük  bizonyosságát?  Luther,  Melanchton,  János  szász  vá-
lasztófejedelem?  Égfelé  fordítják  lelkesedéstől  ragyogó  tekin-
tetüket  s  boldogan  mondják:  tudom,  kinek  hittem!  Krisztusnak
hisznek.  Isten  kijelentésének  hisznek.  Hitbizonyosságuknak  ez
a dönthetetlen alapja.

Vallástevésük  lelki  kényszerré  válik  számukra.  Isten  ren-
delését  látják  hitük  ünnepélyes  kinyilatkoztatásában.  Történeti
hivatásnak  érzik  hitvallásuk  megállapítását.  Az  egész  világ  színe
előtt,  ünnepélyes  határozottsággal,  érthető,  világos,  bátor  szóval
ki  akarják  jelenteni:  ez  vagyok  én!  Ez  akarok  lenni!  Saját  hí-

 



437

veikkel  szemben  is  a  hitbizonyosság  kijelentő  iratává  teszik  hit-
vallásukat.  Ez  az  irat  más  egyházakkal  szemben  szintén  határo-
zott  hitbeli  színvallást  jelent.  Jóllehet  még  mindig  szeretnék  az
egyház  egységét  megőrizni  s  a  belső  lélekszolgálás  egysége  után
vágyakoznak,  mégis  kemény  kövekből  épült  gránitfallá  teszik
hitvallásukat,  mely  tábort  határol  befelé  és  választóvonalat  húz
kifelé.  Ez  azonban  nem  cél,  hanem  következmény,  szükségkép-
peni  eredménye  az  üdvigazságok  mezején  nevelődött  hittudat-
nak.  Nern  tehetnek  másként.  Egymás  mellett  állnak,  mint  Isten
rendelése  szerint  csatasorba  állított  hősök  s  egyenként  mond-
ják: tudom, kinek hittem!

2.  A  hitbizonyosság  természetszerűleg  győzelembizonyos-
ságra  vezet.  Az  apostol  elgondolásában  a  kettő  együvé  tartozik.
„Tudom  kinek  hittem  és  bizonyos  vagyok  abban,  hogy  Ő  az  én
nála letett kincsemet meg tudja őrizni ama napra.”

Az  augsburgi  hitvallók  Isten  kijelentésére  építik  hitvallá-
sukat,  éppen  azért  bizonyosak  abban,  hogy  a  győzelmet  nem
ők vívják ki, hanem maga a Krisztus.

A  hitbizonyosság  gyümölcse  a  győzelembizonyosság.  Ha  a
hitbizonyosság  tartalom  nélküli  üres  szó,  mely  mögött  nem  él
az  isteni  igazság  eleven  tudata,  akkor  kétség,  ingadozás,  bizony-
talanság,  kétségbeesés  követik,  mint  a  felhők  sötétségében  el-
temetkezett  napsugarat  a  sötét  árny.  Ha  azonban  vallásos  gon-
dolkodásunk  hittartalmát  az  isteni  kijelentés  származásából  és
tartalmából  következő  bizonyossággal  töltjük  meg,  akkor  lel-
künket  eltölti  a  győzelem  bizonyossága.  Hisszük,  hogy  Krisztus
anyaszentegyházának  sorsát  Isten  tartja  kezében.  Győzelem-
bizonyosságunk  tehát  az  igazság  egyházának  földi  győzelmeire
is  vonatkozik.  De  kitörölhetlenül  él  lelkünkben  az  a  tudat  is,
hogy  az  egyház  küzdelmét  nem  földi  mértékkel  mérik,  hanem
örökkévaló  isteni  mértékkel.  Jöhet  olyan  idő,  midőn  hősi  küz-
delemben  elbukik,  de  a  végső  győzelem  mégis  övé  lesz  ama
napon.

A  történelem  igazolta  ezt  a  meglátást.  Mi  várt  a  hitvallás
szerzőire?  ínség,  üldözés,  börtön,  vérpad.  Mi  várt  a  hitvallás
mellé  álló  fejedelmekre?  Országuk  megcsonkítása,  trónusuk  el-
veszítése.  Mi  várt  arra  a  népre,  mely  hitét  és  életét  ezen  hit-
vallás  alapjára  helyezte?  Üldöztetés,  vándorbot  és  koldustarisz-
nya.  Gyászt,  siralmat,  elnyomást  és  sokszor  elbukást  hoz  ma-
gával  a  jövendő.  Ez  azonban  nem  jelenti  Krisztus  ügyének  s  az

 



438

igazságnak  elbukását.  Krisztus  igazságának  magja  szétdöntött
oltárkövek  közt  is  megél  s  rejtett  elnyomottságában  is  meg-
újítja  a  világot,  amint  a  tenger  mérhetetlen  víztömegét  is  felfris-
síti  a  mélyen  fekvő,  láthatatlan  édesvizű  patak.  És  ha  ez  a  föld
győzelempálma  helyett  csak  töviskoronát  nyújtana,  akkor  sem
némul  el  a  hívő  lélekben  a  győzelembizonyosság:  „bizonyos
vagyok  abban,  hogy  Jézus  az  én  nála  letett  kincsemet  meg  tudja
őrizni ama napra!”

Könnyebb  a  földi  szenvedés-keresztje,  ha  az  örökkévalóság-
ban Isten győzelmét bizonyosnak tudja.

3.  Az  Ágostai  Hitvallás  ünnepi  évfordulója  hitbizonyosságot
és győzelembizonyosságot követel tőlünk.

Ne  elégedjünk  meg  azzal,  hogy  nagy  idők  történeti  esemé-
nyével  történeti  öntudatunkat  gazdagítjuk  s  hősi  eposz  tollára
méltó  hitvallóink  bátor  magatartásáról  szóló  fejezeteket  lelke-
sedéssel újra elolvassuk.

Hittudatunkat  kell  új  tartalommal  megtöltenünk  s  hittuda-
tunkat  hitbizonyossággá  kell  tennünk.  Vallásosságunk  annyit
ér,  amennyit  hitvallásunk  ér.  Hitvallásunk  tartalmától  és  erejétől
függ hitbizonyosságunk értéke.

Teljenek  meg  tehát  a  lelkek  az  evangéliumból  táplálkozó
hit  bizonyosságával.  Tudjam,  merjem  nehéz  küzdelmek  között
is  elmondani:  tudom,  kinek  hiszek!  De  ez  a  tudás  legyen  lelki-
ismeretes,  komoly  tudás,  nem  pedig  üres  emberszó.  Álljon  mö-
götte  Isten  igéjének,  Krisztus  tanításának  komoly  ismerete  és
vallási  meggyőződésünk  igaz  tartalma.  Csak  az  evangélium  igaz-
ságaiból  erősödött  hitbizonyossággal  együtt  növekedhetik  győ-
zelem-bizonyosságunk.

Augsburgban  feketetaláros  teológusok  és  hatalmas  feje-
delmek  keze  kulcsolódott  fogadástételre  az  Ágostai  Hitvallás
felett.  Oltárra  helyezték  tudásukat,  munkaerejüket,  vagyonukat,
trónjukat,  országuk  egy  darabját.  Nem  húzódoztak  és  nem
alkudoztak.  Szívesen  feláldoztak  mindent  meggyőződésükért,
hitükért, anyaszentegyházukért!

Hitvallókat  toboroz  ma  is  az  anyaszentegyház.  Sötét  felhők
árnyalják  küzdelmei  útját.  Viharok  tépik  a  Szentírás  televény
földjéből  kisarjadt  életfáját.  400  évvel  ezelőtti  hangok  süvíte-
nek  az  éjszakában.  Kétségbevonják  egyházunk  létjogosultságát,
elvégzett  munkáját,  maga  előtt  álló  hivatását,  Isten  országát
építő szent szolgálatát.

 



439

Az  egyháznak  hitvallókra  van  szüksége.  Jöjjenek  hát  fekete
taláros  pásztorkodó  papok,  egyszerű  ruhába  öltözött  tanárok
és  tanítók,  hozzák  munkaerejüket,  tudásukat,  életüket,  szívüket.
Helyezzék oltárra hitük bizonyságával eltöltött lelküket.

Jöjjenek  a  világi  vezérek,  az  eskü  szavával  kötelezettek,
a  lelkiismeret  szavával  kötelezettek.  Változzanak  hitvallókká.
Meggyőződést  vásárló,  hűség-gerincet  görbítő  szomorú  meg-
alkuvások  idejében  mutassanak  példát  arra,  hogy  előnynél
drágább  nekik  az  anyaszentegyház,  megalkuvó  kényelemnél
nagyobb  érték  a  meggyőződés,  földi  kincsnél  drágább  a  lelki
korona,  jövendőjük  kényelménél  boldogítóbb  a  hűségük.  A  le-
tűnt  századok  hivatásunkká  tették  anyaszentegyházunk  jogai-
nak  megvédését.  Ebből  a  történeti  hivatásból  sarjadt  ki  egy-
házunk  világi  tagjainak  történelmi  jelentősége.  Ma  új  fejezetet
ír  Klió  keze.  Fogjátok  meg  kezét  s  írjátok  meg  együtt  egy-
házunk  történetének  új  fejezetét.  Anyagi  támogatással  erősít-
sétek,  szemetek  villámlásával  őrizzétek,  felemelt  intő  kezetekkel
védelmezzétek,  szívetek  szerelmével  sátorként  fedezzétek  be  az
anyaszentegyházat.

És  jöjjenek  a  névtelenek  ezrei.  Hozza  mindegyik  a  szívét,
lelkét s helyezze életét az egyház oltárára.

Mondod  talán:  mindez  küzdelemről,  áldozatról,  önfeláldo-
zásról  és  lemondásról  beszél,  de  hol  van  a  győzelem  bizonyos-
sága?  Hol  van  a  győzelem  bizonyossága?  Megmondom:  a  hit-
bizonyosságban.

Mert  nem  emberi  értelmezés  szerinti  győzelemre  kell  gon-
dolnunk,  hanem  az  Isten  értelmezése  szerintire.  Tudnunk  kell,
hogy  sok  győzelem  nagyobb  veszteség  a  veszteségnél  és  sok
elbukás  nagyobb  győzelem  a  győzelemnél.  A  történeti  egyház
küzdelmeit  lemérhetjük.  De  kicsoda  számítja  össze  a  lelki  egy-
ház  harcait,  könnyeit  és  áldozatait?  Kicsoda  állapítja  meg  erejét
és  gyengeségét,  sikerét  és  kudarcát?  Kicsoda  összegezi  bukását
avagy  diadalát?  Mulandó  ember  a  múló  idő  szempontjai  szerint?
Tűnő  korszak  az  arasznyi  lét  érdeke  szerint?  A  történelem  ítél-
kezése  örökkévaló  eszmék  szerint?  Egyiksem,  hanem  egyedül  a
szent Isten, az Ő örökkévaló terve szerint!

A  szent  Isten  tartja  kezében  egyházunk  küzdelmét  és  győ-
zelmét.  Néha  ráhullatja  hősi  küzdelmet  harcoló  nemzedékre  a
földi  győzelem  babérlevelét.  Néha  visszatartja  azt,  mint  a  meny-
nyei  győzelem  pálmalevelét.  Sokszor  megvonja  a  földi  győzel-

 



440

met,  de  akkor  is  megőrzi  azt  ama  napra.  Isten  hű  ahhoz,  aki
hű Őhozzá.

Az  Ágostai  Hitvallásban  egyházunk  vallást  tett  és  foga-
dalmat  tett.  Legyen  ez  számunkra  is  kötelező.  Tegyünk  vallást
és tegyünk fogadalmat.

Kezünkben  a  magasra  emelt  Ágostai  Hitvallással  oltár  elé
lépünk  s  mintha  ajkunk  esküt  mondana  lassan,  ünnepélyesen
elmondjuk  vallástételünket  és  fogadalmunkat:  Tudom  kinek
hittem  és  bizonyos  vagyok  abban,  hogy  Ő  az  én  nála  letett  kin-
csemet meg tudja őrizni ama napra!

Vallástételünkön  és  fogadalmunkon  Tegyen  életünk  a  hite-
lesítő pecsét!

 



Krisztus levele.
Az Erzsébet Tud. Egyetem Evang. Teol. Fakultásának
avatási istentiszteletén.
Sopron, 1930. október 19.

//.  Kor.  3,  2—3.  A  mi  levelünk  ti  vagytok,  beírva  a  mi
szívünkbe,  amit  ismer  és  olvas  minden  ember;  akik  felől
nyilvánvaló,  hogy  Krisztusnak  a  mi  szolgálatunk  által  szer-
zett  levele  vagytok  nem  tentával,  hanem  az  élő  Isten  lelkével
írva, nem kőtáblára, hanem a szívnek hústáblájára írva.

Virágkoszorúval  homlokán,  ünneplő  köntösbe  öltözötten
áll  teológiai  fakultásunk  új  épülete,  mint  boldog,  vőlegényét
váró, szépséges menyasszony.

Mi  pedig  templomoltárnál  fejlehajtva  imádkozunk  s  a
fakultás  hivatásának  aranykapuján  át  jövendő  munkáját  für-
késszük.

Ha  az  evangélikus  keresztyén  teológiát  meg  akarnám
személyesíteni,  királyi  szépségében  virágzó,  sudár  nő  alakját
rajzolnám  elénk.  Testén  könnyű  omlású  köntös.  Nemes  vonalú
arcán  az  igazság  méltósága,  szemeiben  a  lélek  tüze.  Jobb
kezében  magasra  emelt  fáklya,  baljában  kebléhez  szorított
Biblia.  A  képen  csudálatos  fény  ömlik  el.  Nem  felülről,  avagy
oldalról  sugárzik,  hanem  a  Bibliából  árad  ki  a  nagy  napragyogás
és  pedig  kettős  fénytöréssel.  Egyik  lángragyujtja  a  magasra
tartott  fáklya  rózsáját,  a  másik  ezüstpatakként  ráömlik  a  lábai
előtt  elterülő  földre  s  fényözönbe  von  virágot,  göröngyöt,  sza-
kadékot és hegyormot.

Ez  az  evangélikus  keresztyén  teológia.  Isten  kijelentéséből
áramló  napragyogás,  mely  két  sugárra  törik:  az  egyik  a  tudo-
mány  igazsága,  a  másik  az  igazság  életté  válása.  A  kettőt  együtt
egy névvel nevezem Krisztus levelének.

A  teológia  örök  hivatása,  hogy  átvegye,  őrizze  és  tovább-
adja Krisztus levelét.

Ezt  a  levelet  maga  Krisztus  írja  a  lélek  íróvesszőjével  az
emberszívek  hústáblájára.  Szenvedés-könnyével  írja,  bűnbocsátó
szerelme  napfényével  írja  s  megváltó  piros  vérét  ráüti  pecsétül.
Az  örökkévaló  Istenről  szól  ez  a  levél.  Egyedül  Őróla  és  mégis

 



442

benne  foglaltatik  ember,  világ,  élet,  halál  minden  titka.  A  lélek
egyeduralma.  Ember  porbahullott  királyi  méltósága.  Ember
porból  felemelt  üdvösséges  boldogsága.  Lelket  megváltó  isteni
kegyelem.

Az  evangélikus  keresztyén  teológia  megállapítja  Krisztus
eme  levelét.  Feltárja  az  isteni  kijelentés  közléseit,  az  isteni
kegyelem  titkait,  a  vallásos  élet  megtapasztalt  és  láthatatlan
törvényeit,  a  vallás  és  egyház  kapcsolatát,  a  vallási  élet  kivirág-
zását.  Tudományos  módszerekkel  és  eszközökkel  kiépíti  tudo-
mányos  rendszerét,  egy  hatalmas  oszloperdőt,  melynek  összes-
sége a teológia igazság-tartalmát jelenti.

De  a  tudomány  nemcsak  a  tudásért,  hanem  az  életért  van.
Minden  tudomány  az  életben  gyökerezik  s  végső  rendeltetésé-
ben azt szolgálja.

A teológia második sugara: a vallás életvalósága.
A  teológiai  fakultás  munkája  ne  maradjon  csupán  tudomá-

nyos  igazságok  rendszerezése  és  hirdetése,  jóllehet  tudományos
hivatásának  ez  egyik  alapvető  igénye,  hanem  váljék  valóságokat
teremtő  életté.  Igazságtartalma  nyerjen  kiegészülést  vallási  élet-
tartalmában.  Teremtsen  életet,  lelkületet,  jellemet,  Krisztus  lel-
két  hordozó  embereket.  Befejezetlen  marad  minden  munkája,
ha  csupán  igazságtartalmának  oszloperdejét  adja.  Rá  kell
borítania, mint hatalmas kupolát: vallási életrendszerét.

Világoljon  tehát  a  teológiai  fakultás  mindkét  fénysugara.
A  tudományosság  feltételével  és  kötelezésével,  ígéretével  és
felelősségével  szolgálja  a  tudományos  igazságot.  Fényét  nyerje
minden  vallási  igazság  első  forrásából:  a  Bibliából.  De  azután
ragyogjon  munkájában  a  második  sugár  is:  váljék  tudományos
igazsága életteremtő vallásos életvalósággá.

A  teológiai  fakultás  fenséges  missziója  ragyogó  királyi
palástban  lép  elénk.  Krisztus  levelét  írja  fiai  szívébe.  Nem
elégíti  ki  teológiai  ismeret,  tudás,  tudományos  munkálkodáshoz
való  felkészültség,  hanem  papi  lelkületet  ébreszt,  krisztusi  egyé-
niséget  formál,  pásztori  jellemet  csiszolgat.  Bűnt  ostorozó
prófétákat  nevel  s  Isten  igazságait  hirdető  apostolokkal  gazda-
gítja  a  világot.  Nem  csupán  papirosra  irt  lelkészi  diplomát
követel  távozó  fiaitól,  hanem  a  szívekbe  jegyzett  krisztusi
levelet  is.  Krisztus  levelét  kell  magukkal  vinniök  csendes  életű
falvak kunyhói közé s feszült idegzetű városok piaci lármájába.

Ezzel  tölti  be  teológiai  fakultásunk  társadalmi  és  nemzeti



443

hivatását.  Egyetlen  intézmény  sem  elégedhetik  meg  szűkkörű
hivatásának  szolgálásával.  Teológiai  fakultásunknak  is  önmagán
kívül,  nemzeti  társadalmunkat  és  nemzetünket  is  szolgálnia  kell.
Épületét  a  magyar  állam  emelte.  Falaiba  beleépült  gazdagok
aranya,  szegények  egyfillérje.  A  fakultásnak  vissza  kell  adnia
a  nemzettől  kapott  építőköveket  s  építenie  kell  nemzetünk
jövendő  dicsőségét.  Igazságot  szolgáljon,  szeretetet  munkáljon,
békességet  virágoztasson.  írja  a  nemzet  szívébe  Krisztus  levelét.
Az  épület  falainak  kőkoporsójában  pihen  Nagymagyarország
sírbafektetett  álma.  Hallgatag  kövek  közt  némán  szendereg  el-
némult  teológiai  akadémiáink  szava:  Sopron,  Eperjes,  és  Pozsony
próféciája.  Ügy  írja  teológiai  fakultásunk  Krisztus  levelét,  hogy
az  igazság  elvarázsolt  királyfia  felébredjen  halotti  álmából  s
diadalmasan induljon nemzeti életünk jövendő dicsősége felé.

Ebben a munkában egyesüljön tanár és hallgató.
Mondják  a  katedrán  ülők:  ehhez  a  hivatáshoz  nem  elég

tudás,  ismeret,  szorgalom  és  tehetség,  „a  mi  alkalmatos  voltunk
Istentől  van”.  Krisztus  levelét  csak  az  írhatja  mások  szívébe,  ki
azt saját szívében hordozza.

Jöjjenek  a  katedra  előtt  ülők  is  alázatosságuk  szürke
ruhájában.  Jöjjenek  égő  lélekkel,  igazság  utáni  szomjuhozástól
űzetve,  hozzák  két  kezükben  vergődő  szívüket  s  fektessék  azt
engedelmes  vágyakozással  a  lélek  íróvesszője  alá.  Hadd  vésődjék
szívükbe Krisztus levele.

Krisztus  levele  a  fakultás  elhivatásának  és  méltóságának
levele.  Egykor  a  számadás  levele  lesz  belőle.  Munkálkodjék
hűséggel  a  tudományos  igazság  és  vallásos  élet  szolgálatában,
hogy  midőn  Isten  keze  rájegyzi  a  számadó-levélre  az  utolsó
sort: ne kárhoztatás legyen az, hanem boldogító jóltetszés.



A Bibliára helyezett törvénykönyv.
Zsinatzáró istentiszteleten
Budapest, 1937. november 9.

Róm.  9,  31—33.  Izrael,  mely  az  igazság  törvényét  követte,
nem  jutott  el  az  igazság  törvényére.  Miért?  Azért,  mert  nem
hitből  keresték,  hanem  mintha  a  törvény  cselekedeteiből  volna.
Mert  beleütköztek  a  beleütközés  kövébe,  amint  meg  van  írva:
íme,  beleütközés  kövét  és  megbotránkozás  szikláját  teszem
Sionba, és aki hisz benne, nem szégyenül meg.

Ef.  5,  25—27.  Krisztus  szerette  az  egyházat  és  önmagát
adta  azért,  hogy  azt  megszentelje,  megtisztítván  a  víznek
fürdőjével  az  ige  által,  hogy  majd  önmaga  elébe  állítsa  dicső-
ségben  az  egyházat,  úgy,  hogy  azon  ne  legyen  szeplő,  vagy
sömörgözés,  vagy  valami  efféle,  hanem  hogy  legyen  szent
és feddhetetlen.

Luther  névünnepének  előestéjén,  történeti  jelentőségű  ün-
nepre gyülekeztünk Isten szent házába.

Evangélikus  egyházunk  törvényhozó  zsinata  három  évi
munkájának  elvégzése  után  az  örök  törvényadó  elé  lép.  Fej-
hajtva  megáll  az  egyház  Ura  előtt  s  megerősítő  pecséttel  el-
látott törvénykönyvét  ráhelyezi  az oltári Bibliára.

Biblia  és  törvénykönyv  eme  összesimulásából  csodálatos
élet  támad.  A  törvénykönyv  első  lapján  kigyullad  az  egyház
hitvallási  manifesztációja  s  erejétől  lélek  költözik  a  paragrafu-
sok  hideg  tömegébe.  Mögöttük  pedig  komor  fenségében  ki-
magasodik  Krisztus  keresztje,  örök  emlékeztetőjéül  annak,  hogy
az  egyháznak  Krisztus  keresztjéhez  kell  vezetnie  a  gondjaira
bízott lelkeket.

Törvény,  Hitvallás,  Biblia  és  Kereszt  együtt  állapítják  meg
az  egyház  törvényhozásának  jelentőségét  és  rendeltetését.  Lel-
künk  mélyén  megerősödik  az  a  meggyőződés,  hogy  a  jó  egy-
házi  törvény  a  Bibliából  születik,  a  Hitvallás  lelkét  sugározza
és  Krisztus  keresztjében  újjászülető  életre  nevel.  Értékmérője  is
abban  rejlik,  hogy  mennyit  hordoz  Isten  kijelentéséből,  meny-
nyit ad az egyház lelkéből és mennyi krisztusi életet teremt.

Tudjuk  azonban,  hogy  az  egyház  örök  lelki  feladatát  az
emberi  közösség  törékeny  agyagedényében  hordozza.  Az  egy-
ház  történeti  elhelyezkedésében  emberekkel  emberekért  mun-
kálkodik.  Rengő  földön  áll,  de  mindig  égfelé  mutat.  A  törvény

 



445

tehát  a  földi-egyház  életét  olyképen  szabályozza,  hogy  ugyan-
akkor  a  lelki-egyház  láthatatlan  birodalmát  építi.  Kettős  szolgá-
latában  két  feladatot  teljesít:  az  embert  bekapcsolja  a  földi-  és
lelki-egyházba,  azután  kialakítja  az  Istent  kereső  lélek  két  élet-
minőségét: a törvény és a hit alapján kialakuló életet.

Az  egyházi  törvény  az  egyház  külső  életét  szabályozza.
Felsőbb  akarat  hatalma  alá  helyezi  életünket  s  engedelmes  szol-
gálatra  kötelez.  Megállapítja  jogainkat  és  kötelességeinket.
Kiépíti  intézményeinket  és  kormányzatunkat.  Belekapcsol  ugyan-
azon hiten levők vallási közösségébe. Ez az egyház jogi törvénye.

A  törvény  egy  nagy  történeti  közösség  tagjává  tesz.  Év-
századok  folytonosságában  tulajdonomnak  érzem  egyházamat,
annak  történeti  múltját,  emlékét  és  ajándékait.  Enyém  a  magyar
evangélikus  egyház  négy  évszázada!  Enyém  a  mártír  ősök  halált
megvető  bátorsága,  a  szelídlelkű  bibliaolvasó  elődök  halk
bizonyságtevése.  Enyém  a  könny,  a  verejték,  a  vér,  a  harc,
a  kudarc,  a  reménység  és  a  győzelem.  Bennem  evangélikus  egy-
házam százados történeti lelke lobog.

Ez  a  történeti  törvény  egyházamnak  nemcsak  múltját,  ha-
nem  jövendőjét  is  reám  örökíti.  Benne  meglátom  történeti  kül-
detését,  jogait  és  méltóságát,  vágyait  és  törekvéseit.  Az  embe-
riség  nagy  eszményeiért  kell  küzdenie.  Élete  elválaszthatatlan
nemzetünk  lététől,  szabadságától,  küzdelmeitől,  emelkedésétől
és  tragédiájától.  Letűnt  évszázadok  eljövendő  századokról  regél-
nek s besorolnak Krisztus magyar evangélikus hadseregébe.

Így  illeszkedik  az  egyházi  törvénykönyv  jogi  törvénye  mellé
egy hatalmas új törvény: a történeti törvény.

A  jogi  és  történeti  törvény  a  földi  egyházba  kapcsol,  az
egyház  jogi  szervezetének  és  történeti  közösségének  tagjává
tesz.  Mindkettő  drága  és  nélkülözhetetlen.  De  egyik  sem  ele-
gendő!  Ha  hűségesen  teljesítem  is  a  törvénykönyv  minden  betű-
jét  és  egész  valómmal  beolvadok  is  evangélikus  egyházunk  törté-
neti  közösségébe,  még  nem  találtam  meg  az  egyház  teljességét.
Mindez  lehet  nagy,  szép,  dicséretes,  szükséges  az  egyház  jogi
s  történeti  szempontjából,  de  ítéletként  megáll  felettem  az  apos-
tol  igéje:  az  igazság  törvényére  nem  jut  el  az,  aki  csupán  a
törvény  cselekedeteivel  és  nem  hitből  akarja  azt  elérni.  Bele-
ütközik az ütközés kövébe.

Ezért helyezi egyházunk törvénykönyvét a Bibliára.

 



446

Az  apostol  meglebbenti  a  csodálatos  titkokat  elfedő  fáty-
lat  s  az  anyaszentegyház  mélységes  csodájáról  beszél.  „Krisztus
szerette  az  egyházat  és  önmagát  adta  azért,  hogy  azt  meg-
szentelje, megtisztítván a víznek fürdőjével az ige által.”

Az  ige  fényében  megvilágosodik  előttünk  az  egyház
örökkévaló  lényege.  Nemcsak  jogi  institúció,  bár  e  nélkül  nem
munkálkodhatik,  nemcsak  évszázadok  acélkezével  formált  törté-
neti  alakulat,  bár  annak  drága  voltát  és  szükségét  mindenkor
átérzi,  hanem  Krisztus  titokzatos  élőteste.  Látható  egyházban
láthatatlan  isteni  organizmus.  Benne  élünk  és  belőle  erősödünk.
Benne  van  elhelyezve  életünk  lehetősége,  megmaradása,  boldog-
sága  és  ítélete.  Krisztus  azért  ment  végig  a  Golgota  útján,
életét  is  azért  adta  áldozatul  a  keresztfán,  hogy  titokzatos  élő-
testét  anyaszentegyházzá  tegye  és  általa  az  embert  üdvösségre
és új életre vezesse.

Ennek  a  nagy  lelki  feladatnak  szolgálatába  rendeli  Isten  az
egyház  jogi  szervezetét  és  történeti  alakulását  is.  Mindegyik
drága,  mert  mindegyiket  Isten  akarata  hozta  létre.  Mindegyik
nélkülözhetetlen,  mert  mindegyiket  eszközzé  avatja  az  Úr  a
lelki  egyház  szolgálatában.  Drága  az  egyház  jogi  szervezete:
összefogja,  védi,  izmosítja,  küzdésre  képesíti.  Drága  a  történeti
alakulat  is,  benne  a  magyar  evangélikus  múlt  évszázados
emléke  éltető  lélekkéi nemesedik.  Az  egyház  jogi  szervezete
olyan,  mint  egy  művészi  ékesítésű  ámpolna,  melyet  a  történet
négyszázados  acélkeze  emel  magasba,  örök  értéke  abban  rej-
lik,  hogy  ezt  az  ámpolnát  Krisztus  élő  testének  sugárzó  fénye
tölti  be.  A  jogi  és  történeti  egyház  örök  tartalma  és  munka-
programmja: a lelki egyház.

Törvénykönyvünknek  a  Biblián  kell  nyugodnia!  Jogi  és
történeti  törvénye  csak  a  földi  egyházba  kapcsolja,  a  Krisztus
élő testébe egyedül az igéből származó hite építheti bele.

Ez a törvénykönyv rendeltetése és ez megítéltetése is.
Krisztus  egykor  maga  elé  állítja  az  egyházat  és  ítélkezik

felette.  Megtekinti,  hogy  külső  szervezetét  jól  megépítette-e
és  alkalmas  eszközzé  tette-e?  Megítéli,  hogy  történeti  múltját
megbecsülte-e  és  megőrizte-e  évszázadok  életgazdagító,  egyház-
építő  örökségeit?  Megítéli  mindenekfelett,  hogy  az  egyház  az
ige  és  szentség  által  szent  és  feddhetetlen  szolgálattal  Krisztus-
hoz  vezette-e  a  gondjaira  bízott  emberlelkek  millióit?  Az  az
egyház, mely lelki szolgálatát elássa, szeplő a Krisztus arcán.

 



447

Ha  pedig  lelki  szolgálatát  betölti,  ragyogó  fénysugár  Krisztus
arcán.

Ezért  kell  a  törvénykönyvnek  a  Biblián  maradnia.  Mert,
amint  nincs  egyházi  törvénykönyv  Biblia  nélkül,  úgy  nincsen
egyházi törvény végrehajtás Biblia nélkül.

Törvénykönyvünket  magasra  emeljük,  szorosan  összefogjuk
a  Bibliával  és  elindulunk  vele  templomoltártól  az  egyház  széles
munkamezői felé.

Egyházi  és  világi  vezérek,  papi  köntösbe  öltözött  és  papi
köntös  nélküli  Krisztus-szolgák!  Vigyétek  együtt  és  tegyétek
életté!

Befelé  tekintő  önvizsgálattal  keressük  meg  egyházunk
gyarlóságait.  Bűnbánatunk  könnyével,  építő  munkánk  verejté-
kével,  hitünk  bizonyságtevésével  töltsük  meg  életkereteit!  Mert
egyházunknak  szépnek,  nemesnek  kell  lennie,  be  kell  töltenie
Istentől  rendelt  vallási  és  történeti  hivatását,  hogy  ne  szeplő,
hanem messzesugárzó napfény legyen Krisztus arcán!

 



Kő, arany és lélek.
A Gusztáv Adolf Egyesület százéves jubileumán
Lipcse, 1932. szeptember 18.

János  I.  lev.  3,  18—24.  „Fiacskáim,  ne  szóval  szeressünk,
se  nyelvvel,  hanem  cselekedettel  és  valósággal.  És  erről  ismer-
jük  meg,  hogy  mi  az  igazságból  vagyunk,  és  így  tesszük
bátorságosabbá  ő  előtte  a  mi  szíveinket,  hogyha  vádol  min-
ket  a  szív,  mivelhogy  nagyobb  az  Isten  a  mi  szívünknél  és
mindent  tud.  Szeretteim,  ha  szívünk  nem  vádol  minket,  bizo-
dalmunk  van  az  Istenhez;  és  akármit  kérjünk,  megnyerjük
tőle,  mert  megtartjuk  az  ö  parancsolatait  és  azokat  cselekesz-
szük,  amik  kedvesek  előtte.  Ez  pedig  az  Ő  parancsolata,  hogy
higyjünk  az  Ő  Fiának,  a  Jézus  Krisztusnak  nevében  és  szeres-
sük  egymást,  amint  megparancsolta  nékünk.  És  aki  az  Ő
parancsolatait  megtartja,  az  Ő  benne  marad  és  Ő  is  abban;
és  abból  ismerjük  meg,  hogy  bennünk  marad,  abból  a  Lélek-
ből, amelyet nékünk adott.”

Két  évszázad  határmesgyéjén  ünneplőbe  öltözött  hős  áll
Isten  oltára  elé:  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület.  Arcán  imádságának
áhítata,  szemében  hálakönny,  kezében  magasra  emelt  egyetlen
fegyver: az evangéliom.

Gyönyörűséges  díszkísérete  van.  Mögötte  veszendőség  po-
rából  felemelt  gyülekezetek  sorakoznak,  körülötte  megmentett
lelkek bizonyságtevésének ezüst felhője úszik.

És  mégis,  a  százados  forduló  őt  nem  dicsősége  emlékoszlo-
pához,  hanem  oltárhoz  vezeti.  Bűnbánati  köntöst  ölt  magára,
nem  pedig  a  hivalkodás  arannyal  átszőtt,  csillogó  ruháját.  Ajkán
nem önmagasztaló ének, hanem hálaadó imádság zendül.

A  hálaadás  ünnepén  Isten  elé  térdelünk,  azután  azokra
gondolunk,  kiket  Isten  munkaprogrammja  szolgálatában  munkás
eszközeivé  választott.  Megáldjuk  egy  évszázad  vezéreit,  kor-
mányzó  és  végrehajtó  munkásait,  holtakat  és  élőket,  oltárra
helyezett  munkaerejüket,  áldozataikat,  átdolgozott  és  átimád-
kozott  óráikat.  Néma  tiszteletadással  gondolunk  magára  a  hős
svéd  királyra,  ki  életével  pecsételte  meg  az  emberiség  legszen-
tebb  igazságáért  folytatott  küzdelmét.  És  hálát  adunk  magáért
az  egyesületért,  melyben  Isten  egy  terméskőből  olyan  csodálato-
san formálta ki a svéd király élő és elevenítő emlékét.

A  Gusztáv  Adolf  Egyesület  keletkezésének  és  fejlődésének
három  tényezője  van:  kő,  arany  és  lélek.  Kőemlékkel  jelölték

 



449

meg  a  helyet,  ahol  vérét  hullatta  a  nagy  király.  De  a  kőbe
aranyércet  rejtett  Isten,  ebből  lett  a  Gusztáv  Adolf  segítő  alap.
Mivel  pedig  lélek  nélkül  még  az  arany  is  holt  érc  csupán,  Isten
az  aranyércbe  lelket  adott,  mely  diadalmas  szárnyalással  száll
kiégett  mezőkön  és  halotti  temetőkön:  ez  a  Gusztáv  Adolf
Egyesület országhatárok fölé emelkedő győzedelmes ereje.

Kő,  arany  és  lélek  jelképezik  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület
munkálkodását  is.  A  terméskő  kifejezője  az  egyetlen  fundamen-
tumnak:  a  hitnek,  az  arany  a  hitből  táplálkozó  szeretetnek,
a  lélek  pedig  a  mindent  mozgató  isteni  erőnek.  Kő,  arany  és
lélek!
A százéves Gusztáv Adolf Egyesület munkája:

1.  hitből  fakad;  2.  szeretetben  munkálkodik;  3.  lélek  által
diadalmaskodik.

1.  A  mai  értékcsökkentő  időben  nem  felesleges  annak  hang-
súlyozása,  hogy  vallási  életünknek  egyetlenegy  való  értéke  van:
a hit.

A  hit  állapítja  meg  Istenhez  való  viszonyunkat.  Ennek  meg-
felelően  alakul  ki  az  emberekhez  való  viszonyunk  is.  Vallási  éle-
tünk  üres  kővedrei  megtelnek  általa.  Szavakból  éldegélő  vallá-
sosságunk  helyébe  komoly  vallási  valóságok  lépnek.  A  külső
formaságokat  könnyes  és  napsugaras  vallási  élmények  és  Isten-
től nyert bizonyosságok váltják fel.

A  hit  Isten  megismerésével  kezdődik.  Csak  akkor  tudunk
hinni  Istenben,  ha  lénye,  mint  egy  titokfejtő  könyv,  feltárul  előt-
tünk  és  megismerjük  Őt  szíve,  akarata  és  örök  tervei  szerint.
De vájjon miképpen ismerhetjük meg Istent legteljesebben?

Istent  Jézusban  ismerem  meg.  Jézusban  közeledik  hozzám
és  én  Jézus  szívén  keresztül  jutok  el  Hozzá.  Jézusban  tárul  fel
előttem  Isten  aranykönyve,  melynek  betűiből  egyszerre  sugárzik
felém  követelés  és  erő,  parancsolat  és  betöltés,  halál  és  élet,
kárhozat  és  kegyelem.  A  hit  csak  Isten  megismeréséből  származ-
hatik s Istent egyedül Jézusban ismerhetem meg.

Ezért  bír  alapvető  jelentőséggel  az  apostol  megállapítása:
az  pedig  Isten  parancsolata,  hogy  higyjünk  az  Ő  Fiának,  a  Jézus
Krisztusnak  nevében  és  szeressük  egymást,  amint  megparan-
csolta nékünk.

A  hit  értelmi  és  lélektani  kényszerűséggel  egybekapcsoló-
dik  a  szeretettel.  Meglátom,  hogy  Jézus  nem  egyéb,  mint  Isten-
nek  az  emberek  felé  fordult  arca.  Ha  élete  nyomán  elindulok,

 



450

az  emberekhez  kell  érkeznem.  Hitemnek  szeretetté  kell  válnia.
De  ez  a  szeretet  nem  új  érték,  hanem  a  hit  kiteljesülése.  Nincsen
két  parancsolat,  hanem  csak  ez  az  egy:  higyjünk  a  Jézus  Krisz-
tusban!  A  belőle  fejlődő  szeretet  a  hit  fényének  visszasugárzása,
visszaverődő  halk  akkordja  a  hit  örök  himnuszának.  A  szeretet
fényének  ereje  s  melódiájának  tiszta  zengése  a  hit  mélységétől
függ.

Ez  a  hit  új  törvényt  szab.  Nem  állítja  az  embereket  részlet-
követelések  zúgó  erdejébe.  Nem  halmoz  eléjük  legyőzhetetlen
akadályokat.  Nem  utasítja  őket  a  szociális  életjavítás  erkölcsi
fegyvertárába.  Nem  tart  nékik  lelket  tatarozgató  részlet-prédi-
kációkat:  légy  jószívű,  áldozatkész,  önfeláldozó,  hanem  egyet-
lenegy  követelést  kiált  lelkiismeretükbe:  higyj  a  Jézus  Krisztus-
ban  és  légy  új  emberré!  Ez  a  hit  minden.  Nélküle  pedig  minden
egyéb  semmi.  Ez  számunkra  életcél  és  törvény,  erő  és  hatalom,
élet és méltóság.

A  Gusztáv  Adolf  Egyesület  ezen  törvény  alá  helyezkedett
s  ennek  erejével  munkálkodott.  A  hit  világosságánál  kereste
meg  küldetését  s  a  néki  kiosztott  munkát.  Azért  lett  egyházunk
szíve  és  lelkiismerete,  mert  a  hit  által  mindig  ez  akart  lenni.
Azért  nem  tévedt  el  a  nagy  szociális  munkamezőn,  mert  hitében
keresett  tájékozódást.  Azért  nem  zavarta  munkáját  az  öncéllá
tett  szeretet  sokféle,  egyoldalú  ágazata,  mert  mindig  csak  Istent
szolgálta.

Grossmann,  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület  egyik  alapítója,
mikor  1857-ben  temploma  húsvéti  oltárához  indult  s  a  feltáma-
dott  Krisztus  trónusához  érkezett,  halálos  ágyán  ezt  a  testamen-
tomi  üzenetet  küldötte  a  Gusztáv  Adolf  Egyesületnek:  „Mondd
meg  az  egyesületnek,  hogy  mindenekfelett  élőként  álljon  meg
a  hitben  és  ne  lépjen  le  az  egyház  ama  erős  alapjáról,  melyet
szolgálnia kell, és amely minden áldást biztosít számára.”

Századok  találkozó  mesgyéjén  köszönjük  meg  a  jó  Isten-
nek,  hogy  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület  munkáját  a  hit  kősziklá-
jára  helyezte  és  kérjük  Őt,  hogy  a  jövőben  is  tartsa  meg  ezen
a fundamentumon.

2.  A  hit  kősziklájába  aranyércet  rejtett  Isten,  ez  a  Gusztáv
Adolf Egyesület munkaeszköze: a szeretet.

A  hitből  fejlődő  segítő  szeretet  jellemzésénél  arra  figyel-
meztet  az  apostol,  hogy  „ne  szóval  szeressük  egymást,  se  nyelv-
vel, hanem cselekedettel és igazsággal”.

 



451

A  Gusztáv  Adolf  Egyesület  munkáját  két  tényező  állapítja
meg:  a  szeretet  és  az  igazság.  A  szeretet  a  mindennapi  élet-
szükséglettel  kapcsol  egybe.  Nyomorúságok  állják  utunkat.
Vérző  sebek  piros  ajka  kiált  felénk.  Szükségek  tátonganak  sze-
meink  előtt.  Égető  könnyek  pergését  látjuk.  A  testi,  lelki,  er-
kölcsi  élet  fekélyeinek  fekete  halálkapuja  tárul  elénk.  Mit  ér
ilyenkor  zengő  szó  és  üres  nyelvbeszéd?  Cselekedetre  van  szük-
ség,  elhatározásra,  végrehajtásra,  kemény,  elszánt  akaratra.
A szeretet cselekvésben válik életteremtő hatalommá.

A  második  tényező,  mely  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület  szere-
tetét  jellemzi:  az  igazság.  Igazsággal  kell  szeretnie.  Ez  pedig
azt  jelenti,  hogy  munkája  célját  nem  csupán  az  élet  tényleges
szükségleteiben  keresi,  hanem  Jézusban.  Az  apostol  által  hasz-
nált  szó  teljes  határozottsággal  arra  utal,  ki  magát  egyedüli
jogossággal  igazságnak  nevezi.  Ezért  a  Gusztáv  Adolf  Egyesü-
let  szeretete  nemcsak  életszükségleteket  elégít  ki,  hanem  Krisz-
tus  lelkének  diadalmas  érvényesítését  is  szolgálja.  Erejét  nem
önmagából,  hanem  Istenből  meríti.  Nem  azért  tud  fáradhatat-
lanul  jót  cselekedni,  önmegtagadással  szolgálni,  mert  szíve  csor-
dultig  telve  van  jósággal  és  szeretettel,  hanem  mert  van  hite.
De  ez  a  hitből  fejlődött  szeretet  egyszersmind  az  ember  lényeg-
megnyilatkozásává  válik.  Ebben  találja  meg  az  ember  önmagát,
ebben  adja  igazi  emberi  értékeit,  ezzel  tesz  bizonyságot  arról,
hogy  „mi  az  igazságból  vagyunk”.  Ez  a  hit  az  igazsággal  szere-
tésnek  örök  nyitja:  ebben  erősödik,  ebben  újul  meg,  ebben
teljesedik ki a Gusztáv Adolf Egyesület szeretete.

Nincsen  egyházunknak  elég  áldásszava,  hogy  megköszönje
azt  a  megszámlálhatatlan  jótéteményt,  mellyel  Gusztáv  Adolf
Egyesületünk  egy  évszázadon  át  szolgálta.  Külön  munka-térkép
mutatja,  merre  jár,  mennyit  áldoz,  hol  és  mit  alkot.  Számláld
meg  a  templomokat,  melyek  nélküle  sohase  épültek  volna  meg,
az  iskolákat,  melyek  katedráján  nélküle  sohase  gyulladt  volna
”ki  az  evangéliomi  hit  fénye,  a  harangokat,  melyek  nélküle
némák  maradtak  volna.  Járd  be  különböző  országok  szórvány-
mezőit,  melyeken  valamikor  száraz  halotti  csontok  fehéredtek,
most  pedig  élő  evangélikus  gyülekezetek  bizonyságtevő  énekei
zengenek.  Nézd  meg  a  fenyegetett  határvárakat,  melyek  őrtor-
nyán  ismét  harsog  a  vigyázók  hajnali  kürtszava.  Tarts  sereg-
szemlét  a  Krisztus  oltárának  hadserege  felett  —  óh  micsoda
ember-nevelő  hatalmas   munka   ez!  —,   mely  százesztendőn   át

 



452

oltártűzzel  szívében  odaadta  magát  a  szeretet  szolgálatára..
Ha  ez  a  hadsereg  zárt  négyes  sorokban,  lassú  léptekkel  el-
vonulna  előttünk,  éveken  át  néznénk  messze  kígyózó  oszlopát.
Ha  százesztendő  adakozóinak  mindegyike  csak  egyetlenegy
nyíló  virágot  ejtene  elénk,  a  világ  legszebb  virágoskertje  tá-
madna  belőle.  Ha  oltárra  vitt  réz-,  ezüst-  és  aranypénzüket
egymásra  halmoznák,  csillogó  ércheggyé  válnék  az  s  orma  bele-
nyúlna  az  ég  felhőzetébe.  A  letörölt  könnyekből  ezüstpatak
lenne  s  az  elnémított  gond-sóhajokból  zúgó  viharszél  támadna,
mely szárnya alatt új jövendő életmagjait rejtené.

Ez  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület  szeretetmunkája.  Nem  üre-
sen  zengő  szó,  hanem  cselekedet.  Mindig  egyházunk  való  életé-
nek  követeléseit  figyeli  s  azokat  elégíti  ki.  Mindig  Krisztus  szí-
vén  nyugszik  és  igazsággal  szeret.  Azért  tud  szeretni,  mert
megismerte  azt,  ki  öröktől  fogva  végtelenül  szeret  és  akit  ö
elbocsátott,  hogy  szeretetből  megváltsa  a  bűnös  világot.  Ez  a
szeretet  nem  keres  önmagának  dicsőséget,  nagyságot,  magasz-
talást,  csak  egyet  keres  égő,  olthatatlan  vágyódással,  hogy  mun-
kája  által  Isten  országa  épüljön  s  a  lelkek  ármádiája  boldogan
siessen  Istenhez,  mint  költöző  madársereg  dél  napsugaras  tája
felé.

Egészen  nyilvánvaló  tehát,  hogy  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület
munkájában  az  élet  mélyenfekvő  törvénye  érvényesül.  Az  egész
munka  hiten  alapul,  ebből  szeretet  fejlődik.  Mivel  ez  a  szeretet
hitből  fejlődött,  isteni  lélek  képezi  annak  örök  magját.  Ez  a
lélek  a  segítő  szeretet  mozgató  ereje,  de  ez  egyszersmind  a
védelmező munka irányítója is.

Erről a védelmező munkáról kell még szólanom.
3.  Gusztáv  Adolf  svéd  király  a  világtörténet  új  fejezetének

piros  iniciáléját  rajzolta  az  emberiség  históriás  könyvébe,  mikor
német  földre  jött  a  lelkiismereti  szabadság  védelmére.  Milyen
magasztosnak  kell  lennie  a  lelkiismereti  szabadság  eszméjének,
hogy  egy  ember  kockára  veti  érte  életét.  És  milyen  hatalmasnak
kell  lennie  a  vallásszabadságért  való  felelősségnek,  hogy  érte
egy  király  elhagyja  családját,  hazáját,  trónját  és  nemzetét  s
mindent  hajlandó  érte  feláldozni.  Küzdelmeinek  eredménye  meg-
állapítja  az  ő  történelmi  jelentőségét,  de  jellemének  hősi  és  er-
kölcsi  értéke  eldőlt  abban  a  pillanatban,  midőn  kivonta  kardját
és  azt  mondta:  én  nem  tehetek  másként!  A  lüttichi  mezőre
ömlött  vér  emberi  hitelesítő  pecsétje  a  lelkiismereti  szabadság

 



453

megváltó-vérrel  megírt  okmányának,  mely  ma  is  belekiáltja  az
emberiség  lelkébe:  hogy  a  vallásszabadság  egyetemes  emberi
méltóság,  -egyetemes  emberi  jog,  érte  síkraszállni  nemcsak  az  el-
nyomottak,  hanem  minden  nemzet  és  minden  ember  egyetemes
kötelessége!

Emlékkőre  vésett  igék  zendülnek  nemzetek  és  emberek  szí-
vébe határon innen és túl:

Az egész világ vallásszabadságát
Megmentette Breitenfeldnél
A keresztyén  és hős  Gusztáv  Adolf.

Igen,  ez  a  három  szó  történelmi  és  erkölcsi  megállapítást
jelent: az egész világ!

Az  élő  király  a  szabadság  kardjával  jött.  A  halott  király
pedig  úgy  ment  vissza  hazájába,  hogy  szívét  arany  urnában  vit-
ték  előtte.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy  mindig  szíve  után  ment
és azt, hogy szíve most sincsen sírboltba zárva.

Ezt  a  szívet  Isten  megbízásából  száz  év  óta  a  Gusztáv  Adolf
Egyesület  viszi  országról-országra,  mint  a  vallásszabadság  védel-
mezője.  A  lüttichi  rögből  nemcsak  kenyeret  adó  manna-fa  és
gyógyító  balzsamfa  nőtt,  hanem  egy  büszke,  sudár  életfa  szök-
kent  magasba:  a  protestantizmus  egyetemességének,  egymásra-
utaltságának és egymásért való felelősségének az életfája.

A  Gusztáv  Adolf  Egyesület  az  egyház  jövendő  történetének
csendes  előmunkása.  Száz  év  óta  gyűjtögeti  azokat  az  erőket,
melyek  egyházunk  jövendő  történetének  kialakulásánál  döntő
jelentőséggel  bírnak.  Ő  a  föld  mélyén  láthatatlan  csatornákon
szétágazó  s  az  egész  földet  átfogó  vízerecskék  hálózata,  mely
életet  ad  a  száradó  fűcsomóba  s  táplálja  a  hegyoldal  kifordult
gyökerű  boróka  fenyőjét.  Hitet,  bátorságot,  öntudatot,  testvéri
szeretetet csörgedeztet a gyengék felé.

Sohasem  volt  erre  nagyobb  szükségünk,  mint  a  mi  időnk-
ben.  Egy  nagy  darab  földön  letaszították  trónjáról  a  Krisztust
s  hadat  izentek  a  keresztyén  művelődés  intézményeinek  és  esz-
méinek.  Föld  alatt  és  föld  felett,  láthatón  és  láthatatlanul  pusz-
íító  szellem  áramlik,  melyet  vámsorompóval  és  országhatárral
megállítani  nem  lehet.  És  mégis,  dacára  a  közös  veszedelemnek,
hiányzik  a  keresztyén  egyházak  ama  egysége,  melyről  az  egye-
temes  hitvallás  cikkeiben  teszünk  bizonyságot.  Nem  beszélve
a  protestantizmus  egyéb  okokkal  megmagyarázott  válságairól,

 



454

mint  szomorú  valóság  áll  előttünk  a  protestantizmus  ellen  szer-
vezetten  indított  harc.  Kétségbe  vonják  egyházunk  keresztyén
voltát,  történeti  értékét,  isteni  küldetését  s  megsemmisítésére
törnek.  De  vájjon  világosan  látjuk-e  ennek  az  újkori  vallás-
háborúnak  következményeit  azon  országokban,  melyekben  pro-
testáns  egyházainkat  politikai  átalakulás,  statisztikai  változás
és  erőtényező  eltolódás  az  elnyomott  szórvány-egyházak  sor-
sára  juttatták?  Ezekben  az  országokban  megszűnnek  az  egy-
házi  munka  előfeltételei.  Állami  és  felekezetközi  viszonylatban
elveszíti  az  egyház  befolyását  és  súlyát.  Elernyednek  összetartó
erői.  Híveiben  megroppanik  a  meggyőződés,  elhomályosodik
egyházi  öntudata  és  önbizalma.  Igaz,  hogy  egyházunk  Istentől
nyert  egyetlen  hivatása  abban  áll,  hogy  saját  lényegét  kifejtve,
önmagát  adja  ajándékul  az  emberiségnek,  igaz  tehát,  hogy  mun-
kánk  erőit  felülről  és  belülről,  nem  pedig  kívülről  várjuk,  de
igaz  az  is,  hogy  a  történeti  elhelyezkedésünkért  vívott  küzde-
lemben  óriási  jelentősége  van  a  protestáns  egymásra  támasz-
kodásnak és az egymásért való felelősségnek.

Ilyenkor  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület  elindul  a  svéd  király  vér-
tezetében,  lebocsátott  sisakrostéllyal.  Nem  kardot,  hanem  a  lelki-
ismereti  szabadságért  égő  szívét  hozza  kezében.  Erőt  ad  a  csüg-
gedőnek,  hitet  ébreszt  a  kishitűben.  Erkölcsi  értéke  nyugodt
öntudatával  azt  mondja  az  elnyomottnak:  Ne  félj  kicsiny  sereg,
én mögötted állok, mint Krisztus hadserege!

Ezzel  a  védelmező  és  erősítő  munkával  a  Gusztáv  Adolf
Egyesület  beleszól  egyházunk  jövendő  történetének  kialakulá-
sába.

Minél  nagyobbnak  látjuk  hivatását  és  jelentőségét,  annál
nagyobb  lesz  érte  való  felelősségünk.  Minden  ország  minden
evangélikus  egyháza,  gyülekezete  és  tagja  felelősséggel  tartozik
annak munkájáért.

Az  apostol  szerint  akkor  lehet  bizodalmunk  a  jövendőt  ille-
tőleg,  ha  nem  vádol  minket  a  szívünk.  De  vájjon  nem  vádol-e
minket  a  szívünk?  Itt  válik  ünnepünk  önvizsgálattá  és  bűn-
bánattá.  Itt  kell  átalakulnia  a  fogadalom  és  új  elindulás  ünne-
pévé is.

Valamikor  egy  nagy  beteget  négy  ember  vitt  Krisztushoz.
Négy  embernek  kellett  vállalnia  az  életmentő  munka  terhét,
fáradalmát  és  áldozatát.  A  Gusztáv  Adolf  Egyesület  csak  akkor
végezheti  egyházépítő  és  jövendőt  mentő  munkáját,  ha  minden

 



455

ország  minden  evangélikus  egyháza,  minden  nagy  és  kicsi  gyüle-
kezete,  minden  gazdag  és  szegény  egyháztagja  azzal  az  elhatáro-
zással  lép  eléje:  jövök,  itt  vagyok,  hozom  áldozatomat  és  imád-
ságomat,  akaratomat  és  felelősségérzetemet.  Felajánlom  égő
szívemet  és  két  karomat.  Nyoszolya  alá  illesztem  vállamat  és
boldogan segítem Jézushoz vinni a mi betegeinket.

Ez  a  második  évszázad  elindulása.  Az  út  attól  van,  kitől
a  kezdet  származik,  az  eredmény  attól,  ki  az  eddigi  munkát
kegyelemből  megáldotta  s  a  jutalmat  az  tartja  kezében,  kinek
szolgálása már maga örökkévaló jutalom.



Megbízó levél — számadó levél.
Túróczy Zoltán püspökké avatása.
Nyíregyháza, 1939. május 16.

Jeremiás  1,  4—12. Szóla  pedig  az  Úr  nékem,  mondván:
Mielőtt  az  anyaméhben  megalkottalak,  már  ismertelek,  és  mi-
előtt  az  anyaméhből  kijövél,  megszenteltelek;  prófétának  ren-
deltelek  a  népek  közé.  És  mondék:  Ah,  ah  Uram  Isten!  ímé,
én  nem  tudok  beszélni;  hiszen  ifjú  vagyok  én!  Az  Úr  pedig
monda  nékem:  Ne  mondd  ezt:  Ifjú  vagyok  én;  hanem  menj
mindazokhoz,  akikhez  küldelek  téged,  és  beszéld  mindazt,  amit
parancsolok  néked.  Ne  félj  tőlük,  mert  én  veled  vagyok,  hogy
megszabadítsalak  téged!  monda  az  Úr.  És  kinyujtá  az  Úr  az
ő  kezét,  és  megilleté  számat,  és  monda  nékem  az  Úr:  ímé,
az  én  igéimet  adom  a  te  szádba!  Lásd,  én  e  mai  napon  népek
fölé  és  országok  fölé  rendellek  téged,  hogy  gyomlálj,  irts,
pusztíts,  rombolj,  építs  és  plántálj!  Szóla  tovább  nékem  az  Úr,
mondván:  Mit  látsz  te,  Jeremiás?  És  mondék:  Mandulavesszőt
látok  én.  És  monda  nékem  az  Úr:  Jól  láttál,  mert  gondom  van
az én igémre, hogy beteljesítsem azt.

Van  valami  megrázóan  felemelő  abban,  midőn  temploma
oltáránál  Isten  egy  papírlapot  ad  át  az  embernek  s  azt  mondja:
Vedd  és  utad  végén  add  vissza.  Ez  a  te  megbízóleveled,  mely-
nek számadólevéllé  és élettörténeteddé kell  lennie!

Megbízólevél  és  számadólevél  Isten  rendelése  szerint  egy
és  ugyanaz,  csakhogy  az  egyik  jövő,  a  másik  múlt  időben  van
írva.  Egyik  az  elindulás,  másik  a  megérkezés.  Egyik  a  meg-
bízás  átvétele,  másik  a  megbízás  visszaadása.  De  mindegyik
alkalommal  ketten  állnak  egymással  szemben:  Isten  és  ember,
megbízó  és  megbízott,  számonvevő  és  számadó  s  Isten  állapítja
meg,  hogy  a  megbízólevél  és  a  számadólevél  egyenlege  hogyan
alakítja ki Krisztus szolgájának élettörténetét.

Emeld  áldásra  kezedet  tiszai  evangélikus  egyházkerület,
édesanyád  ölelő  karjaiba  boldogan  hazatért  tiszai  Felvidék,
magyarországi  evangélikus  egyházegyetem,  hívő,  imádkozó
magyar,  ki  a  Szentlélek  munkájáért  imádkozva  könyörögtél,
mert  Isten  ma,  ennél  az  oltárnál  igével  beírt  papírlapot  ad  át
Túróczy  Zoltán  püspöknek  a  kezébe  s  így  szól  hozzá:  ez  a  Te
megbízóleveled  s  utad  végére  ennek  számadólevéllé  és  a  te
élettörténeteddé kell lennie!

 



457

1. Jeremiás  prófétához  hasonlóan  te  is  remegő  lélekkel
állsz  az  oltár  előtt,  püspöki  szolgálatra  elhívott  munkatársam.
Küzdelmed  Istennel  véget  ért.  Alázatos  imádságban  elmondtad
aggodalmaidat,  kételyeidet,  ellenvetésedet.  Ő  pedig  kimondotta
az  utolsó  szót:  „Én  rendellek  téged!”  Te  engedelmeskedsz,  mert
engedelmeskedni tartozol.

Egyházkerületednek  téged  püspöki  székbe  emelő  bizodalma
drága  ajándék.  De  ennek  is  felette  áll  Isten  felőled  való  intéz-
kedése:  Én  rendellek  téged!  Az  „én”  szó  a  világépítő  Isten
egyedülálló  uralmát  hirdeti.  A  „rendellek”  szó  Isten  által  tör-
ténő  teljes  birtokbavételedet  jelenti.  A  veled  rendelkező  ige
Istenhez  való  viszonyodat  teszi  életed  alapjává  s  ehhez  igazítja
az  egyházhoz,  a  nemzethez,  az  emberekhez  való  viszonyodat.
Én  rendellek,  tehát  tőlem  kapod  megbízatásodat,  hivatásodat,
erődet, szolgálatodat az én rendelésem szerint kell teljesítened!

Ez  a  két  szó:  Én  rendellek,  hordozza  küldetéstudatodat.
Felelősségteljes  nagy  munkádon,  küzdelmen,  csalódáson  átvilá-
gít  az  a  bizonyosság,  hogy  nem  magadtól  jöttél,  nemcsak  emberi
bizalom emelt helyedre, hanem Isten rendelkezett veled.

A  forrongások  nyugtalan  korszakában,  a  történelem  új-
életet  formáló  izzó  kohójában  élünk.  Szellemáramlatok,  reform-
irányzatok  javító  vagy  eltorzító,  gazdagító  vagy  megszegényítő
áramlásában  legyen  számodra  ez  a  küldetéstudat  határozott
elvi  fundamentum,  meggyőződés  és  bátorság.  Téged  nem  kor-
szellem,  nem  embercsoport,  nem  idői  elgondolás  állított  helyedre,
hanem Isten parancsa: Én rendellek téged!

Küldetéstudatod  hittel,  boldogan  kapaszkodjék  bele  Isten
kezébe!

2. Isten  kijelöli  és  részletesen  megállapítja  az  Ő  szolgájá-
nak hivatását.

„Országok  fölé  rendellek  téged,  hogy  gyomlálj,  irts,  pusz-
títs,  rombolj,  építs  és  plántálj.”  Mielőtt  azonban  elhangzik
ajkáról  ez  a  parancs,  az  Úr  kinyújtja  kezét,  megilleti  Jeremiás
száját  és  így  szól:  íme,  az  én  igéimet  adom  a  te  szádba!  Először
adja  az  igét,  azután  megjelöli  a  hivatást.  Ez  az  egymásután
azt  jelenti,  hogy  Isten  az  Ő  igéjével  neked  látást,  világosságot,
megértést  ad  arra,  hogy  milyennek  akarja  Ő  látni  az  egyházat.
Isten  igéjében  meglátod  az  evangélikus  egyház  Isten  által  el-
gondolt  képét.  Ma  is  az  ige  és  a  szentség  egyháza  kell  hogy
legyünk,  a  Krisztus  egyháza,  a  lelki  szabadság  egyháza.  Egyhá-

 



458

zunk  hitében,  vallási  meggyőződésében  egyedül  Krisztustól  függ,
nem  adhatja  magát  semmiféle  hatalmasság  szolgálatába.  Rendel-
tetését  nem  kívülről,  hanem  felülről  kapja,  nem  külső  érdekek
irányítják,  hanem  saját  lényege.  Krisztus  egyedülvaló  királysá-
gáért,  Isten  igéjének  érvényesüléséért,  a  keresztfai  kegyelem
üdvözítő diadaláért küzd.

Ez  Isten  akarata  a  neked  átadott  megbízólevél  szerint.
Mert  ha  Isten  az  egyházat  gazdaggá  akarná  tenni,  akkor  küldöt-
tének  aranyat  adna  kezébe.  Ha  világi  uralomban  akarná  hatal-
massá  tenni,  akkor  fegyvert  adna  kezébe.  Ha  öncélú  emberi
szervezetté  akarná  tenni,  akkor  szervező  csodaerőt  rejtene  lel-
kébe.  Mivel  azonban  azt  Krisztus  élő  testévé  akarja  tenni,  az
Ő  igéjét  adja  a  te  szádba!  Egyedül  az  igét  és  semmi  mást,  mert
az ige minden.

Az  egyház  jogi  szervezetében,  történelmi  kialakulásában
végzi  szolgálatát.  Legyen  neked  drága  a  belső  értéket  szolgáló
szervezet,  történelmi  alkatában  ismerd  fel  Isten  kezének  jeleit.
Szépítsd,  tisztítsd,  telítsd  lélekkel  külső  képét,  hogy  rugalmassá
váljék  az  idő  követeléseihez  belső  lényegének  veszélyeztetése
nélkül.  Őrizd  esküvel  pecsételt  hűséggel  alkotmányát,  mely  az
egyház és sokszor a nemzet szabadságának védő bástyája volt.

Az  egyházi  munka  rombolást  kíván,  de  mindig  az  építésért.
Külső  adottságok,  természetes,  de  kedvezőtlen  alakulások  és
emberi  gyarlóságok  sokszor  elhomályosítják  az  egyház  hivatás-
lényegét  képező  lelki  szolgálatát  s  másodjelentőségű  munkáját
helyezik  előtérbe.  Isten  tudja,  hogy  a  talajelőkészítő  munka
szemléltetésére  miért  használ  négy  igét:  gyomlálj,  irts,  pusztíts
és  rombolj  és  miért  tart  két  igét  elegendőnek  az  építő  munka
megjelölésére: építs és plántálj!

Vállald a négy igét, hogy betölthesd a két igét!
Isten  igéjében  megmutatja  neked,  hogy  milyen  embert  akar

a  magáénak  nevezni.  Pásztori  kezed  alá  adja  a  templomok
emberseregét,  a  meghódítatlan  ezreket,  az  Isten  nélkül  élő
tömegeket,  a  credo  nélküli  művelteket,  kik  erkölcsi  erőpót-
lékokkal  tengődnek,  a  külsőleges  egyházhűséggel,  lobogó  tör-
téneti  öntudattal,  de  szegényes  hittudattal  élő  embereket,  a  meg-
újulásra  váró  Krisztus-szolgákat  és  vezéreket.  Vállald  a  négy
igét, hogy betölthesd a két igét!

Isten kötelez a nemzet szolgálására!
Egyházunk  magyar  földön  áll. Evangélikus  népünk  a  magyar

 



459

nemzet  testének  elszakíthatatlan,  élő  alkotó  része.  Egyházi  mun-
kánk  mindig  nemzeti  munka,  egyházunk  szolgái  mindig  a  nemzet
papjai.  Kell,  hogy  a  nemzet  oltáránál  is  püspök  légy!  Isten  igéje
vezet ezen munkádban is!

Változó  politikai  irányzatok  fölött  képviseld  Isten  mindig
ugyanazon  politikáját.  Az  az  Isten  politikája,  hogy  Isten  igaz-
sága  a  nemzet  igazságává  legyen,  Istentől  kapott  történelmi
küldetése  legyen  szívós  munkájának  célja,  szeretetében  Isten
szíve  dobogjon,  lelkiismeretében  Isten  szava  szóljon,  ember-
szeretetében  és  felekezeti  békességében  Isten  lelke  égjen.  Ez  az
Isten  politikája!  Neveltess  tehát  egyházadban  hívő,  imádkozó,
erkölcsös,  egymást  megbecsülő,  szolgálatra  hajlandó  magyaro-
kat,  hogy  állam  és  társadalom,  ember  és  közösség,  politikai
irányzat  és  törekvés  megértsék,  hogy  Isten  politikája  nélkül
nincs  a  nemzetnek  jövendője.  Vállald  a  négy  igét,  hogy  betölt-
hesd a két igét!

3.  A  szolgálat  eredményéről  csak  egy  szava  van  az  Úrnak,
az  is  különösen  hangzik.  Mikor  elmondotta  kötelezővé  tett
munkaprogrammját,  megkérdezi:  Mit  látsz,  Jeremiás?  A  próféta
maga  elé  tekint  és  csendesen  felel:  mandulavesszőt  látok!  És
monda az Úr: jól láttál.

Isten  az  ő  elhívott  szolgájának  tavaszi  virágzást  mutat.  Ne
félj, higyj a tavaszban!

De  azután  nyomorult,  vézna  mandulavesszőt  mutat.  So-
vány  ígéret,  —  vessző!  Szegényes  gyümölcs.  Az  is  kemény,
csontburokba  van  rejtve.  Kicsi  magjának  utóíze  keserű!  De
Isten  szava  a  mandulavessző  példájával  nincsen  befejezve,  ha-
nem  azt  így  folytatja:  jól  láttál,  mert  gondom  van  az  igére,
hogy  beteljesítsem  azt!  Istennek  gondja  van  az  igére.  Nem  a
te  gondod  az  eredmény,  hanem  az  Istené.  Tedd  meg  a  magadét,
Isten  megteszi  a  magáét.  Neki  gondja  van  az  igére  és  ö  betel-
jesíti  azt.  Ismétlem  még  egyszer  az  Úr  szavát:  nekem  gondom
van az én igémre, hogy beteljesítsem azt!

Püspöki  szolgálatra  rendelt  munkatársam,  íme,  ez  a  meg-
bízásod, ez a munkád, ez Isten ígérete.

Mikor  imádságunkkal  átölelünk  s  áldásunkkal  Isten  oltárára
helyezünk,  nem  azt  kérjük,  hogy  Isten  vegyen  ki  e  világból
és  kíméljen  meg  erőfogyasztó  nehéz  küzdelmektől,  hanem  hogy
kegyelmével  mindennapi  életáldozatodat  tegye  áldotta,  világol-
tassa  munkádat,  nemes  egyéniségedet  és  életpéldádat,  helyezzen

 



460

oltárának  gyertyatartójára,  hogy  szüntelenül  égj,  boldogan  el-
égj, mindig Krisztus keresztjére hullatva fényedet.

Isten  ma  egy  papírlapot  ad  át  neked  s  azt  mondja:  Ez  a  te
megbízóleveled  s  utad  végén  ennek  számadólevéllé  és  élettör-
téneteddé kell lennie.

Ha  majd  elérkezel  utad  végére,  mondhassa  az  Úr  kegyelem-
ből:  ime,  megbízóleveled  a  hűséges  szolgálat  számadó  levele  lett.
És  mondhassa  egyházunk  Istent  áldó  szóval:  megbízólevél,  szám-
adólevél  Krisztus  szolgájának  élettörténetévé  lett,  melyet  Jere-
miás  próféta  könyvének  első  fejezetében  megírt  rólad  maga  a
szent Isten.



Elfogyhatatlan szeretet.
A Győri Szeretetetház félszázados jubileumán.
Győr, 1933. december 3.

/. Kor.  13, 8: A szeretet soha el nem fogy.

A  szeretet  mindig  Krisztus  megérkezését  jelenti.  Nyomorú-
ságok  szakadéka  felett,  mocskos  fertőn  át,  jajgató  és  halál-
táncot  járó  tébolyodott  emberek  között,  imbolygó  lápi  tűz
csillogó  fénylésén  keresztül  jön  Krisztus,  kezében  pálmalevél,
szemében  mártíromságának  tüze,  homlokán  töviskoronájának
vérző  nyoma.  Jön  a  közömbös,  hitetlen,  önző,  bűnös  emberekhez
s  halk  égi  melódia  zeng  felette:  íme,  a  szeretet  soha  el  nem
fogy!

Minden  Krisztus-megérkezés  az  ember  lemérését  jelenti.
Ahova  Krisztus  megérkezik,  ott  az  ember  az  Ő  fénykörébe  kerül
s  eldöntésre  vár  az  a  kérdés,  hogy  a  Krisztus  által  hozott  el-
fogyhatatlan szeretettel az ember hogyan gazdálkodott.

A  Győri  Szeretetház  félszázados  hálaadó  ünnepségén  árvák,
öregek,  elhagyottak,  diakonisszák  oltár  elé  állnak  és  ég  felé
mutatva azt mondják: A szeretet soha el nem fogy!

Végiglapozzuk  Szeretetházunk  félszázados  történetkönyvét,
belepillantunk  mindennapi  életébe,  szívébe  és  Jelkébe  s  mi  is
boldog  hálaadással  valljuk,  hogy  a  Krisztus  által  hozott  szeretet
soha el nem fogy!

A szeretet soha el nem fogy!
Ez  az  ige:  1.  hitvallás;  2.  programm;  3.  követelés  és  4.

ígéret.
1.  Luther  azt  mondta,  hogy  ha  valaki  szemléltetni  akarná

Istent,  akkor  tiszta  szeretetnek  kellene  Őt  rajzolnia,  mert  lénye
szerint  Ő  a  szeretet  mérhetetlen  gazdagságú  szíve,  mely  az
egész világot eltölti a szeretet melegségével.

Isten  szeretete  áll  a  világ  középpontjában.  Azért  teremtett
mindent,  azért  gondoskodik  mindenről,  mert  szeretet.  A  látha-

 



462

tatlan  természeti  erők:  a  fény,  a  hő,  az  elektromosság,  a  vonzás,
a  taszítás  mögött  egyetlen  örök,  kifürkészhetetlen  erő  húzódik
meg: Isten szeretete.

Ebben  a  szeretetben  feltárja  Isten  örökkévaló  lényét.  Senki
sem  ismerheti  meg  Őt  igazán,  hanem csak  a  szeretetben.  Minden-
hatósága,  szentsége  és  igazságossága  a  szeretetben  válik  ért-
hetővé.  A  szeretetben  megoldódnak  lényének  ellentétei,  mun-
kájának  titokzatossága,  közelivé  válnak  messze  távolságok  és
mélységet nyernek közeli, szürke mindennapiságok.

Saját  emberi  életünket  csak  a  szeretet  alapján  tudjuk  meg-
érteni.  Isten  szeretete  minket  is  szeretetre  kötelez.  A  szeretet-
ben  ismerjük  fel  megtisztult  önmagunkat.  Csak  akkor  vagyunk
igazi  emberek,  ha  az  Istentől  kapott  szeretetet  visszaadjuk.
Megcsalja  a  világot  és  nem  találta  meg  önmagát  az,  ki  Isten
szeretetét  nem  fizeti  vissza  embertársain  keresztül  az  Istennek.
Ez  a  szeretet  életünk  tartalma  és  lényegmutatója,  örök  sza-
bályozója  és  nagy  kiegyenlítője.  Vagyon,  tudás,  életkörülmé-
nyek  árkot  hasítanak  közénk.  Még  a  jog  és  igazság  is  sokszor
választóvonalat  képez.  A  származási,  nevelési,  műveltségi,  va-
gyoni  különbözőségek  korláttá  lesznek.  De  a  szeretet  aranyhidat
épít  s  csodálatos  közösségben  egyesít  egymással.  A  szeretet  ön-
magunk  fölé  emel.  Világokat  tár  elénk  az  árva  könnycseppjé-
ben,  a  szenvedő  elfojtott  sóhajában,  a  szétdöntött  családi  tűz-
helyek  füstös  köveiben.  A  szeretet  alázatos  meghajolás  Isten
előtt  és  önmagunk  engedelmes  felajánlása  a  nagy  isteni  mun-
kára.  Megoldja  az  élet  nagy  titokzatosságát.  Isten  szeretet  s
nekem  is  szeretetté  kell  lennem,  mert  a  szeretet  soha  el  nem
fogyhat.

Ez a Szeretetház ünnepi hitvallása.
2. Ez a Szeretetház programmja is.
Luther  Márton  születése  négyszázados  jubileumán  néhány

könnyesszemű  árvára  és  elhagyott  gyámoltalan  öregre  mutatott
Isten  keze  s  azt  mondotta  a  győri  gyülekezetnek:  ez  a  te  pro-
grammod!  Hirdesd  ennek  a  kicsi  didergő  gyülekezetnek:  a  sze-
retet soha el nem fogy]

Egyszerű  kicsi  házikóban,  szerényre  szabott  keretek  között
kezdte  meg  munkáját  a  Győri  Szeretetház.  Lassanként  elvásott
az  öreg  házküszöb  a  hajléktalanok  lépésétől.  Az  árvák  serege
is  népesebb  lett.  Az  áldozatkészség  ezüstpatakja  bőséggel  csur-
gatta  tiszta   vizét   az   oltár   mellől.   Egyszerre   egy   fejedelmi

 



463

adomány,  —  60,000  arany  —  megvetette  a  Szeretetház  alapját.
Szélesre  rakott  alapzatán  harsogó  himnuszt  mondottak  a  funda-
mentum  kövek,  magasba  húzott  falaiban  korált  énekeltek  a
téglasorok.  Szobái  benépesültek  otthont  kereső,  fehérlelkű
leányokkal,  tűzhely  mellé  húzódó  otthontalan  öregekkel,  dia-
konisszák  karja  között  megpihenő  könnyesszemű  árvákkal.  A
Szeretetház  boldog  önfeláldozó  munkával  hirdette:  a  szeretet
soha el nem fogy!

Ez  a  munka  igazán  isteni  szeretetet  hirdet:  Krisztushoz
vezeti  a  gondjaira  bízottakat.  Tűzhelyet  és  oltárt  ad.  A  gondos-
kodó  szeretetet  és  az  isteni  kegyelmet  elválaszthatatlan  együtte-
sében  mutatja  meg.  Megmenti  a  külső  életet  és  az  örökkévaló
lelket.  Olyan  szeretetmunkásokat  nevel,  kiknél  a  szeretetmunka
nem  megtanult  tudomány  avagy  mesterség,  nem  szociális  érzék
avagy  szervezettség,  hanem  a  Krisztus  szerelmében  kigyulladó
szívek állandó, boldog szolgálata.

Megáldom  a  Szeretetház  alapítóit,  megteremtőit,  építőit  és
munkásait.  Megáldom  Szeretetházunkat,  hogy  Isten  által  rendelt
programmját  betöltve,  legyen  kimeríthetetlen  bizonyságtevője
ennek az igének: a szeretet soha el nem fogy!

3. Ez az ige nemcsak programm, hanem követelés is.
Először  ünnepélyesen  zendült,  mint  a  hitvallás  orgona  szava.

Azután  programmadón  szólott,  mint  a  harctér  vitézeinek  kürt-
szava.  Most  keményen  zuhog,  mint  acélököl  a  lelkiismeret  érc-
kapuján: a szeretet soha el nem fogy!

Isten  sokat  követel  a  győri  gyülekezettől,  melyet  megaján-
dékozott  a  Szeretetház  szolgálatának  dicsőségével.  Tekintse  a
gyülekezet  Isten  kitüntető  kegyelmének,  hogy  a  Szeretetház
munkájának  biztosításával  állandó  bizonyosságot  tehet  hitből
fakadó  szeretetéről.  Sokat  követel  Isten  az  emberektől  is.  Állan-
dóan  emlékeztet  arra,  hogy  minket  az  Isten  a  szeretet  nagy
missziói  munkájába  állított  s  azt  követeli  tőlünk,  hogy  a  sze-
retet  soha  el  ne  fogyjon.  Ez  pedig  azt  jelenti:  tegyük  lehetővé,
hogy  a  Szeretetház  nevelhessen  árvákat,  ápolhasson  betegeket,
otthont  adhasson  didergő,  magános  embereknek  és  támasza  le-
hessen  a  szülőhajlékból  eltávozott  fiatal  leányoknak.  Tőled  függ,
hogy  a  Szeretetház  ezt  a  munkát  elvégezze.  Rajtad  fordul  meg,
hogy ezt megtehesse!

Isten  hozzád  intézett  követelését  leszállítod,  ha  azt  gondo-
lod,   hogy  pénzedet   keresi   csupán.    Istennek a  te  pénzedre  is

 



464

szüksége  van,  mert  minden  pénzben  benne  van  Isten  szent  ala-
mizsna-fillérje,  mit  önmaga  számára  követel.  Ha  szeretetmunkára
pénzt  adsz,  Istennek  fizeted  vissza  tartozásod  egy  parányi  kicsi
részét.  De  pénznél  többet,  nagyobbat  követel  tőled  Isten:  a
szívedet.  Add  hát  neki  a  szívedet!  Ismerd  meg  Szeretetházunk
hivatását  s  becsüld  meg  annak  küldetését.  Szeresd,  védelmezd,
erősítsd!  Vidd  ügyét  mindennapi  imádságodban  Isten  elé!  Könyö-
rögj  azokért,  kik  ebben  a  házban  Isten  lelke  szerint  szolgálnak
és  akik  falai  között  otthonra  találnak.  Ha  szívedet  odaadod,
akkor  minden  értékedet  is  odaadod  és  teljesíted  Isten  egyetlen
parancsát: a szeretetnek soha sem szabad elfogynia!

4.  Ez  az  ige  végül  csodálatos  ígéretként  zendül  felénk.
Kemény  küzdelmek,  keserű  csalódások  között  felbúg  lelkünk-
ben,  mint  a  zúgó  tengerhullám  ostromát  túlzengő  harangzúgás.
Sok  az  akadály!  Nehéz  a  küzdelem!  Fogyatékos  az  emberi  erő!
Fáradtan  ver  a  reménység  szárnya!  Ne  féljetek,  ígéretem  van
számotokra: a szeretet soha el nem fogy!

Krisztus  ellen  rettenetes  harcot  indított  a  Sátán.  Körülöt-
tünk  minden  recseg,  aminek  létéhez  arany  tapad.  Hatalmas  vál-
lalatok  összeomlanak.  Gépszörnyetegeket  rejtő  gyárak  tétlen
álomba  merülnek.  Füstnélküli  kémények  úgy  tárulnak  ég  felé,
mint  az  éhes  emberek  kenyeret  váró  szája.  Az  államok  arany-
fedezete  hitvány  kaviccsá  lesz.  Dönthetetlennek  hitt  gazdasági
uralmak  összeomlanak.  Mindenütt  bomlás,  összeomlás,  pusz-
tulás  és  bizonytalanság.  Megállhat-e  ebben  a  nagy  gazdasági
válságban  a  mi  drága  Szeretetházunk?  Vagyon,  birtok,  tőke
nélkül  fennállhat-e  az  az  intézmény,  melynek  egyedül  Isten  a
kenyéradó gazdája?

Isten  ígéri:  a  szeretet  soha  el  nem  fogy!  Megáldja  a  sze-
gény  emberek  marék  lisztecskéjét  és  kevéske  olaját.  Parancsol
a  hollóknak,  hogy  hozzanak  kenyeret.  És  meg  lesz  minden  és
mindig,  amire  szükség  van.  Nem  ember  végzi  ezt,  hanem  maga
az  Isten.  Igaz  ugyan,  hogy  az  ember  eszköz  csupán,  de  míg
keblében  örök  égi  szív  dobog,  Isten  kezében  áldott  munkát
végző eszközzé válik.

Megígéri  Isten,  hogy  ad  munkalehetőséget  és  belőle  erő-
södő  munkásokat.  Ad  új  hivatásmezőt  és  kiszélesedő  munka-
programmot.  Megígéri  lelkének  ajándékait.  Ad  ihletet,  prófétai
látást,  apostoli  szolgálatot,  áldozatkészséget,  életáldozást  s
benne  elnyugvó,  boldog  engedelmességet.  Isten  ígér  a  vezetők-

 



465

nek  erőt,  bölcseséget,  tanácsot.  A  munkásoknak  kitartást,  hű-
séget.  A  ház  lakóinak  megelégedést  és  hálás  szívet.  Isten  sokat
igér.  Nemcsak  megélést,  hanem  fejlődést  és  boldog  kiteljesedést
is.  Megígéri,  hogy  a  szeretet  fájának  félszázados  törzsén  új  ágak
hajtanak,  új  virágok  nyílnak,  új  lombozatok  terítenek  sátrat.
Új  gyermekseregek  húzódnak  majd  az  áldott  anyai  kéz  alá.  Új
otthonok  alakulnak.  Új  diakonissza  szívek  borulnak  tűzbe.  Új
tavasz  jön  új  feladattal  és  új  diadallal.  És  mindez  azért  válik
'valósággá,  mert  Isten  ígérete  szerint:  a  szeretet  soha  el  nem
fogy!

A  szeretet  soha  el  nem  fogy!  Ezen  rövidke  ige  acéltükrében
három  képel  lát  szemem.  Az  örök  szeretet  arcát  s  benne  Sze-
retetházunk  hivatását.  Áldott  az  Isten,  ki  nekünk  ezt  a  képet
megmutatta!  Azután  félszázados  multunkat,  alapítók,  szervezők
küzdelmét  és  áldozatát,  munkások  munkáját.  Áldott  az  Isten,
ki  ezt  a  képet  megrajzolta!  Azután  a  Szeretetház  jövendő  mun-
káját,  terveit  és  álmait.  Áldott  az  Isten,  ki  ezt  a  képet  megígérte!
A  három  kép  felett  pedig  aranytartóban  égő  gyertya  világít
s fénykörében ez a mondat ragyog: Aliis serviendo concumor!
Mások szolgálásában élj boldogan, áldott Szeretetházunk!

 



Emberhalászat.
A soproni tanítóképző-intézet 75 éves jubileumi ünnepségén
Sopron, 1933. október 3.

Lukács  5,  1—//.  „És  lőn,  hogy  mikor  a  sokaság  hozzá
tódult,  hogy  hallgassa  az  Isten  beszédét,  Ő  a  Genezáret  tavá-
nál  áll  vala;  És  láta  két  hajót  állani  a  vízen:  a  halászok  pedig,
miután  azokból  kiszállottak,  mossák  vaja  az  ő  hálóikat.
És  Ő  bemenvén  az  egyik  hajóba,  amely  a  Simoné  vala,  kére
őt,  hogy  vigye  egy  kissé  beljebb  a  földtől:  és  mikor  leült,
a  hajóból  tanítá  a  sokaságot.  Mikor  pedig  megszűnt  beszélni,
monda  Simonnak:  Evezz  a  mélyre  és  vessétek  ki  hálóitokat
fogásra.  És  felelvén  Simon,  monda  néki:  Mester,  jóllehet
az  egész  éjszaka  fáradtunk,  még  sem  fogtunk  semmit:  mind-
azáltal  a  te  parancsolatodra  levetem  a  hálót.  És  ezt  megtévén,
halaknak  nagy  sokaságát  kerítek  be;  szakadoz  vala  pedig
az  ő  hálójuk.  Intenek  azért  társaiknak,  akik  a  másik  hajóban
valának,  hogy  jöjjenek  és  segítsenek  nékik.  És  eljővén,  meg-
tölték  mind  a  két  hajót,  annyira,  hogy  csaknem  elsülyedének.
Látván  pedig  ezt  Simon  Péter,  Jézusnak  lábai  elé  esek,
mondván:  Eredj  el  éntőlem,  mert  én  bűnös  ember  vagyok,
Uram!  Mert  félelem  fogta  körül  őt  és  mindazokat,  akik  ő
vele  valának,  a  halfogás  miatt,  amelyet  fogtak;  Hasonló-
képpen  Jakabot  és  Jánost  is,  a  Zebedeus  fiait,  akik  Simon-
nak  társai  valának.  És  monda  Simonnak  Jézus:  Ne  félj;  mos-
tantól  fogva  embereket  fogsz.  És  a  hajókat  a  szárazra  von-
ván,  elhagyák mindenöket és követék  Őt.”

Az  emlékezés  csak  elindulásában  és  külső  vonalaiban  tá-
maszkodik  a  múlt  eseményeire,  belső  tartalma  szerint  mindig
saját  lelkéből  táplálkozik.  Benne  mindig  kettővel  találkozunk:
Istennel  és  önmagunkkal.  Ezért  látjuk  multunkban  jövendőnket,
célkitűzésünkben  örök  hivatásunkat.  Ezért  válik  emlékezésünkből
hálaadás,  mások  munkájának  emlegetéséből  számadás,  magasz-
talásunkból  fogadalomtétel  s  múltba  tekintésünkből  prófétai
jövendőlátás.

Háromnegyed  százados  soproni  tanítóképző-intézetünk
jubiláris  ünnepségén  is  kettővel  találkozunk:  Istennel  és  ön-
magunkkal.  Az  alapítók  és  építőmunkások  során  végigtekin-
tünk  s  meglátjuk  az  Istent.  Mert  mindent  az  Úr  cselekedett!
Isten  akarta,  hogy  ez  az  intézet  legyen.  Azt  akarta,  hogy  küz-
dés  és  nyomorúság  közt  megmaradjon.  Akarta,  hogy  égőszívű
emberek  tűzbeborítsák  az  ifjúság  lelkét  s  falai  közül  égő  lelkű
nemzedékek vonuljanak az élet mezőire.

 



467

Mindent az Isten cselekedett. Áldott legyen Isten neve!
Jubiláris  ünnepségünkön  önmagunkkal  is  találkozunk.  Az

emlékezés  a  lélek  öntudatának  a  szeme.  A  múlt  tükrében  örök
hivatását  és  messze  jövendőjét  keresi.  Sok  mondanivalója  van
intézetünknek  arról,  hogy  minő  hivatást  nyert  Istentől  és  mi-
csoda munkát lát maga előtt a jövendőben!

75  évvel  ezelőtt,  Kolbenheyer  Mór  soproni  lelkész,  intéze-
tünk  avatási  ünnepségén,  ennek  a  templomnak  a  szószékén  a
nagy  emberhalászatról  prédikált.  75  év  elmultával  állítsuk  mi  is
ugyanezen  ige  fényébe  tanítóképző  intézetünk  múltját  és  jö-
vendőjét.

Az  emberhalászat  három  jellemvonását  világítom  meg:  1.
Krisztus  parancsolatának  értelmét;  2.  az  embertől  követelt  fel-
tételeket és 3. Krisztus jutalmazó ígéretét.

1.  Krisztus  ezen  parancsolatba  foglalja  tanítóképző-inté-
zetünk  munkaprogrammját:  neked  embereket  kell  fognod!
Emberhalászokat  kell  nevelnie.  Gondoskodnia  kell  arról,  hogy
munkája  által  evangélikus  népiskoláink  a  világmindenség  leg-
nagyobb  értékét  megőrizzék  és  kitermeljék:  az  örökkévaló
lelket.

Ez  a  feladat  remegteti  meg  dunántúli  egyházkerületünk
szívét,  midőn  1829-ben  megszervezi:  „Oskolamestereket-formáló
intézetét.”  Isteni  kötelezés  hajtja  Páífi  Józsefet,  Kolbenheyer
Mórt  és  Király  Józsefet,  hogy  önálló  evangélikus  tanítóképző-
intézetet  teremtsenek  a  semmiből.  Fellelkesítik  a  soproni  gyüle-
kezetet.  Lázító  szavuk  harci  harsonaként  beszállja  Dunántúl  lan-
kásait.  Idegen  országok  földjét  járó,  kéregető  apostolokká  lesz-
nek.  Sebeik  helyett  lelkük  álmát  terítgetik  Európa  protestáns
nemzetei  elé.  Égő  szemekkel  állnak  királyi  trónusok  lépcsőjénél
s beszédes ajakkal megnyerik ügyüknek a kunyhók lakóit.

Megépül  tanítóképző-intézetünk  több  hittel,  mint  anyagi
erővel.  Fundamentumában  több  az  isteni  kegyelem,  mint  a  ter-
méskő.  Pénzügyi  megteremtésében  több  az  Örökkévaló  felé
tekintő  reménység,  mint  az  emberi  képesség.  Meg  kellett  épül-
nie,  mert  Isten  parancsolta.  Megszületett  az  evangélikus  egyház
szívéből  és  lelkiismeretéből.  75  évvel  ezelőtt  mondotta  az  avatási
ünnep  igehirdetője:  „ezt  az  intézetet  nem  néhány  ember  szó-
lította  életre,  hanem  az  egész  evangélikus  egyház,  a  lelki  Jeru-
zsálem,  mindnyájunk  közös  édesanyja,  ő  hordozta  szíve  alatt
és ő adott neki életet.”

 



468

De  vájjon  mi  képesíti  tanítóképző-intézetünket  arra,  hogy
Krisztus  felfogása  szerint  emberhalászokat  neveljen?  Mi  tölti
meg  a  tanítóképző-intézetet  evangélikus  egyházunk  lelki  tar-
talmával?  Mi  különbözteti  meg  más  tanítóképző-intézetektől
és miben hordozza ezekkel szemben létjogát?

A  Genezáret  partján  két  egyforma  hajó  áll.  Alakjuk,  nagy-
ságuk,  külsejük  egyforma.  Egyforma  öblösre  hajlított  a  bor-
dazatuk.  Egyforma  sudaras  az  árbocuk.  Egyforma  szerkezetű
a  kormánykerekük.  Mikor  a  partról  befelé  indulnak,  egyformán
szelik  a  hullámokat  s  munkájuk  végeztével  egyformán  viszik
a  halrakományt  a  part  felé.  És  mégis,  két  különböző  világ  a
két  hajó.  Egyiken  Jézus  áll  a  kormánykeréknél,  a  másikon
ember.  Ebből  támad  minden  különbségük.  Az  első  végzi  a  nagy
halászat  munkáját,  a  másik  csak  továbbviszi  a  halak  sokaságát.
Az  első  megment,  a  másik  befogad.  Az  első  új  világ  csodái  felé
röpít,  a  másik  partra  segít.  Az  első  ezüstös  hajnali  vizeken  sza-
badító  élethajóként  úszik,  a  másik  felhő  árnyékában  ember-
úton halad s terhe súlyát recsegve hordozza.

Evangélikus  tanítóképző-intézetünknek  embereket  kell  ne-
velnie  a  nagy  emberhalászatra.  Hajója  kormányrudjánál  nem
ember,  hanem  Jézus  áll.  Nem  a  tudás,  hanem  az  élet  mélysége
felé  evez.  Az  értelem  mellett  lelkeket  gazdagít.  Az  ember  külső
csiszolásán  kívül  a  belső  embert  formálgatja.  Mulandó  értékek
felett  örökkévaló  érték  felé  mutat.  Krisztusban  találja  meg
gyönyörűséges  hivatását:  képzett,  művelt,  jó  tanítónál  többet
adni: hívő tanítót!

Hálát  adunk  Istennek,  hogy  intézetünk  ezt  a  munkát  három-
negyed  századon  át  végezhette.  Múltunk  tükrébe  tekintünk  és
meglátjuk  benne  változatlan  önmagunkat.  Lehetsz-e  ma  és  a
jövendőben  egyéb  soproni  tanítóképző-intézet,  mint  aminek  a
múltban lenned kellett?

2. Emberhalászatra csak Krisztus tanítványai képesek.
Krisztus  tanítványsága  ma  is  isteni  és  emberi  tényezőkből

áll.  Isteni  tényező  az  elhivatás.  A  kiválasztott  emberen  meg-
nyugszik  Isten  tekintete:  Én  hívlak  téged!  Én  parancsolom:  vidd
mélyre  a  hálót  és  fogj  embereket!  Isteni  tényező  az  állandó
erőközlés,  mellyel  Krisztus  tanítványait  erősítgeti.  Isteni  té-
nyező  a  felébresztett  felelősségtudat,  mellyel  munkáját  és  sze-
mélyét  Isten  örök  bírósága  alá  helyezi  s  minden  gyermek  szívét,
lelkét,  életét  számonveszi  tőle.  Isteni  tényező  az  állandó  önvizs-

 



469

gálát  és  a  hivatásmunkát  bíráló  bűntudat,  mely  Isten  lábaihoz
roskasztja: eredj el tőlem, Uram, mert én bűnös ember vagyok!

Az  emberi  tényezők  között  pedig  első  helyen  a  Krisztussal
való  lelki  közösség  áll,  mely  a  tanítványt  eggyé  teszi  küldőjével.
Nincsen  égetőbb  vágya,  álma  és  jutalma,  hanem  hogy  Jézus
számára  embereket  foghasson.  A  Jézussal  való  lelki  egység
engedelmességet  szül  benne.  Fáradtságtól  ernyedt  izmokkal,  ál-
matlanságtól  égő  szemekkel  mélyre  viszi  a  hálót.  Ez  a  lelki
közösség  boldog  élettartalmat  ad  neki:  nem  önmagáért,  Krisz-
tusért  él.  Hivatása  fenségét  ismeri  fel  abban,  hogy  őt  ember-
halászatra  méltatja  Isten.  Ha  azt  mondaná  neki  Jézus:  neked
adom  a  Genezáret  tavát,  rád  bizom  Galileát,  nem  csodálkoznék,
de  midőn  ezt  a  parancsot  hallja,  embereket  fogsz,  mintha  rá-
szakadna  a  mennybolt  millió  csillagával.  Örökkévaló  ember-
leiket  bíz  reá  a  Krisztus,  gyermekek  földi  életsorsát,  boldog-
ságát, Krisztushoz vezetését, üdvösségét.

Nézem  a  tanárok  hosszú  sorát,  kiket  75  éven  át  ebben  az
intézetben  tanítványaivá  tett.  Nevükön  nevezhetném  azokat,  kik
kőkockás  folyosóin  szobáról-szobára  jártak  s  katedráin  taní-
tottak.  Azért  tudott  ez  az  intézet  az  emberhalászok  nevelőinté-
zete  lenni,  mert  Krisztus  alázatos,  hívőszívű  tanítványai  ültek
katedráin.  Olyan  emberek,  kik  Krisztus  hívó  szavát  meghallgat-
ták,  parancsának  engedelmeskedtek,  Krisztus  hálójával  megfo-
gatták  magukat,  hogy  másokat  erre  a  szent  hivatásra  nevelhes-
senek.  Tudtak  Krisztus  ügyéért  dolgozni,  lemondani,  imádkozni
és  nyomorogni.  Életük  beszövődött  a  régi  kopott  falakba,  ma
is  áthatja  levegőjét,  mint  az  oltáron  elégett  áldozat  jóillatú
füstje.

Köszönjük  meg  Istennek,  hogy  tanítványokat  küldött  a
nagy  emberhalászatra!  A  föld  mélyén  pihenőket  áldjuk  meg
haló  poraikban!  Az  élőkért  imádkozzunk,  hogy  minél  inkább
Krisztus tanítványaivá váljanak.

3.  Az  emberhalászat  harmadik  jellemvonása  egy  csodálatos
isteni  ígéretben  áll.  Csodálatos,  mert  nincsen  szavakban  kife-
jezve  és  mégis  cáfolhatatlan  bizonyossággal  hangzik  felénk.
Csodálatos,  mert  ez  az  Ígéret  éppen  olyan  fenséges,  mint  maga
az  emberhalászat.  Ez  az  ígéret  az  emberhalászok  jutalmára  vo-
natkozik.  Krisztus  nem  szól  jutalomról.  Nem  beszél  anyagi  ér-
tékről,  avagy  dicsőségről  és  mégis,  a  legszebb  jutalmat  ígéri.
Isten  ugyanis  az  Ő  országának  munkásait  magával  a  munkával

 



470

jutalmazza.  Minél  inkább  az  Ő  munkaeszközévé  válnak,  annál
inkább érzik a szolgálatban rejlő jutalmat.

Miben  rejlik  tanítóképző-intézetünk  75  évi  hűséges  mun-
kájának  jutalma?  Régi  külső  szegénységében,  foszlott  ruhájá-
ban  változatlanul  áll,  mint  a  kopott  köntösű  édesanya,  ki  minden
kincsét  szétosztotta  gyermekei  között.  Nincsen  más  ékessége,
mint  a  homloka  köré  fonódó  babérkoszorú  s  gyermekeinek
imádkozó hű szíve.

Mi  a  jutalmad,  tanító-ember,  ki  az  élet  nagy  tengerén
Krisztus  parancsa  szerint  embereket  akarsz  fogni?  Krisztus
ámítás  nélküli  szerződést  kínált  neked.  Nem  ígért  jutalmul  dús
javadalmat,  magasztalást,  előnyöket,  hanem  csak  azt,  hogy  em-
bereket  foghatsz.  Mi  a  jutalmad?  Az,  hogy  embereket  foghatsz.
Mi  a  dicsőséged?  Az,  hogy  embereket  foghatsz.  Mi  a  méltósá-
god? Az, hogy embereket foghatsz.

Ezt  a  jutalmat  az  aranykereső  lekicsinyli,  a  gúnyolódó  meg-
mosolyogja,  a  nagyralátó  kineveti.  De  Krisztus  elhívott  szol-
gája  könnytől  fényes  szemmel  boldogan  mondja:  jutalmam  nem
a  kenyér,  hanem  ráhulló  verejtékem  és  Isten  kegyelmének  rajta
felcsillanó  fénye.  Ez  az  emberhalászat  szent  bére,  Isten  adja
drága jutalmul kegyelemből.

Megjutalmaz  Isten  prófétai  jövendőlátással.  A  jelen  ember-
halászatából  kiteljesedik  egy  új  élet  gazdagsága.  Pihennitérő,
fáradt  emberhalászok  helyére  újak  jönnek,  fedélzetére  állnak
és  kivetik  a  hálót.  Dolgoznak,  csalódnak  és  újra  kezdik.  Égnek
és  elégnek,  de  a  keresztes  lobogóju  halászhajó  szüntelenül  szeli
az élet tengerét s a kormánykeréknél Krisztus áll.

így  haladjon  áldott  intézetünk  első  évszázada  végéhez  s
Istentől áldott hivatása betöltése felé.

 



Népek ugyanazon a hajón
Az Evangélikus Világszövetség kongresszusán
Kopenhága, 1929. június 30.

Lukács  5,  1—11.  „És  lőn,  hogy  mikor  a  sokaság  hozzá-
tódult,  hogy  hallgassa  az  Isten  beszédét,  ö  a  Genezáret  tavá-
nál  áll  vala;  És  láta  két  hajót  állani  a  vízen:  a  halászok  pedig,
miután  azokból  kiszállottak,  mossák  vala  az  ő  hálóikat.
És  Ő  bemenvén  az  egyik  hajóba,  amely  a  Simoné  vala,  kére
őt,  hogy  vigye  egy  kissé  beljebb  a  földtől:  és  mikor  leült,
a  hajóból  tanítá  a  sokaságot.  Mikor  pedig  megszűnt  beszélni,
monda  Simonnak:  Evezz  a  mélyre  és  vessétek  ki  hálóitokat
fogásra.  És  felelvén  Simon,  monda  néki:  Mester,  jóllehet
az  egész  éjszaka  fáradtunk,  még  sem  fogtunk  semmit:  mind-
azáltal  a  te  parancsolatodra  levetem  a  hálót.  És  ezt  megtévén,
halaknak  nagy  sokaságát  kerítek  be;  szakadoz  vala  pedig
az  ő  hálójuk.  Intenek  azért  társaiknak,  akik  a  másik  hajóban
valának,  hogy  jöjjenek  és  segítsenek  nékik.  És  eljővén,  meg-
tölték  mind  a  két  hajót,  annyira,  hogy  csaknem  elsülyedének.
Látván  pedig  ezt  Simon  Péter,  Jézusnak  lábai  elé  esek,
mondván:  Eredj  el  éntőlem,  mert  én  bűnös  ember  vagyok,
Uram!  Mert  félelem  fogta  körül  őt  és  mindazokat,  akik  ő
vele  valának,  a  halfogás  miatt,  amelyet  fogtak;  Hasonló-
képpen  Jakabot  és  Jánost  is,  a  Zebedeus  fiait,  akik  Simon-
nak  társai  valának.  És  monda  Simonnak  Jézus:  Ne  félj;  mos-
tantól  fogva  embereket  fogsz.  És  a  hajókat  a  szárazra  von-
ván,  elhagyák mindenöket és követék Őt.”

Templomotok  szószékére  messze  országból  jött,  idegen
nemzet  fia  lépett.  Megszólalásra  nemcsak  hozzám  érkezett  meg-
bizatástok  jogosít,  hanem  magyar  evangélikus  egyházam  bi-
zonyságtevő  múltja  is  s  Istenbe  vetett  ama  reménységünk,
melynek  erejével  veletek  együtt  álmodjuk  evangélikus  anya-
szentegyházunk  ragyogó,  tiszta  álmait.  A  szent  Istent  imádkozva
kérem:  áldja  meg  igehirdetésemet  s  minden  gyarlóságom  elle-
nére tegye szentigéjét bennetek erővé és életté.

A  bibliai  történet  két  különálló  és  mégis  egymásba  kap-
csolódó  eseményt  örökít  meg.  A  tengerparton  emberáradat
hömpölyög.  Kinyújtott  kezek  tárulnak  Jézus  felé.  Tágranyilt
szemekből  szent  vágyakozás  sugárzik  feléje.  Az  ember  lelkében
az  örökkévalóság  égi  melódiája  ébredez.  Közelről,  távolról,
keletről,  nyugatról  jönnek,  mint  fehérruhás  nagy  zarándok-
csapat  s  kezükben  lelküket  hozzák  az  örök  király  felé.  A  ten-
gerpart  egy  másik,  tenyérnyi  kicsi  részén  pedig  munkaverejték-
től   lebarnultan,   fáradtan   álldogálnak   a   tanítványok.   Arcukon



472

egy  éjszakai  munka  hasztalanságának  árnyéka  borong,  lábaik
előtt  halotti  szemfedélként  hevernek  üres  hálóik.  Közöttük  égő
szemekkel,  messzemutató  kinyújtott  kezekkel  áll  a  Megváltó
Krisztus,  mint  az  isteni  követelés  élőfája  s  a  zúgó  tenger  felé
mutatva,  minden  idők  számára  elmondja  nagy  parancsolatát:
vidd mélyre a hálót!

Ezt  a  szót  minden  idők  Pétereinek  meg  kell  szívlelniök.
Csak  az  lehet  Isten  szolgája,  ki  Jézusra  függeszti  tekintetét,  be-
fogadja  az  Ő  életparancsolatát  s  az  Ő  erejével  indul  hivatása
betöltésére.

Ezt  a  szót  meg  kell  érteniök  az  óceánon  innen  és  túl  élő
nemzeteknek  is.  Nem  egy  darabka  emberföldre,  hanem  a  föld-
darabokat  összekötő  kegyelem-tengerre  mutat  Jézus,  arra  a
minden  nemzet  számára  közös,  drága,  egymással  összekötő  ten-
gerre,  mely  közös  munkára  hívja  Jézus  elhívott  szolgáit  s  az
egyháznak különböző országokban munkálkodó részeit.

De  ezt  a  szót  meg  kell  hallania  magának  az  anyaszentegy-
háznak  is.  Nem  vétkezünk  az  igemagyarázás  alaptörvénye  ellen,
ha  a  Péterhez  intézett  krisztusi  parancsot  magára  az  egyházra
vonatkoztatjuk  s  a  Krisztus  által  követelt  apostoli  munkában
felismerjük az egyháznak a Krisztus által kijelölt örök hivatását.

Ebben  a  felfogásban  szólok  a  nagy  ember-halászatról,  mely-
nek:  1.  munkamezője  az  egyház;  2.  munkaeszköze  a  szentige;
3. győzelme pedig a hivatástudat.

1.  A  nagy  emberhalászat  munkamezője  az  egyház.  Az  em-
berek  gondolatvilágában  azonban  sokszor  kiüresített  tartalom-
mal  áll  az  anyaszentegyház.  Mikor  az  egyházra  gondolnak,
paragrafusokkal,  törvénnyel,  szabályrendelettel  körülbástyá-
zott  szervezetet  látnak  maguk  előtt,  mely  tanácskozik,  törvé-
nyeket  hoz,  intézményeket  létesít,  azután  belenyúl  az  ember  éle-
tébe:  tanít,  irányít,  fegyelmez,  rendelkezik.  Ezek  számára  az
egyház csupán egy egyházjogi szervezet.

Mások  az  igazság  vértanuját  látják  benne,  ki  a  mártírok
palástjában,  babérkoszorúzott  fejjel,  vállán  a  sokszor  meggya-
lázott  igazság  keresztjével  halad  az  örökkévalóság  útján.  Ezek
számára  az  egyház  egy  kiszakított  történelmi  öntudatot  jelent,
bálvánnyá  teszik  dicső  múltját  és  nem  az  élők  munkaverejtéké-
ből  és  bűnbánati  könnyéből,  hanem  letűnt  századok  vértanúinak
emlékezetéből akarnak élni.

Ismét  mások  a  reformáció  kulturális  értékeinek  foglalatját

 



473

látják  az  egyházban  s  világnézeti  és  kulturális  jelentősége  mel-
lett elsorvadni engedik vallási lényegét.

Ezekkel  az  elhajlásokkal  szemben  állapítsuk  meg  az  igaz-
ságot.  Az  egyház  igazi  hivatása  Jézusban  van  elrejtve,  „kinek
mindeneket  lábai  alá  vetett  az  Isten,  kit  mindeneknek  fölötte
az  anyaszentegyház  fejévé  tett,  mely  az  Ő  teste,  teljessége  Ő
néki,  aki  mindeneket  betölt  mindenekkel”.  Ef.  1,  22—23.  Csudá-
latos  sejtelem  fogja  meg  lelkünket.  Meglátjuk  az  új  emberiséget
és  annak  fejét,  Krisztust.  Megsejtjük  embervoltunk  titkát:  azért
küldettél  a  földre,  hogy  Krisztus  titokzatos  élő  testének  meg-
maradásra  hívott,  fejlődésre  képes  és  érett  gyümölcsözésre  ren-
delt  része  légy.  Parányi  darabka  élet  vagy  csupán,  de  Jézus
életéből  való.  Semminek  látszó  erőtlen  vagy,  de,  benne  és  általa
erőssé  válsz.  A  bűn  rabbilincsét  hurcolod  és  mégis  a  szabadság
fölé  emelkedsz.  Kincstelen  koldus  vagy  csupán,  ki  kegyelem-
fillérért  nyújtod  reszkető  kezedet,  mégis  a  megváltottak  trónu-
sát  tartja  fenn  számodra  örökkévaló  Istened.  Semminek  látszó
kicsi  mikrokosmos  vagy  a  nagy  világ  mindenségében,  mégis  ön-
magadban  birod  a  nagy  makrokosmos  minden  dicsőségét  és
hivatását, mert Isten bélyegét hordozod lelkedben.

Ez  a  kettős  hivatás  pedig  abból  születik  meg,  hogy  az  anya-
szentegyház  Krisztus  élő  teste,  melynek  Ő  az  örökélő  feje,  te
pedig  ennek  az  élő  testnek  belőle  erősödő  és  benne  élő  részecs-
kéje  vagy.  írd  hát  mélyen  lelkedbe,  hogy  az  anyaszentegyház
nemcsak  törvényekből  és  paragrafusokból  összeszerkesztett
emberi  organizáció,  hanem  egy  csudálatos  isteni  organizmus.
Nemcsak  egy  darab  történelmi  öntudat,  hanem  Isten  közvetlen
kijelentésének  hatalmas  hőskölteménye.  Nemcsak  egy  darab  egy-
házi  színezetű  kultúra,  hanem  minden  kultúra  örökkévaló  fel-
tétele és biztosítéka.

De  mivel  ez  az  isteni  organizmus  a  földön és  emberek  között
munkálkodik,  nem  nélkülözheti  az  emberi  organizációt  sem.
Különböző  földdarabon  élő  nemzetek  életébe  vagy  beágyazva,
éppen  azért  a  történelem  formáló  kezének  nyomai  is  meglát-
szanak  rajtad.  A  nemzet  arca  visszatükröződik  az  anyaszentegy-
ház  életén,  mint  a  derűs,  vagy  felhős  ég  a  tó  tükrén.  Mert
sajátossága  és  dicsősége  az  evangéliom  anyaszentegyházainak,
hogy  nem  területenkívüliek,  hanem  mindig  eleven,  szerves  da-
rabjai  a  nemzet  életének,  Istentől  beállított  munkásai  a  nemzet
mívelődésének és szociális életének.

 



474

Mindez  így  van  és  mindez  érték.  De  azért  egy  pillanatra
sem  téveszthetjük  szem  elől,  hogy  Jézus  megáll  az  élet  tengere
fölött  kiemelkedő  katedrán,  kitárja  kezeit  a  világ  összes  nem-
zetei  felé  és  messzezúgó  hangon  azt  mondja  az  anyaszent-
egyháznak:  neked  emberlelkeket  kell  fognod!  Ez  az  egyház  örök-
kévaló  hivatása:  emberlelkeket  kell  fognia.  A  bűnben  elesett,  a
jóra  képtelen  és  mégis  az  örökkévalóság  után  vágyódó  ember-
lelkeket  kell  a  Krisztushoz  vezetnie  Ébresztgeti  a  lélek  mélyén
pislogó  istentudatot.  Lángoló  tűzzé  szítja  az  örökkévalóság  utáni
vágyakozást.  A  bűntudat  korbácsával  véresre  szaggatja  a  lelki-
ismeretet,  hogy  azután  megmutathassa  a  Krisztus  váltságában
megadott isteni kegyelmet.

Természetszerűleg  kiegészül  az  egyház  hitbeli  közössége  a
szeretetközösség  áldott  értékeivel.  Jézus  élő  testének  élő  ré-
szecskéi  csak  az  isteni  szeretettől  áthatott  életet  élhetik.  A  testi
élet  széthulló  agyagedényében  fellángol  ilyenkor  az  Isten  lel-
kéből  aláhullott  örök  tűz  visszasugárzó  fénye:  a  jóság,  a  sze-
retet,  az  igazság,  a  békesség.  A  hit  és  testvéri  szeretet  közösségé-
ben  az  anyaszentegyház  tagjai  harcos  táborrá  válnak  az  örök
király  keresztje  alatt.  Elválasztó  országhatárok  fölött  közös
hivatásszolgálatra  egyesülnek  az  anyaszentegyházak  különböző
nemzetek  közösségében  munkálkodó  részei  és  megéreztetik  a
Krisztusban  való  életközösség  azonosságát.  Egy  a  hit,  egy  az
Úr,  egy  a  keresztség,  egy  az  anyaszentegyház  feje,  egy  az  örök-
kévaló  ige,  egy  a  Szentlélek  kegyelmi  ajándéka  és  egy  a  szent-
ségek  életre  nevelő  ereje.  És  mi  boldogan  valljuk:  „Óh,  valóban
az  anyaszentegyház  a  Krisztus  teste,  teljessége  Ő  néki,  aki  min-
deneket betölt mindenekkel (Ef. 1, 23.).”

De mindennek előfeltétele: neked embereket kell fognod!
2.  A  nagy  emberhalászat  egyetlen  munkaeszköze:  Isten

igéje.  Egy  csodálatos  háló,  melyet  atyai  szerelmének  arany  fona-
laiból  s  a  keresztfán  meghalt  Krisztus  vérétől  pirosra  festett
fonalakból  kötözget  össze  Isten  szent  keze.  Akit  ez  a  háló  át-
ölel,  az  kiszabadul  a  bűn  hatalmából  s  boldogan  válik  Krisztus
tulajdonává.

Egyházunk  önérzetesen  a  Krisztus  egyházának  vallja  magát.
Ez  azonban  sok  mindent  jelent.  Jelenti,  hogy  az  egyház  dogmái
egyedül  az  Isten  kijelentéséből  születnek.  Jelenti  azt  a  teológiai
megállapítást,  hogy  Isten  megismerése  Jézus  életének  és  vált-
sághalálának   megértése,   a   Szentlélek  kiáradása   és  munkája,

 



476

hitünk  értéke,  a  test  feltámadásának  s  az  örök  életnek  hite
egyedül  Isten  igéjétől  és  az  igéhez  való  viszonyunktól  függ.
Jelenti  továbbá  azt,  hogy  vallásos  életünkben  Isten  igéje  az  alfa
és  az  omega.  Isten  igéjében  meglátjuk  az  örökkévaló  Istent,  ki
igéjében  közeledik  felénk.  Az  igében  értjük  meg  annak  az  igaz-
ságnak  mélységét,  hogy  Isten  miért  tette  az  örök  igét  testté
az  Ő  egyszülött  Fiában.  Megértjük  hozzánk  szóló  akaratát,
velünk  rendelkező  parancsolatait  s  számunkra  elkészített  üdvös-
ségét.  Aranyhiddá  válik  Isten  igéje,  melynek  íve  eget-földet
összeköt,  engem  Istenhez  és  embertársaimhoz  kapcsol  s  áthidalja
mulandó  létemet  az  örökkévalósággal.  Bölcs,  drága  örök  igaz-
ság,  melyben  eltűnik  az  élet  minden  ellenmondása  és  megold-
hatlan problémája.

Ebből  az  igéből  születik  meg  a  Szentlélek  által  a  hit  és  válik
a  lélek  legdrágább  kincsévé,  az  ember  személyes  vallásos  meg-
győződésének  magjává.  Isten-ismeretem  Isten-hitté  válik  és  én
boldogan  megnyugszom  a  mennyei  atya  karjai  között,  melyet
a Golgota halmára felállított keresztfa jelképez számomra.

Tegyünk  bizonyságot  Isten  igéjének  egyedülvalóságáról!
Pecsételjük  meg  történelmi  hivatásunkat:  azért  szólított  életre
Isten  akarata,  hogy  kezünkben  magasra  emeljük  s  az  emberiség
számára  megmentsük  legdrágább  kincsül  Isten  szent  igéjét.  Ha
bármikor  is  elhományosodott  Isten  igéje,  sötét  árnyék  borult
az  emberiség  országútjára.  Ha  azonban  a  magasra  emelt  Bibliá-
ból  széles  sugárkévékben  ömlik  Isten  világossága,  akkor  az  el-
hagyatott száraz ugarföldeken új élet tenyészete virágzik.

Emeljük magasra a Bibliát!
3.  Isten  igéje  rávilágít  arra  a  kérdésre,  hogy  a  nagy  ember-

halászatban mi biztosítja az egyház győzelmét.
Az  ige  Isten  örökkévaló  kegyelmén  kívül  rámutat  három

feltételre.
Az  egyház  győzelmét  a  határozott  hivatástudat  biztosítja.

Az  egyháznak  mindenkor  teljes  világossággal  látnia  kell  maga
előtt  Isten  által  kijelölt  rendeltetését.  Ne  cserélje  el  örökkévaló
hivatását  mulandó,  tetszetős  érdekért,  hanem  legyen  egész  mun-
kája  egy  nagy  bizonyságtétel  arról,  hogy  emberlelkeket  akar
Jézushoz menteni!

Azután  egészítse  ki  hivatástudatát  egészséges  erőegyesítés-
sel.  Az  egyháznak  különböző  munkamezői  és  munkaszervei,  dol-
gozási  lehetőségei  és  erőforrásai  vannak.  Szószék  és  katedra,

 



476

irodai  munka  és  társadalmi  tevékenység,  anyagi  és  szellemi
fegyverzet,  szervezet  és  szervezettség,  kulturális  és  szociális  te-
vékenység  mind  együttesen  hajoljanak  a  lélekmentés  szolgála-
tába, hogy minden munkálkodásban ez legyen a mozgató rugó.

Azután  tartson  az  egyház  állandóan  önvizsgálatot  és  bűn-
bánatot.  Nincsen  fenségesebb  bizonyságtétel  az  egyház  isteni
küldetéséről,  mint  midőn  önmagát  Isten  igéjének  örök  világos-
sága  alá  helyezi  s  a  látható  egyházat  eszményi  ideáljához,  a  lát-
hatatlan  egyházhoz  méri.  Nincsen  nagyobb  felemelkedés,  mint
a  Jézus  lábaihoz  hullás.  Nincsen  Péter  imádságánál  igazabb
imádság:  eredj  el  tőlem,  Uram,  mert  én  bűnös  vagyok!  Nincsen
boldogítóbb  meghallgatás,  mint  Jézus  hozzánk  lehajolása.  Nin-
csen  nagyobb  biztosítéka  az  egyház  külső  és  belső  fejlődésének,
mint  mikor  munkáját  állandóan  Krisztus  irányító  és  megszentelő
akarata  alá  helyezi  s  vezérek  és  vezetettek,  pásztorok  és  pászto-
roltak,  tanítók  és  tanítványok  szüntelen  azért  könyörögnek,
hogy  számukra  Jézus  örök  élő  király  legyen,  ki  mindeneket  be-
tölt  és  aki  egyházunk  számára  igen  és  ámen,  megvalósult  boldog
ígéret lesz Isten akarata szerint.

Végül  egy  rövid  megállapítás.  A  tanítványok  elhagyják
mindenüket  és  követik  Jézust.  Ne  felejtse  el  evangélikus  egyhá-
zunk,  hogy  Jézus  szolgálatában  minden  anyagi  áldozat  gazdago-
dás és minden lemondás értékgyarapodás.

A  halfogásról  szóló  történet  szerint  hajó  ringott  a  Genezá-
ret  taván.  Hálót  vető  halászemberek  sürgölődtek  fedélzetén,  kor-
mányrudjánál pedig Jézus állott.

A  világtörténelem  zúgó  tengerén,  kereszttel  jelzett  fehér
vitorlával szeli egyházunk hajója a hullámokat.

Hívlak  titeket,  különböző  országok  evangélikus  országai,
jöjjetek, hozzátok a fedélzetre saját kincseiteket.

Elhatározásban  és  egyakaratban  erős  kezeteket  vessétek  az
árbócrúdra.  Imádságotok  viharától  dagadjon  büszkén  a  vitorla.
Kéz  a  kéz  mellett,  szív  találkozva  testvér-szívvel,  legyetek  egyek
a  cél,  a  kötelesség  és  felelősség  közösségében.  Világ  evangélikus
egyházai,  mindenki  a  maga  helyén  és  minden  együtt  egyért:  az
örök  királyért!  És  akkor  a  fehér  vitorlás  hajó  gazdag  ember-
zsákmánnyal  siklik  az  örökkévalóság  kéklő  partjai  felé.  Jézus
áll a kormányrúdnál.

 



Luther és Gusztáv Adolf üzenete
Wittenbergből.

A Gusztáv Adolf Egyesület közgyűlésén
Wittenberg, 1938. augusztus 24.

Máté  15,  32:  „Jézus  előszólítván  az  ő  tanítványait,  monda:
Szánakozom  e  sokaságon,  mert  három  napja  immár,  hogy
velem  vannak,  és  nincs  mit  enniök.  Éhen  pedig  nem  akarom
őket elbocsátani, hogy valamiképpen ki ne dőljenek az úton.”

1632  november  első  napjain  világtörténeti  hősök  néma  talál-
kozója volt az ősi Wittenberg.

Gusztáv  Adolf  svéd  királynak,  a  vallásszabadság  hősének
holttestét,  fejedelmi  pompával,  gyászra  perdülő  dobok  tompa
zenéjével,  ekkor  kísérték  a  városi  templomba.  Koronával  díszí-
tett,  veretes  koporsója  mögött  keményütemű  léptekkel  dübör-
gött  komor  arcú  halotti  kísérete:  svéd,  brandenburgi,  szász,  finn,
kurlandi,  lapp,  skót  vitézek  serege.  Fejedelmek  és  államvezetők,
hatalmas  és  egyszerű  emberek  kísérték  utolsó  útján.  Mert  a
vallásszabadságért  életét  feláldozó  hős  másodszor  halálakor
születik  meg  az  emberiség  szívében  s  a  világtörténelem  útján
elindul az örökkévalóság felé.

A  hazájába  menő  hőst  a  wittenbergi  templom  csendességé-
ben a legnagyobb hős várta: Luther Márton.

Mikor  azután  Isten  szolgájának  ajkán  elnémult  az  imádság
s  a  korái-melódiák,  mint  a  gyászoló  lelkek  sirató  sóhajtásai,  halk
permetezéssel  szétfoszlottak  a  komor  templomfalak  közt,
egyedül  maradt  a  két  hős.  Eljött  a  lelkek  órája.  Nem  a  babona
szerinti  sírból-kiszállása  a  lelkeknek,  hanem  két  világtörténelmi
hősnek  találkozása,  kiknek  életét  Isten  az  emberiség  legnagyobb
élő értékével, az evangéliummal kötötte össze.

Az  első  szót  Gusztáv  Adolf  mondta:  köszönöm,  hogy  az
evangéliomot  visszaadtad!  A  másodikat  Luther  mondta:  köszö-
nöm, hogy az evangéliomot megvédelmezted!

A  Gusztáv  Adolf  Egyesület  mai  ünnepén  Luther  és  Gusztáv
Adolf Wittenbergből üzenetet küld a világ evangélikusságának:

1. az igéért küzdj!
2. testvéri felelősségben élj!
3. az életért harcolj!

 



479

1. Az első izenet: az igéért küzdj!
Jézust  hívő  embertömeg  kísérte.  Lábaihoz  ültek,  tanítását

hallgatták,  nyomában  jártak.  Háromszor  ringatta  álomba  az
alkonyat  a  nappalt.  Egymás  után  következő  órák  megnövesz-
tették  az  emberek  éhségét.  Elgyötört  testüket  fáradtan  vonszol-
ták,  mintha  csontjaikban  velő  helyett  ólom  lenne.  De  azért
mentek  étlen-szomjan,  éjjel-nappal,  perzselő  napsugárzásban,
alkonyati  hűvösségben,  mert  Jézus  ment  előttük  s  Jézus  szava
zengett feléjük.

Azóta  is  az  egyház  igazi  feladata  abban  áll:  Krisztushoz
vezetni  az  embereket  és  Krisztussal  való  közösségüket  meg-
teremteni.  A  Krisztussal  való  lelki-  és  életközösségnek  egyetlen
eszköze,  módja  és  lehetősége:  az  ige-közösség.  Az  evangélikus
egyház  és  minden,  ami  az  egyházban  és  egyházért  van,  az  igében
birja hivatását és értékét.

Luther  életműve:  biztosítani  Isten  igéjének  egyedülvaló
hatalmát.

Gusztáv  Adolf  küzdelmének  egyetlen  célja:  Isten  igéjével
felszabadítani a népet lelki rabságából!

A  Gusztáv  Adolf  Egyesület  feladata  sem  egyéb,  hanem
Krisztus  nyomdokain  elvinni  az  igét  városokba,  falvakba,  pusz-
taságokba, halotti mezőkre.

Luther  izeni  Wittenbergből  az  evangélikus  egyháznak:  az
igéért  küzdj,  mert  benne  birod  léted,  küldetésed  és  értéked  biz-
tosítékát.  Belőle  születtél,  általa  vagy  és  benne  élsz.  Számunkra
az  ige  életnövesztő  drága  anyatest,  belőle  születik  az  egyház
és belőle származnak Isten teremtő igazságai.

Egyedül  az  ige  tesz  minket  egyházzá.  Nélküle  megszűnünk
egyház  lenni.  Kidolgozhatjuk  életszükségletünk  teljességét  át-
fogó  egyházi  szervezetünket,  évszázados  kőtömbökből  kifarag-
hatjuk  jogi  alkotmányunkat,  építhetünk  csodálatos  szépségű,
hatalmas  katedrálisokat,  melyekben  vonal,  kő  és  szín  összhangja
történelmi  lelket  sugároz,  az  állami,  társadalmi,  kulturális  és  szo-
ciális  életben  érvényesülhetünk  hatalmas  erővel,  ha  nem  bírjuk
Isten igéjét, nem vagyunk egyház.

De  azután  igazságot  fejez  ki  ennek  a  megállapításnak  má-
sik  oldala  is.  Lehetünk  szegények,  elnyomottak,  hatalom  nél-
küliek,  ha  Isten  igéjét  bírjuk,  mienk  a  világ,  mienk  a  föld  és
a  mennyország.  Luther  izeni:  „ahol  látod  és  hallod,  hogy  Isten

 



479

igéjét  hirdetik,  ott  ne  legyen  kétséged  az  iránt,  hogy  ott  van
az igazi „Ecclesia sancta catholica”.

Az  egyes  ember  számára  is  az  ige  minden.  Az  ige  jelenti  az
egyházba  való  érkezésem  kezdetét  és  benne  való  életem  való-
ságát.  Általa  leszek  egyházam  tagja  s  a  Szentlélek  ajándékának
részese.  A  látható  gyülekezetben  való  elhelyezkedésnél  nem  a
külső  egység  a  lényeges,  hanem  az  igében  megadott  belső
közösség.

Luther  és  Gusztáv  Adolf  Wittenbergből  izenik  a  világ  evan-
gélikusságának:  evangélikus  egyház,  légy  evangélikus  egyház
az  ige  általi  Hivatásod  és  munkád,  szervezeted  és  eszközeid,  aka-
ratod  és  lelked  szerint  légy  evangélikus  az  ige  által.  Küzdj  az
igéért, mert egyedül az ige tesz evangélikus egyházzá!
2. A második izenet: testvéri felelősségben élj!

Krisztus  az  egymáson-segítés  kötelességét  az  emberszeretet
síkjából  az  istenszeretet  síkjába  emeli.  Szánakozik  a  sokaságon
és  segít  rajta.  Munkába  állítja  tanítványait  és  az  ige-közösség-
ben vele élők nyomorúságát megszünteti.

Gusztáv  Adolf  az  evangélikus  testvéri  közösség  vértanú  hőse.
Elhagyja  családját,  országát,  népét.  Az  ország  rendjeitől  bú-
csúzva  mondja:  „leigázott  szomszédaink  várják  segítségünket,
elnyomott testvéreink várják szabadításunkat.”

Luther  is  vallotta,  hogy  a  hitben  és  szeretetben  való  egység
akkor  is  fennáll,  ha  ezer  mérföld  távolság  van  közöttünk.  Lélek-
ben  egy  nagy  gyülekezetet  alkotunk,  melyben  mindenki  prédikál,
hisz,  remél  és  él,  amint  a  Szentlélekről  énekeljük:  te,  ki  minden
nyelvet a hit egységében összegyűjtöttél!...

Ezt  az  egymáson  segítő  szeretetet  kell  szolgálni  evangélikus
egyházunknak,  ha  evangélikus  egyház  akar  lenni.  Ezt  a  segítő-
szeretet  mintázza  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület  nehéz  ,  magasztos
szolgálatában, mint Isten alkalmas munkaeszköze.

Ennek  a  segítőszeretetnek  két  mozgató  ereje  van:  a  szív
és  a  lelkiismeret.  A  Gusztáv  Adolf  Egyesület  szíve  megtelik  szá-
nalommal,  részvéttel  és  szeretettel.  Országhatáron  innen  és  túl
meglátja  az  evangélikus  gyülekezetek  nyomorúságát,  a  templom-
nélküli  nép  fájdalmas  elhagyatottságát,  a  pásztornélküli  lelkek
halálos  veszedelmeit.  Szívében  visszhangra  talál  Krisztus  szava:
szánakozom  e  sokaságon!  Ugyanekkor  megszólal  lelkiismerete
is:  felelős  vagy  értük!  Szeretet-munkája  nem  a  közvetlen  isme-
reten,  nem  is  a  közelséggel  táplált  rokonérzésen,  rejtett,  vagy



480

nyilvánvaló  érdeken  erősödik,  hanem  a  segítségre  szorulókért
való  felelősségen.  Szeretete  hajlandóvá  teszi  a  segítésre,  lelki-
ismerete  kötelezi  arra.  Szeretete  felékesíti  a  jóság  nemes  voná-
saival,  lelkiismerete  pedig  munkáját  boldog  kötelességteljesí-
téssé  teszi.  Ez  pedig  azért  lehetséges,  mert  szeretete  és  lelki-
ismerete  nem  magukból  táplálkozó  első  értékek,  hanem  szár-
mazék-értékek,  sugárzó  megnyilatkozásai  a  hit  kegyelemből  ka-
pott erejének. A hit pedig az igéből van.

Luther  és  Gusztáv  Adolf  azt  izenik  a  világ  evangélikusságá-
nak,  hogy  az  ige  által  legyen  egy  a  hitben,  hogy  egy  lehessen
a  szeretetben.  Érezzen  felelősséget  egymásért!  Emelje  az  isten-
szeretet  síkjába  az  egész  világot  átfogó  evangélikus  testvéri
egységet.  Építse  ki  a  világ  evangélikussága  életében  az  örökké-
való Isten reálpolitikáját: a hitből származó szeretet-munkát.
3. A harmadik izenet: az életért harcolj!

Jézus  világosan  látta  a  segítés  jelentőségét:  az  emberek
élete  függött  attól.  Ha  nem  segít  rajtuk,  kidőlnek.  Az  evangé-
liumot  azért  emelte  ki  az  egyházi  tévelygések  homlokteréből,
hogy az emberek ki ne dőljenek az úton.

Gusztáv  Adolf  is  az  életért  harcolt.  Egészen  világosan  látta,
hogy  a  lelkiismeret  szabadság  a  keresztyénségnek  nem  elméleti
értéke,  hanem  előfeltétele  és  tartalma.  Ha  ettől  a  méltóságtól
megfosztják,  akkor  az  egyes  ember  és  az  emberi  közösség  pótol-
hatatlanul megszegényedik.

Végső  elemzésben  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület  is  az  életért
harcol.  Azért  épít  templomot  és  iskolát,  azért  erősíti  a  zúgó  ten-
ger  hullámostromában  megsemmisüléssel  fenyegetett  kicsi  koráll-
szigeteket,  azért  nyújtja  ki  védelmező  kezét  az  ellenséges  világ-
nézetek  és  gyilkos  mérget  árasztó  irányzatok  között  vergődő
maroknyi nép felé, hogy ki ne dőljenek az úton.

Luther  és  Gusztáv  Adolf  Wittenbergből  azt  izenik  a  világ
evangélikusságának,  hogy  kezdettől  mindvégig  Isten  igéje  a
világtörténelem  ütköző  kérdése.  Két  hatalmasság  viaskodik  egy-
mással:  Krisztus  és  a  Sátán.  Küzdelmük  középpontjában  Isten
igéje  áll.  A  világtörténelem  nagy  korszakaiban  láthatóan  vagy
láthatatlanul,  az  ige  elleni  támadások  lappanganak,  mint  pusz-
tító  tűz  az  erdőség  százados  avarja  alatt.  A  Sátán  harcol  az  ige
ellen!

Az  emberiség  mai  válságában  szintén  Krisztus  és  a  Sátán
ádáz  küzdelme  folyik.  Régi,  hatalmas  országokra  ránehezedett

 



481

a  halál  keze  Államszervezetükben,  gazdasági  és  szociális  rend-
szerükben,  kultúrájukban,  egyéni,  családi  és  társadalmi  életük-
ben  megölték  az  Istent.  A  keresztyén  kultúra  őrtornyai  leomlot-
tak.  Az  istenfélelem  és  tiszta  erkölcs  oltárai  szétdőltek.  Mond-
ják,  hogy  Oroszországban  az  utolsó  német  evangélikus  temp-
lomban  is  elnémult  Isten  igéje.  Megfogyatkozott  Krisztus  népe,
konkolyossá lett a jövendő nemzedéke.

A  keresztyénség  keretein  belől  ugyanez  a  küzdelem  folyik
Krisztus  és  a  Sátán  között.  Krisztus  ellen  nemcsak  kalapáccsal
és  erőszakkal,  hanem  élő  személyes  lényének,  kijelentése  érté-
kének  és  királysága  hatalmának  csorbításával  is  lehet  küzdeni.
Templomrombolást  és  oltárgyalázást  jelent,  ha  az  életet  elszige-
telik,  az  Istentől,  ha  az  erkölcsöt  függetlenítik  Isten  személyé-
től,  ha  a  politikát,  a  gazdasági  és  szociális  rendszert  megfoszt-
ják  örökkévaló  isteni  alapjától.  Új  köntösben  kísért  az  a  régi
veszedelem,  hogy  az  egyházban  Isten  akaratánál  erősebben
érvényesül  az  emberi  akarat,  fontosabbnak  látszik  a  testi  egy-
ház  a  lelki  egyháznál,  a  külső  szervezet  a  belső  lényegnél,  a
hatalom  a  szolgálatnál,  a  kor  szükségletének  kielégítése  a  lélek
örök üdvösségkövetelésénél.

Krisztus  megáll  a  történelem  száguldó  forgatagában,  a
templomromboló  országok  határán,  megáll  az  eltorzított,  meg-
szegényített  keresztyénségben  élő  milliók  előtt  és  azt  mondja:
szánakozom  e  sokaságon!  Munkára  hívja  az  evangélikus  egy-
házat,  annak  minden  szervezetét  és  emberét,  mert  a  válságon
nem  segíti  át  az  embert,  az  államot,  a  nemzeteket,  az  emberisé-
get  az  államrendszerek  reformja,  a  szociális  és  gazdasági  intéz-
kedések  sorozata,  az  új  kultúrák  és  etikák  ígérete,  hanem
egyedül  Isten  igéje.  Ha  ezt  nem  teszik  tápláló  életerővé,  akkor
a  Sátán  győzedelmeskedik  a  világtörténelem  mostani  vészes
korszakában  és  akkor  embermilliók,  népek,  nemzetek  kidőlnek
az úton!

Luther  szava  megújulva  zendül  a  világ  evangélikussága  felé
Wittenberg falai közül:

,,Ti,  utánam  következők,  imádkozzatok  és  munkáljátok
szorgalmasan  Isten  igéjét!  Legyetek  vigyázók!  Álljatok  erős
fegyverzetben!  Legyetek  felkészültek,  mert  az  ördög  bármelyik
órában  bezúzhat  egy  ablakszemet  vagy  egy  ajtót,  megbonthatja
a  házfedelet,  hogy  kioltsa  Isten  világosságát.  Nekem  és  neked
meg  kell  halnunk.  De  ha  meghaltunk  is,  az  ördög  akkor  is  lesz



482

és  kezdettől  fogva  űzött  támadását  nem  hagyja  abba.  Végül
azonban mégis csak Krisztusé lesz a győzelem!”

Ezt  a  szolgálatot  végzi  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület.  Hivatá-
sának  egyetemessége  nemcsak  nemzetközi  egyházsegítő  mun-
kát  jelent,  hanem  örökkévaló  igeszolgálatot.  A  világtörténelem
örök  sodrában  áll,  épít,  plántál,  erősít,  védelmez  és  harcol,  hogy
Isten  népe  ki  ne  dőljön  az  úton,  hanem  Krisztusé  legyen  a
győzelem!

Mi  tehát  a  Gusztáv  Adolf  Egyesület  népfeletti,  egyetemes
hivatása és jelentősége?

A  világ  evangélikus  egyházának  érző  szíve,  tisztafényű
lelkiismerete,  jelenjének  védelmezője,  jövendőjének  csendes  tér-
képrajzolója,  az  emberiség  vezetője  az  ige  munkája  által  Krisz-
tus győzedelmes királysága felé.

Legyen ez, hogy az lehessen, aminek Isten látni akarja!

 



Isten lovagjai.
A Johannita Lovagrend istentiszteletén.
Budapest, 1932. május 11.

Jer.  48,  14:  Mi  módon  mondjátok:  hősök  vagyunk  és
vitéz férfiak a harcra?

Ef.  lev.  6,  13:  Vegyétek  fel  az  Istennek  minden  fegyve-
rét,  hogy  ellenállhassatok  ama  gonosz  napon  és  mindeneket
elvégezvén, megállhassatok.

Istennek  akkor  is  voltak  választott  lovagjai,  mikor  még
nem  sorozták  a  férfiakat  nemességi  mérték  szerint  lovagi  intéz-
ménybe  és  lesznek  Istennek  még  akkor  is  lovagjai,  mikor  a
keresztes  palást  már  régen  szétfoszlott  az  utolsó  lovag  horpadt
csontváz  testén.  A  lovag  eszményét  maga  Isten  teremtette  meg
a  férfiúi  eszményben.  Korfelfogás  és  történeti  szükség  kiélez-
hette,  avagy  eltorzíthatta  ennek  a  férfiideálnak  egyik-másik
vonását,  de  nem  semmisíthette  meg  benne  a  lényeget:  az  igazi
férfieszményre  való  törekvést.  Célkitűzések  és  eszközök  külön-
bözőségén,  történeti  korszakok  változó  felfogásán  és  egyéni
érdekek  felhősötétségén  bujkáló  napsugárként  átragyog  annak
belátása,  hogy  a  lovagi  élet  célja  és  fegyvertára  az  élet  leg-
magasabb bércormán van elhelyezve: Istennél.

Az  igazi  lovag  mindig  Isten  lovagja  volt  és  mindig  annak
kell lennie.

A  lovagot  az  teszi  Isten  lovagjává,  hogy  szolgálatát  Isten-
től  kapja.  Küldetését  nem  szoríthatja  élete  egy  bizonyos  idő-
szakára,  nem  válthatja  azt  meg  néhány  különálló  vitézi  csele-
kedettel,  hanem  egész  életét  s  antiak  minden  megnyilatkozását
állandóan  eszménye  szolgálatába  kell  állítania.  Ebben  a  jellem-
vonásban gyökerezik a hős és lovag közötti különbség.

A  hőst  az  önfeláldozó  küzdelem,  a  lovagot  az  igazság  szol-
gálata  szüli.  Mindkettő  eszméért  küzd,  de  míg  a  hős  eszméje
lehet  fantaszta  rajongás  is,  avagy  erkölcsi  alapot  elveszített
emberi  tévelygés,  addig  a  lovag  eszméje  mindig  örök  eszmé-
nyek  tüzében  világol.  A  hős  éjszakai  égboltozaton  száguldó
hullócsillag,  időben  születik  s  eltűnik  a  múló  idővel.  A  lovag
^gő   oltár   áldozati   ajándéka,   lassú   világításban   felemésztődik



484

s  fénye  belelobog  Isten  lelkének  földre  hulló  ragyogásába.  A  hős
történeti  idő  dicsőség-szekerén  robog  s  kardjával  saját  nevét
vési  a  halhatatlanok  márvány  obeliszkjébe.  A  lovag  feláldozza
saját  dicsőségét  s  egyéni  nevét  és  nagyságát  betakargatja  egy-
forma  lovagpalástja  redői  közé.  A  hős  vérző  homloksebét  ön-
dicsősége  babérkoszorújával  fonja  át,  a  lovag  lelke  mélyén  hor-
dozza  sebeit,  mint  lovagi  méltósága  láthatatlan  kitüntetéseit.
A  hős  történeti  nagy  idők  pharosa,  éjszakából  születik  s  dicső-
séges  fellobbanás  után  éjszakába  temetkezik,  a  lovag  Isten
országútjára  állított  világító  fáklya,  nem  neve,  hanem  sugara,
nem  nagyszerű,  hanem  állandó  teljesítménye  adja  értékét.
És  mégis,  dacára  minden  különbözőségnek,  hős  és  lovag  ugyan-
azon  férfieszmény  hajtásai.  Mindkettő  Istentől  adott  szolgálat,
csakhogy  különböző  életviszonylatban  elhelyezve.  A  hős  meg-
hal,  hogy  életet  mentsen,  a  lovag  él,  hogy  élni  tanítson.
Az  összekötő  vonal  közöttük:  az  igazi  férfieszmény.  A  hős
a lovagi szolgálat időszerűsége, a lovag a hősiség állandósága.

A  Johannita-lovag  Isten  lovagjává  válik  az  igazság  szolgá-
lata  által.  Istentől  kapta  küldetését.  Hivatása  betöltéséhez  nem
egy  felvillanó  hős  cselekedetre,  nem  is  áldozati  serleget  meg-
töltő  vérmennyiségre  van  szüksége,  hanem  egész  életére  és
képességeinek teljességére.

Egykor  Moab  felett  megzendült  Isten  ítélete  s  az  Úr  tekin-
tete  hasztalan  kereste  hősök  között  az  oltár  lovagjait.  A  fegy-
veres  és  munkás  hősök  felett  ítélkezőn  szállt  végig  Isten  szava:
„Mi  módon  mondjátok:  hősök  vagyunk  és  vitéz  férfiak  a
harcra?”

Pedig  Moáb  földje  termett  hősöket.  Városai  elpusztultak.
Házsorai  rombadőltek.  Eltűntek  völgyei  és  üszkös  temetővé
váltak  síkságai.  Büszke  erősségei  és  dicsekvő  sánctornyai
kártyavárként  összedőltek.  Megsemmisült  Moáb,  mint  egy
értéktelenné  vált  hitvány  agyagedény.  íme,  a  tragikus  sors!
Férfiai  kinyújtott  tagokkal  feküsznek  halotti  mezőkön.  Ifjú-
sága  elfelejti  a  boldog  kacagást.  Vénei  kopasz  fejjel,  gyász-
ruhában  ülnek  a  vezeklők  padján.  De  ez  csak  külső  tragikum,
a tragédia tulajdonképpeni magja mélyebben van elrejtve.

Abban  állott  Moáb  tragikuma,  hogy  voltak  ugyan  hősei,
de  nem  voltak  lovagjai.  Voltak  vitézei,  kik  testüket  vitték  harc-
mezőre  s  életüket  áldozták  boldog  tékozlással,  voltak  hősei,
kik  megtanították  a  hősi  halál  dicsőségére,  de  nem  voltak  lovag-

 



485

jai,  akik  megtanították  volna  a  nemzetért  élés  nagy  köteles-
ségére.  Nem  voltak  lovagjai!  Nem  tanították  Isten  igazságának
állandó  szolgálására.  Nem  nyitották  meg  füleit  ama  örök  intés
befogadására:  mentsétek  meg  lelkeiteket!  Kincsükben  bíztak,
nem  pedig  Istenben.  Bálványoknak  hódoltak,  nem  pedig  az  igaz
oltárnak.  Moáb  megtartását  és  jövendőjét  jelentette  volna,  ha
nemcsak  harcmezőn  vannak  hősei  és  vitézei,  hanem  békessége
idejében  is  vannak  oltártüzet  ébresztő  lovagjai,  kik  életadó
igazságok erejével élni tanítják a népet.

íme,  ebben  el  van  mondva,  hogy  miben  áll  a  Johannita-
lovagok  mai  programmja  s  miért  kell  nekik  Isten  lovagjaivá
válniok.  Történeti  emlékké  foszladozhatik  a  lovagrend  törté-
neti  múltja:  a  Szentföld  bírása,  viaskodó  tengeri  hatalma,  a
keresztyénségért  folytatott  küzdelme,  hatalmas  birtokaira
támaszkodó  ereje,  de  mindvégig  megmarad  számára  az  eszmé-
nyek  oltára.  Megmarad  a  szeretetmunka,  mely  a  lovagrend  57
kórházában  sebeket  kötözget  s  betegek  százaival  Isten  jóságát
érezteti.  Megmarad  az  a  történeti  hivatása,  hogy  a  protestan-
tizmus  érdekeit  védelmezze  s  a  reformáció  örök  eszményeit
szolgálja.  Megmarad  az  országhatárokon  átnyúló  testvéri  kéz
nemes  törekvése,  mellyel  ideálközösségben  egyesíti  ugyanazon
eszmények  oltárpapjait.  De  mindezzel  korántsem  ér  véget  a
lovagrend hivatása.

A  magyar  Johannita  lovagrendnek  Isten  lovagjainak  szá-
mát  kell  növelnie  megalázott  magyar  nemzetünk  védelmére.
Johannitának, de magyarnak is kell lennie.

Nem  elég,  hogy  halni  kész  hősöket  terem  a  magyar  rög,
kik  vérükkel  jövendő  évszázadok  zúgó  babérfaerdejét  öntözik,
nemzetünknek  ma  a  keresztyén  jellem  lovagjaira  van  szüksége.
A  férfieszmény  lovagjaira,  kikben  életté  válik  a  vallás,  kiknek
jelleme  megtelik  a  hazaszeretet  és  erkölcs  igazságaival.  Tiszta
palástjukon  lelkük  fehérsége  tükröződik.  Számukra  a  nyolcágú
kereszt  nem  jelkép  csupán,  hanem  jellem-megjelölés.  Nem  külső
méltóság,  hanem  belső  értékmérés,  nem  társadalmi  megkülön-
böztetés,  hanem  erkölcsi  minősítés.  Magánéletükbe  és  közéleti
működésükbe  beledolgozzák  a  protestantizmus  igazságait  s
megajándékozzák  eszményekben  megtisztult  önmagukkal  kol-
dussá  tett  nemzetünket.  Szolgálatukban  nem  gátolja  őket  ellen-
tétes  erő,  szembeszálló  hatalom,  avagy  hitvány  önérdek,  hanem

 



486

vállalják  az  igazságért  szenvedés  minden  terhét,  kockázatát  és
áldozatát.

Johannita  lovagok!  Álljatok  meg  történeti  hivatástok  meg-
maradó  magaslatán  s  értsétek  meg  Isten  felőletek  való  ítéletét:
nemzetek  bukásában  a  tiszta  lovagi  eszmény  értékei  mentik
meg  az  erkölcsi  nemességet,  a  nemzetért  áldozatul  adott  nemes
életet!

Isten  lovagjai  nemcsak  életcélukat  és  elhivatottságukat
veszik  Istentől,  hanem  fegyverzetüket  is.  Intelem,  bírálat  és
biztatás  zendül  ki  az  apostoli  szóból:  „Vegyétek  fel  az  Istennek
minden  fegyverét,  hogy  ellenállhassatok  ama  gonosz  napon  és
mindeneket elvégezvén, megállhassatok!”

Az  a  komoly  intelem  szól  a  lovagrendhez,  hogy  hatalmas-
ságok,  világnézetek  és  örök  erők  nagy  harcában  lásson  hiva-
tást  lovagi  szolgálatában.  Isten  hívta,  Isten  kötelezi  az  eszmé-
nyekért  folytatott  harcra  s  az  isteni  megbízást  nyomon  kö-
veti  a  felelősség  és  a  számadás  kötelezettsége,  az  eszményekért
való  harc  kötelessége.  Vérző  sebek  boríthatják  a  küzdő  lovag
testét  és  lelkét,  a  lényeg  mindig  ugyanaz  marad,  hogy  „minde-
neket  elvégezvén,  megállhassatok!”  Minden  lovagnak  Istentől
kapott  napiparancsa:  nekem  ma,  mindennap  és  mindvégig  meg
kell állnom helyemet az oltár mellett!

Bírálat  is  van  az  apostoli  szóban.  Kárhoztatja  a  csupán
emberi  erővel  küzdő  harcolást.  Istenre  mutat  az.  apostol  keze:
az  Ő  fegyverét  kell  magatokra  vennetek,  hogy  ellenállhassatok!
Mit  akartok  magyar  Johannita  lovagok  saját  erőtökkel?  A  ma-
gyar  ügyet,  a  világ  és  a  magyar  protestantizmus  ügyét  csak
akkor  szolgálhatjátok  eredményesen,  ha  magatokat  Isten  kezé-
ben engeditek eszközzé válni! Vegyétek fel az Ő fegyverét!

Biztatás  is  van  az  apostoli  szóban.  Ha  világok  fordulnak  is
szembe  vele,  akkor  is  bízik  megálmodott  tiszta  igazságai  diada-
lában.  Ha  zúgó  embertömeg  elsepréssel  fenyegeti  is  Isten  küzdő
seregét,  akkor  is  tudja,  hogy  nem  a  többség,  hanem  Isten  szent
kisebbsége  nyer  győzelmet.  Ha  összeomló  világunkban  meg-
rendülnek  is  az  emberi  intézmények,  akkor  is  történeti  idők
messzeségéből  harci  dal  zendül  feléje:  Ne  csüggedj  el  kicsiny
sereg,  szívedet  ne  rémítse  meg  sok  ádáz  ellenség!  Minden  össze-
omlás  között  megmarad  Isten  igazsága,  mely  fénysugárba  vonja
az igazi lovagideált.

 



487

Johannita  lovagok,  legyetek  Isten  lovagjai!  Oltárszolgálat-
hoz  vigyetek  tüzet  Isten  oltáráról.  Mert  szolgálatotok  annyit  ér,
amennyit  lovagi  küldetésetekből  megvalósítani  tudtok  és  lovagi'
dicsőségtek  annyit,  amily  mértékben  eszmények  oltárán  maga-
tokat feláldozzátok.

 



A gyülekezet szolgálója.
A Győri Diakonisszaház jubileumi istentiszteletén.
Győr, 1935. február 10.

Róm.  16.  1—2.  Ajánlom  néktek  Fébét,  a  mi  nénénket,
ki  a  Kenkhréabeli  gyülekezetnek  szolgálója;  Hogy  fogadjátok
őt  az  Úrban  szentekhez  illendően  és  legyetek  mellette,  ha
valami  dologban  rátok  szorul.  Mert  ô  is  sokaknak  pártfogója
volt, nékem magamnak is.

Ez  a  bibliai  vers  úgy  lép  elénk,  mint  egy  egyszerű  levélbeli
tudósítás.  Idegenből  pihegő  szolga  érkezik  a  város  küszöbére,
megzörgeti  az  ajtót  és  azt  mondja:  Kedves  vendéget  jelentek  be,
fogadjátok  jó  szívvel.  Nem  változtat  a  tudósítás  lényegén,  hogy
biblia-kritikusok  megállapítása  szerint  ez  a  fejezet  tulajdonkép-
pen  nem  tartozik  már  a  Rómaiakhoz  írt  levélhez,  hanem  való-
színűleg  külön  kis  levelet  képezett,  melyet  Pál  apostol  az  efe-
zusiakhoz küldött.

A  lényeg  változatlanul  az  marad,  hogy  Pál  apostol  bejelenti
Fébének,  a  Kenkhréabeli  gyülekezet  szolgálójának,  hozzájuk
való  érkezését.  Bizonyságot  tesz  a  gyülekezetben  elvégzett  hü
munkájáról és becsülésüket, támogatásukat kéri az ő számára.

Ez  az  egyszerű  tudósítás  nem  alkalmas  arra,  hogy  elvi  meg-
állapítást  fűzzünk  hozzá,  avagy  egy  intézményt  és  a  diakonissza
hivatást  reá  alapítsuk.  De  arra  igen  is  alkalmas,  hogy  Fébének,
a  gyülekezet  szolgálójának  életarcát  megrajzoljuk  s  benne
megvilágosítva  lássuk  diakonisszáink  Istentől  megállapított  ma-
gasztos  hivatását.  Cselekesszük  ezt  annál  inkább  hálatelt  szívvel,
mert  most  van  25  esztendeje  annak,  hogy  Fébé  két  alázatosszívű
utóda  belépett  gyülekezetünk  kebelébe.  Isten  sugárzó,  örök  te-
temtő  lelkéből  indultak  el.  Fekete,  egyszerű  diakonissza-ruhában,
fehér  főkötős  fejjel  és  remegő  szívvel  érkeztek  meg.  Kezükben
Pál  apostol  küldőlevelét  tartották:  győri  gyülekezet,  ajánlom
néktek Fébét!

Fébé  életarcán  világossá  válik  számunkra  diakonisszáink
negyedszázados  munkája,  ha  küldetésük  programmja  mellé  oda-
állítjuk  szolgálatuk  bizonyságtételét  s  a  kettőt  összefoglalva
úgy  visszük  Isten  oltárára,  mint  a  küldetésben  való    megerősö-
 



489

dést,  a  gyarlóságban  való  bűntudatot  s  a  jövendőre  irányuló
fogadalmat.

Diakonisszáink  hivatását  három  állomáshelyen  vizsgáljuk:
1.  a  gyülekezet  küszöbén;  2.  a  szeretetmunka  mezején  és  3.  a
hálaadás oltáránál.

1.  Fébé  megállt  az  efezusi  gyülekezet  küszöbén.  Ütegyen-
getője  Pál  apostol  szeretettől  áthatott  szava  volt:  ajánlom
néktek Fébét!

Fébéről  keveset  tudunk,  mégis  minden  lényegeset  tudunk
róla.  Arcát,  alakját,  hajának  és  szemének  színét  nem  ismerjük.
Nem  tudjuk  milyen  családból  származott  és  milyen  környezetben
élt.  De  belső  egyéniségének  lényeges  vonásait  ismerjük.  Azt
mondja  róla  az  apostol,  hogy  a  gyülekezet  szolgálója.  Tehát
a  gyülekezetben  szeretetmunkát  végzett.  Az  özvegyek,  árvák
segítője,  a  nyomorultak  éhségének  csillapítója,  a  bénák  jobb-
keze,  a  szenvedők  sebének  kötözgetője  volt.  A  szolgálat  ruhájá-
ban  járt  s  kezében  Krisztus  szívét  vitte.  Szívek  ajtaján  kopog-
tatott.  Lelkiismereteket  költögetett  halálos  dermedt  álmukból.
Ismerjük  munkája  értékét  is:  Pál  apostol  szava  szerint  sokak
pártfogója volt!

Munkája  a  gyülekezet  talajából  nőtt  ki.  Kenkhréában,  a
nyüzsgő  és  lüktető  életű  Korinthus  nagy  kikötővárosában  élt,
ahol  a  gyönyör  túlharsogta  a  korinthusi  bölcseséget,  a  mámor
elfojtotta  a  szenténeket,  ahol  piaci  árucikké  vált  a  becsület,  az
asszonyi  erény,  a  liliomfehér  leányiélek.  Itt  élt  és  dolgozott  Fébé
a  szennyes  áradatban,  a  szegénység  és  gazdagság  kiáltó  ellen-
tétében,  a  nyomor  és  jólét  harcában,  mint  fehérruhás,  tiszta  kép-
viselője  az  evangéliom  női  szolgálatának.  A  gyülekezetben,  a
gyülekezettel, a gyülekezetért munkálkodott.

Huszonöt  évvel  ezelőtt  két  diakonisszanővér  állt  meg  a
győri  gyülekezet  küszöbén.  Munkaprogrammjuk  Fébé  munka-
programmja. ígéretük Fébé Ígérete.

Isten  szolgái  akartak  lenni.  A  nő  teremtésekor  mondott
isteni  kijelentést  alkalmazták  az  egyház  életére:  segítőtársak
akartak  lenni  az  evangéliomi  szeretetmunka  szolgálatában.  Mert
a  diakonissza-szolgálat  nem  egyéb,  mint  a  női  hivatásnak  az
egyház  életére  való  összpontosítása.  A  diakonissza  szolgálat  a
női  egyéniség  legnagyobb  értékeit  teszi  elevenné  az  egyház  kö-
zösségi  életében:  a  szeretetet,  a  szolgálatkészséget,  az  egymá-
sért  való  felelősséget,  az  egymás  terhének  hordozását.  Mi  lenne

 



490

a  családból  a  hitvesi  és  anyai  hűség  és  szeretet  nélkül!  Mivé
lenne  a  társadalom,  ha  kiveszne  belőle,  avagy  csak  elhomályo-
sodnék  benne  a  nő  lelkének  tiszta  sugárzása.  Az  egyoldalúság,
a  megmerevedés,  a  külsőség  és  az  elszigetelődés  veszedelmébe
sodródnék  egyházunk,  ha  életében  csupán  szervezeti  szabályok,
törvények,  külső  szertartások,  történeti  hagyományok  jutnának
uralomra  és  elnémulnának  azon  érzelmi,  szociális  és  közösségi
életvonások,  melyekben  kivirágzik  az  egyházi  vallásosság  fája!
Bizonyára  Isten  akarata,  hogy  ez  a  lélek  ki  ne  vesszék  evangé-
likus  egyházunkból!  Isten  előtt  kedves  dolog,  hogy  lépjenek
munkamezőre  az  evangéliom  szellemétől  áthatott  hűséges,  szol-
gálatkész  lelkek,  kiknek  hivatása,  boldogsága  és  dicsősége  Pál
apostol eme szava: a gyülekezet szolgálója!

A  gyülekezetbe  érkezett  diakonisszák  azt  Ígérték,  hogy  ők
a  gyülekezet  szolgálói  akarnak  lenni.  A  gyülekezetért  akarnak
dolgozni,  nem  pedig  a  gyülekezet  mellett,  vagy  pedig  a  gyüle-
kezeten  kívül.  Ez  pedig  azt  jelenti,  hogy  a  diakonisszák  által
végzendő  munka  nem  azonos  az  emberi  szeretettől  áthatott  szo-
ciális  munkával.  A  diakonisszák  gyülekezeti  szolgálata  egyházi
szeretetmunka.  Lényege,  tartalma,  ereje,  célja  szerint  egy  nagy
örök  többlettel  számol:  a  Krisztussal.  A  diakonissza-munka  olyan
szeretet-munkát  igényel,  mely  nemcsak  területileg,  hanem  lelki-
leg  is  gyülekezetszolgálás.  Krisztusból  származik,  Krisztust  viszi,
Krisztushoz vezet.

Krisztust  csak  egész  valónkkal  tudjuk  szolgálni.  Fébé  azért
bírja  Pál  apostol  szeretetét,  mert  egyénisége  méltóvá  teszi  arra,
hogy  őt  szeretettel  fogadják  és  támogassák.  Diakonisszáink
nemcsak  munkájukkal,  hanem  egész  valójukkal  Krisztust  szol-
gálják.  Átformálják  egyéniségüket.  Életük  irányát  összhangba
simítják  munkájukkal.  Szolgálatukkal  életüket  a  bizonyságtevés
pecsétjévé teszik.

Mikor  25  évvel  ezelőtt  diakonisszáink  megálltak  gyüleke-
zetünk  küszöbén  s  kíváncsiskodó,  vagy  bizalmatlankodó  hang
azt  kérdezte  tőlük:  mit  akartok,  Lőhe  Vilmos  szavaival  fe-
leltek:  „Mit  akartok?  Szolgáim  akarunk.  Kinek  akartok  szol-
gálni?  Az  Úrnak  az  Ő  nyomorultjaiban  és  szegényeiben.  És  mi
lesz  a  jutalmatok?  Nem  jutalomért  és  köszönetért  szolgálunk,
hanem  hálából  és  szeretetből.  A  mi  jutalmunk  az,  hogy  szabad
szolgálnunk.  És  ha  a  szolgálatban  elpusztultok?  Ha  elpusztulunk,
akkor  elpusztulunk,  mondotta  Eszter,  pedig  ő  nem  ismerte  azt,

 



491

aki  iránt  való  szeretetből  mi  elpusztulunk  és  aki  minket  nem  en-
ged  elpusztulni.  És  ha  megöregesztek  a  szolgálatban?  Akkor
szívünk  zöldelni  fog,  mint  a  pálma,  az  Úr  megelégít  minket  ke-
gyelemmel  és  irgalmassággal.  Békességgel  megyünk  utunkon
és nem aggságoskodunk!”

A  gyülekezet  meghallgatta  a  diakonisszák  válaszát  és  szólt:
lépjétek  át  küszöbünket,  Isten  küldöttei!  Jöjjetek  békességgel,
ne aggályoskodjatok, legyetek gyülekezetünk szolgálói.

Legyenek  áldottak,  kik  25  évvel  ezelőtt  ezzel  a  küldetéssel
átlépték gyülekezetünk küszöbét!

2.  A  munkaprogramm  mellé  odaállítjuk  az  elvégzett  mun-
kát s meglátjuk diakonisszáinkat a szeretetmunka mezején.

Abban,  hogy  a  diakonissza  a  gyülekezet  szolgálója,  a
szeretet-munkára  vonatkozólag  két  nagy  kötöttség  rejlik.  Az
egyik  a  munkát  belekapcsolja  az  egyház  egészébe,  a  másik
pedig  a  gyülekezetbe.  Az  egyház  alapfeladatokat,  általános  irá-
nyító  szempontokat  érvényesít.  Arról  beszél,  hogy  mit  ad  és
mit  követel  ő?  A  gyülekezet  gyakorlati  szempontokat  tár  fel
és arról beszél, hogy mire van neki szüksége.

A  győri  gyülekezet  diakonissza-intézete  25  év  alatt  életerős
anyaházzá  fejlődött.  Megváltoztak  számadatai  és  külső  körül-
ményei.  Életfolyama  szétágazott  és  új  szigeteket  alkotott.  Be-
töltött  feladatai  mellé  új  feladatokat  vállalt  s  hívő  bátorsággal
új  álmok  megvalósítására  indult.  Lelke  azonban  első  naptól
mindmáig  ugyanaz.  Kidolgozta  evangélikus  egyházunk  hitből
fakadó,  érdemnélküli,  alázatos,  diakonisszaruhás  karitászát  s
beleépítette azt a város és gyülekezet életébe.

Ez  a  szeretetmunka  életmentés,  lélekmentés  és  gyülekezet-
mentés.

Kicsoda  számlálhatná  meg,  hogy  25  éven  át  hány  ember
életét  emelték  fel  diakonisszáink  önfeláldozó  szeretetmunkájuk-
kal?  Fészekből  földre  hullott  apátlan,  anyátlan  árvákat.  Öreg-
ségükben  tehetetlen  elaggottakat.  Életviharban,  a  világ  hideg-
ségében,  társtalan  elhagyatottságban  didergő  magánosokat.
Anyai  kebelről  elszakadó  leányokat,  kik  sóvárogva  tárták  csa-
ládi  tűzhely  felé  ölelő  karjukat.  Szegények  ezreit,  kiknek  ajta-
ján  velük  lépett  be  a  jóság,  a  szeretet,  a  biztatás,  a  Krisztushoz
vezető  imádság.  Betegeket,  kiknek  láztól  izzó  feje  alatt  meg-
igazították  a  párnát,  nekik  éjszakai  sínylődésük  közt  vigaszta-
lást  nyújtottak,  haldoklókat,  kiknek  lelke  az  ő  imádságuk  szár-

 



492

nyán  emelkedett  égi  hazájuk  felé.  Gondolok  a  diakonissza-
képzés  kiépített  munkájára,  melynek  áldásairól  ez  ország-  messze
gyülekezetei beszélnek csendes hálaadással.

Ki  számolhatná  meg  ezen  25  év  alatt  hány  életet  mentett
meg a diakonissza-szeretetmunka?

Ez  a  diakonissza-munka  mindig  lélekmentés  akart  lenni.
Ínségben,  betegségben,  megpróbáltatásban  mindig  az  örökké-
való  részt  kereste:  a  halhatatlan  lelket.  Szeretet-gyakorlásában
soha  se  önmagát  ábrázolta,  hanem  annak  arcát,  kinek  külde-
tésében  eljárt.  Anyagi  segítésében,  átvirrasztott  éjszakák  ápoló
munkájában  önmagánál  mindig  többet  ajándékozott:  hinni  taní-
tott, bizalomra ébresztett, Istenhez vezetett.

Kicsoda  tudná  megmondani,  hogy  25  év  alatt  hány  lélekről
emelte  le  a  földre  vonó  nehezíték-követ  és  hány  ember  számára
vált égfelé röppentő szárnnyá?

A  szeretetmunka  két  jellemvonásából:  az  életmentésből  és
lélekmentésből  összegeződik  annak  harmadik  jellemző  értéke:
a  szeretet-szolgálatnak  és  ige-szolgálatnak  elszakíthatatlan  kap-
csolata.

Pál  apostolnak  szavaiban  van  egy  csodálatos  jutalmazó  ki-
jelentés.  Azt  mondja  Fébéről,  hogy  ő  „sokaknak  pártfogója
volt,  nekem  magamnak  is!”  Hogy  megnövekszik  szemeink  előtt
Fébé  alakja  s  szeretetmunkájának  jelentősége.  Ő  a  nagy  apos-
tol  pártfogója  volt.  Nem  adhatott  az  apostolnak  teológiai  isme-
retet,  mélységbe  világító  értelmet,  rendszerbe  illeszkedő  igaz-
ságot  és  mégis  az  apostol  pártfogója  lett.  Azt  adta,  amit  neki
Isten  adott.  Azt  ajándékozta  oda,  aminek  ajándékozására  őt
Isten  kötelezte.  A  szeretet  lángjával  a  hit  mécsesét  gyújtogatta.
Jóságával  egyengette  a  kegyelem  meglátásához  vezető  utat.
Testvéri  szeretetével  ablakot  vágott  sokak  siralomházán,  hogy
rajta keresztül bevilágítson abba Isten szeretetének napja.

Diakonisszáink  25  éves  szeretetmunkája  az  igeszolgálat  és
szeretet-szolgálat  elválaszthatatlan  kapcsolatát  hirdeti.  A  szere-
tet-munka  az  igeszolgálat  visszhangja  és  pecsétje.  Az  ige  után
való  olthatatlan  vágyakozás  pedig  gyümölcse  a  szeretetmun-
kának.

A  diakonissza-munkának  ez  a  hármas  bizonyságtétele  van:
életet,  lelket,  gyülekezetet  mentett,  Sohase  önmagáért  dolgo-
zott,  hanem  a  gyülekezetben  a  gyülekezetért,  önmagát  elfelej-
tette,  hogy  Krisztust  senki  el  ne  felejthesse.  Magát  feláldozta,

 



493

hogy  általa  mindenki  a  legdrágábbat  megnyerje.  Érdekről,  ha-
talomról  lemondott,  hogy  mindent  boldogan  Krisztus  szolgála-
sára rendeljen.

25  év  szolgálatának  határán  áldjuk  meg  a  munkamező  ál-
dott munkásait, a szeretet mécseseit, kihamvadtakat és égőket.

3.  Küszöbön  és  munkamezőn  át  így  kerül  a  diakonissza-
munka a hálaadás oltára elé.

Az  oltár  mindig  az  életút  közepén  áll:  hozzá  és  tőle  vezet
az  út.  Egyformán  várja  hálánkat  és  könyörgésünket.  Múltról
prédikál  és  jövendőről  beszél.  Roskasztó  terhektől  szabadít  meg
és új erőközlésével megáld.

Legyen  Istené  minden  hálánk  diakonisszáink  küldetéséért,
elvégzett  munkájukért,  munkájuk  áldásáért,  velük  közölt  meg-
segítő kegyelméért.

Szálljon  köszönet  a  gyülekezet  felé,  hogy  Fébé  küszöbre
lépésének  idején  nem  zárta  el  ajtaját,  hanem  szívét  ajánlotta
fel  neki.  Tavaszi  napsugárként  szálljon  köszönetünk  a  diako-
nissza  munkások  téli  fagytól  rögös  sírjára  s  álljon  meg  az  élők
felett.  Köszönet  a  szeretetért,  munkáért,  anyagi  és  lelki  támo-
gatásért!  Azután  halljuk  meg  újból  Pál  apostol  támogatást  kérő
szavát:  „Ajánlom  néktek  Fébét;  fogadjátok  őt  az  Úrban  szen-
tekhez  illendően  és  legyetek  mellette,  ha  valami  dologban  rátok
szorul.  Mert  ő  is  sokaknak  pártfogója  volt,  nékem  magam-
nak is!”

Minden  hálaadás  önvizsgálás.  Minden  köszönet  adóslevél.
Minden célhoz érkezés elindulás. Minden lezárt fejezet új kezdés.

A  diakonissza-intézet  második  negyedszázadának  történet-
könyvét  hárman  írják:  a  diakonisszák,  a  gyülekezet  és  az  Isten
lelke. Imádkozzunk, hogy egyik se hiányozzék a szent munkából!

 



Ítélőszék előtt.
A soproni népszavazás előtt tartott beszéd.

Sopron, 1920. január 25-én.

Ézsaiás  28,  14—18.  „Ezért  halljátok  az  Úrnak  beszédét,
csúfoló  férfiak,  akik  uralkodtok  e  népen,  amely  Jeruzsálemben
lakik.  Mert  így  szóltok:  frigyet  kötöttünk  a  halállal,  a  sírral
meg  szövetséget  csináltunk:  az  ostorozó  áradat  ha  jő,  nem  ér
el  minket;  mert  a  hazugságot  választók  oltalmukul,  és  csalás-
ban  rejtezének  el!  Ezért  így  szól  az  Úr  Isten:  ímé,  Sionban
egy  követ  tettem  le,  egy  próbakövet,  drága  szegletkövet,  erős
alappal,  aki  benne  hisz,  az  nem  fut!  És  a  jogosságot  mérő-
kötéllé  tevém,  és  az  igazságot  színlelővé,  és  jég  söpri  el  a
hazugság  oltalmát,  és  vizek  ragadják  el  a  rejteket.  És  eltöröl-
tetik  a  halállal  való  frigyetek,  és  a  sírral  való  szövetségtek
meg nem áll; az ostorozó áradat ha eljő, eltapod titeket.”

Sötét  és  nehéz  időben  hozom  hozzátok  Isten  igéjét.  Szavam-
ban  dunántúli  egyházkerületünk  féltő  szeretete  és  Istenbe  vetett
bizodalma  szólal  meg.  Ne  féljetek,  „amint  bőséggel  kijutott
Krisztus  szenvedéséből,  úgy  bőséges  a  mi  vigasztalásunk  is
Krisztus  által.  És  amint  nyomorgattatástok  üdvösségtekért  van,
úgy vigasztalástok is üdvösségtekre lesz”.

Eljöttem  hozzád,  soproni  gyülekezet,  hogy  égzengésben,
hantok  mozdulásában,  lelkek  rendülésében  elhozzam  hozzátok
lelkünk bizodalmát: „a mi reménységünk erős felőletek!”

Szükség  van  a  vigasztalásra  és  bizalomra.  A  megpróbálta-
tás  nehéz  idejét  éljük.  A  bizonytalanság  sötét  köde  feketébe
vonja  a szemhatárt.  Kétségeskedés  őrli  idegerőnket.

Egy  rettenetes  ítélet  zúgott  el  fejünk  felett.  „Frigyet  kötöt-
tünk  a  halállal,  szövetségre  léptünk  a  sírral.”  Széthasogatják
hazánk  térképét.  Széttördelik  ezeréves  államiságunkat.  Kimond-
ják felettünk a halálos ítéletet.

1.  Emberek  ítélkeznek  felettünk.  Rettenetes  ez  az  ítélet  és
rettenetes  az,  ami  megelőzi.  Ez  az  ítélet  halotti  szemfedél  eze-
rek  és  milliók  életáldozatán.  Szemfedélként  beborítja  a  világ-
háború  idegen  földön  pihenő  hős  magyar  katonáit.  Ráborul
azokra  a  hazaérkezettekre,  kik  egész  életükben  hordozzák  a
háború  rettenetes  emlékeit:  a  világtalanok,  bénák,  idegroncsok,
szomorú ármádiájára.

 



495

Ez  az  ítélet  elénk  tárja  a  háború  utáni  küzdelmünk  meddő
hiábavalóságát.  Két  nehéz  forradalom  vihara  zúgott  el  felet-
tünk.  Mennyi  mérhetetlen  szenvedés!  Micsoda  borzalmas  anyagi
összeomlás  és  koldustarisznyához  való  leszegényedés!  Gondo-
lunk  a  lelki  veszteségekre,  hogyan  megüresedett  a  nemzet  szíve
és  kifosztott  szegénnyé  vált  az  emberek  szíve,  melyek  tiszta
érzései felett eldurvulás és anyagiasság váltak úrrá.

Azután  jött  a  széthullás.  Majd  jött  az  ítélet.  Mire  a  hős
nemzet,  ki  a  világháború  förgetegében  legyőzetlenül  állta  a
vihart  s  kinek  földjén  egy  hantot  sem  tudott  birtokba  venni  az
ellenséges  hatalom,  kiérkezett  a  győző  hatalmak  elé,  bilincses
rab  lett  belőle.  Gúny,  ellenszenv,  káröröm  ostora  csaptak  el-
gyötört  testére.  Megalázzák  nemzeti  méltóságát.  Kigúnyolják
állami  önállóságát.  Elfelejtik  a  keresztyén  kultúráért  kiontott
vérét.  És  nem  akad  egy  szív  sem,  mely  felénk  dobbanna,  egy
kar  sem,  mely  lenyúlna  és  magához  ölelne.  És  nem  szólal  meg
egy  hang  sem:  nézd  a  büszke  magyar  nemzetet,  egy  ezredév
dicsősége  világít  homlokán!  Nézd  száz  és  ezer  sebét,  értünk
szenvedett,  nyugat  kultúráját  védte,  mindnyájan  az  ő  fegyverei
árnyékában  pihentünk,  győzelmes  nemzetek  nagyságát  az  ő
könnye és vére növelte.

Mindenki hallgat, ők ítélkeznek!
Mi  ez  az  ítélet?  Drága  hazánkat  szétdarabolják.  Egy-egy

részét  letépik  az  anyatestről.  Százezreket,  milliókat  kiszakíta-
nak  a  nemzet  egységéből.  Nem  kérdezik  a  történelmet,  jogos-e
ez?  Nem  kérdezik  az  elszakítottakat:  akarod-e?  Pozsony,  Kassa,
Eperjes,  Erdély,  Kolozsvár,  Tisza-tája,  akarod-e?. . .  És  itt
van  Nyugat-Magyarország  dunántúl  régi  büszke  városa:  Sopron!
Mennyi  érték  és  emlék,  erő  és  ígéret,  szeretet  és  hűség,  köte-
lesség és közös hivatás!

Elhangzott  az  ítélet  azok  ajkáról,  kik  azt  mondják:  „Frigyet
kötöttünk  a  halállal  és  szövetséget  a  sírral.”  Ez  az  ítélet  halálos
ítélet. De emberek ítélete.

Nemzetünk  ezt  a  halálos  ítéletet  megfellebbezi.  Nem  arra
hivatkozunk,  hogy  a  világháborút  nem  akartuk,  hanem  rámuta-
tunk  ezeréves  történelmünkre  és  becsületes  hűséggel  betöltött
történelmi  hivatásunkra.  Minket  a  múltban  is  történelmi  misz-
sziónk  tartott  fenn,  jövendőnket  is  erre  építjük.  Megfellebbez-
zük  tehát  az  emberek  ítéletét  az  Istenhez,  a  világ  örök  urához,
minden ítélet megítélőjéhez.

 



496

2.  Az  embereken  kívül  Isten  is  ítél,  de  az  Ő  ítélete  próba-
tétel és megújulás számunkra.

Az  emberek  ítéletével  szemben  Isten  ítélete  is  elhangzik.
„Az  Úr  pedig  így  szól:  íme,  Sionban  egy  követ  tettem  le,  egy
próbakövet,  egy  drága  szegelletű  követ  erős  alappal.  Aki  benne
hisz,  az  nem  fut  el.  A  jogosságot  mérőkötéllé  teszem,  az  igaz-
ságot  színelővé  és  eltörlöm  a  halállal  való  frigykötést  és  a  sír-
ral való szövetséget.”

így  ítélkezik  az  Isten.  Nem  tör  felettünk  pálcát.  Nem  törli
ki  nemzetünket  búsulása  napján.  Nem  igaztalan  a  bosszúállás-
ban  és  nem  diktál  meghallgatás  nélkül.  Próbakővé  teszi  a  törté-
nelem  nagy  megpróbáltatását.  Megméri  a  jogosságot  és  igaz-
ságot,  azután  megmutatja  a  nemzet  életének  új  alapját  és  eltörli
a halállal való szövetséget.

Próbatétel és megújulás!
Legyen  ez  a  próbakő  lelkünk  nemességének  próbája.  A

nemzet  szenvedése  a  lélek  próbája.  A  szenvedni  tudás  a  lélek
nemességének  mutatója.  Legyünk  méltók  gyászunk  nagyságá-
hoz  és  nemzetünk  nemességéhez.  Gyászlobogókat  lenget  a  szél
a  házak  ormán.  Gyászistentiszteletre  kondulnak  a  harangok.
A  hősöket  azonban  nem  halotti  pompával,  hanem  könnytelen,
izzó  tekintettel,  némaságra  zárt  ajakkal  temetjük.  Gyászolá-
sunk  ne  legyen  pogányos  jajgatás,  avagy  üres,  erőtlen  jaj-
veszékelés.  Ne  legyen  mélység  nélküli,  felületes  érzés,  avagy
tehetetlen  ökölrázás.  Láthatatlan  könnyünk  fagyjon  oda  lel-
kűnkhöz.  Megpróbáltatásunk  csontekéje  hasítsa  végig  nemze-
tünk  szívét,  hullassuk  vérző  barázdáiba  nagy  elhatározások
termő  magját.  Változzék  meg  életmódunk.  Boruljon  ránk  az  el-
határozás  halálos  komolysága.  Legyen  néma  fenségünk  a  vesz-
teségről beszélő gyászfátyol.

Próbáljuk  meg  életünket.  A  rettenetes  történelmi  alakulást
sokféle  magyarázattal  próbálják  érthetővé  tenni.  De  minden
magyarázat  töredékes,  ha  az  önmagunkban  rejlő  okokról  meg-
feledkezünk.

Olyanok  voltunk-e,  mint  aminőnek  kellett  lennünk?  Ki-
dolgoztuk-e  nemzetfenntartó  erkölcsi  értékeinket?  Mi  volt  az
életünk:  szolgálat,  vagy  uralkodás?  Az  igazi  ember  a  trónu-
son  is  szolgál,  a  negyed  ember  szolgaállásban  is  uralkodni  akar.
Mi  pedig  inkább  uralkodásra,  semmint  szolgálatra  nevelődtünk.
Nézzük   politikai,   társadalmi,   közgazdasági   életünket.   Volt-e



497

biztos,  önzetlen  célkitűzésünk?  A  kultúra,  a  tőke,  a  vagyon,
a  törpe-  és  nagybirtok  teljes  erejükkel  szolgálták-e  nemzetün-
ket?  És  mi  mindannyian  kivétel  nélkül  szolgálattá  és  áldozattá
tettük-e életünket?

Hazaszeretetünket  is  megpróbáljuk.  El  akarják  venni  ezt
a  várost  és  ezt  a  vidéket.  Ki  akarnak  szakítani  nemzeti  közössé-
günkből.  Próbatételnek  szánja  ezt  számotokra  az  Isten.  íme,
bizonyítsátok  be,  hogy  a  honszerelem  a  nemzeti  közösségben
válik  életté  és  valósággá.  Benne  éltek  a  nemzet  évezredes  törté-
nelmében,  tietek  évszázados  hagyománya,  ezeréves  küzdelmünk,
megújuló  martiromságunk  szenvedése,  jelenünk  nyomorúsága,
jövendőnk  istenadta  hivatása.  Bizonyítsátok  be,  hogy  nem
szertefoszló  szó,  hanem  valóság  a  költő  vallomása:  „A  nagy
világon  e  kívül  nincsen  számodra  hely,  áldjon  vagy  verjen  sors
keze, itt élned, halnod kell!”

Próbáld  meg  a  szívedet.  Újítsd  fel  lelked  emlékeit.  Tekints
vérzőtestű,  sápadtarcú  nemzetünkre.  Anyád  volt.  Lelkedet
ápolta.  Jellemedet,  gondolkodásodat  formálgatta.  Kitörölhetetlen
betűket  jegyzett  szíved  hústáblájára.  íme,  dicsőségének  bíbor-
palástja  lerongyolódott.  Korbácsütés  piros  nyoma  ég  az  arcán.
Megalázták,  kifosztották,  összetörték.  Elhagyhatja-e  csak  egy  is
most  a  magyar  nemzetet?  Ne  légy  hűtlen  gyermek!  Sirasd  és
szeresd!  Nyújtsd  feléje  munkában,  szenvedésben,  közös  küz-
désben  erős  és  hű  kezedet!  Mondd  boldogan  és  boldogítón:
Tied vagyok, tied hazám, e szív, e lélek!

Isten  ítélkezésében  szegeletkövet  állít  s  ezzel  biztosítja
életünket.

A  nemzet  létét  befolyásolhatják  külső  körülmények,  gazda-
sági  feltételek,  történelmi  alakulatok,  de  létét,  fejlődését  ön-
maga  állapítja  meg.  Lehetséges,  hogy  a  nemzet  élete  hazug-
ságon  épül  fel.  Az  ilyen  nemzet  előbb-utóbb  összeomlik  s  ön-
maga  felett  ítélkezik.  A  történelem  csak  kimondja  a  nemzet
által  meghozott  önítéletet.  Máskor  méltatlanul  sújt  a  nemzetre
az  ítélet.  Ilyenkor  a  nemzet  igaztalanul  elbukik.  De  ha  meg-
mutatja  és  önmagából  kidolgozza  a  történelmi  élethez  szüksé-
ges  értékeit,  akkor  a  történelemben  Isten  kiigazítja  az  igaz-
ságtalan ítéletet.

Isten  megmondja,  hogy  a  magyar  nemzet  miként  javíthatja
ki  a  történelem  ítéletét.  Szegeletkőre  kell  építenie  életét.  Fun-

 



498

dámentom  csak  egy  vettetett:  a  Krisztus!  Egyetlen  életfeltéte-
lünk  és  megtartásunk  a  Jézusban  való  élet!  Ma  sokat  beszélnek
a  keresztyénség  újjászületéséről.  Ó,  vajha  nemzetünké  keresz-
tyénség  újjászületését  biztosítaná  önmaga  számára.  De  vigyáz-
zunk,  hogy  jelszóvá  ne  tegyük  Krisztust,  mert  neki  életnek  és
igazságnak  kell  lennie!  Keresztyénségünk  ne  legyen  politika,  ne
kerüljön  a  kor  változó  divatjának  áramlatába,  hanem  legyen
állambölcseleti  elv,  mely  az  állam  vezetésében  a  keresztyénség
eszményeit  érvényesíti.  A  keresztyénség  eszményei  csak  akkor
érvényesülnek  a  közösségek  életében,  ha  mindenek  előtt  az  egyes
ember  élete  kerül  Krisztus  uralma  alá.  A  magyar  nemzetet  a
magyar  emberek  keresztyénsége  vezeti  el  Jézushoz,  azok,  kik
nemcsak  születésük  és  nevük,  hanem  hitük  és  életük  szerint  is
keresztyének.  Krisztushoz  csak  az  vezethet  el  minket,  aki  maga
is  volt  Krisztusnál  s  a  töredelem  útján,  a  bűnbánat  ruhájában  el-
jutott  Krisztushoz.  Megtanulta,  hogy  Krisztus  nem  jelszó,  hanem
éltető  lélek  s  a  legdrágább,  amit  nyújt,  nem  hatalom,  hanem
kegyelem,  megtartás  és  élet.  Akarod  megmenteni  nemzetünket?
Akarod,  hogy  a  halállal  való  frigykötés  megsemmisüljön,  hogy
romjaiból  új  életre  ébredjen?  Kezd  magadon,  saját  életeden,
saját  családodon.  Állj  a  szegeletkőre  s  kialakul  nemzetünk  új
élete,  melyben  van  tartalom,  erő,  érték,  hivatás,  fejlődés  és
megmaradás. És akkor a történelem új ítéletében ítél az Úr.

Most  emberek  ítéltek.  Ez  az  ítélet  kemény  acél-ökölként
csap  arcunkba.  Porba  roskadunk.  Szívünkből  lassan  permetez
a  vér,  szemünkből  a  könny.  Azután  felemelkedünk.  Megkemé-
nyítjük  arcunk  vonásait,  s  nagy  elhatározásokban  megfürdetjük
lelkünket.

Soproni  gyülekezet,  Sopron  város  népe,  ha  megindulna
lábad  alatt  a  föld,  apáid  temetője,  karod,  agyad  munkamezője,
gyermekeid,  unokáid  jövendő  kalásztermője,  ha  le  akarnák
tépni  rólad  édesanyád,  a  magyar  nemzet  ölelő  karját,  kiáltsd
oda: nem, nem, soha!

Ha  önmagadon  kívül  senki  sem  lesz,  ki  melléd  álljon,  tart-
kérdezik:  a  mienk  maradsz-e  hűséggel?  felelj  szóval,  cselekedet-
tel: igen, igen, mindig!

Ha  önmagadon  kívül  senkid  sem  lesz,  ki  melléd  álljon,  tart-
son  és  erősítsen  a  feléd  szálló  milliók  lelkének  remegése:  tudsz-e
bízva kitartani? mutass az ég felé: hiszek, bízom örökké!



499

Soha,  mindig,  örökké!  Ez  a  három  szó  a  jövendő  feltétele.
A  jogfenntartás,  a  hűség,  a  szeretet  közössége,  a  nemzet  életéért
dolgozás,  az  Istenben  élés  ereje  és  reménysége,  ez  a  magyar
nemzet jövendője.

Soha,  mindig,  örökké!  Állj  meg  hűséggel,  dolgozz  Krisztus-
sal  s  az  emberek  ítéletét  feloldja  az  Úr  kegyelmes  és  igazságos
ítélete!

 



FELHŐN ÁTFÉNYLŐ
CSILLAGOK



Tanítvány és mester mindhalálig.
Gyurátz Ferenc püspök koporsójánál.

Kolossé  3,  2—4.:  „Az  odafelvalókkal  törődjetek,  nem  a
földiekkel.  Mert  meghaltatok,  és  a  ti  éltetek  el  van  rejtve
együtt  a  Krisztussal  az  Istenben.  Mikor  a  Krisztus,  a  mi  éle-
tünk,  megjelen,  akkor  majd  ti  is,  ö  vele  együtt,  megjelentek
dicsőségben.”

Fekete  papi  köntösében,  álomra  hunyt  szemekkel,  egyszerű
fekete  koporsójában  csendesen  pihen  az  Úr  kiválasztott  szol-
gája:  Gyurátz  Ferenc  püspök.  Égő  beszédeket  mondó  ajka,
mint  a  lelkevesztett  csodahangszer,  örök  hallgatásba  merül.
Tűzben  lángoló  beszédes  szemei,  mint  a  hajnal  fátyolába  burko-
lódzó  csillagok,  beletemetkeznek  egy  új  élet  pirkadásába.
De  most  is  imára  kulcsolt  két  kezében  tartja,  keblére  szorítja
a  Szentkönyvet,  benne  összefoglalva  egész  élete  tartalmát,
vágyait,  szárnyaló  lelke  álmait,  csalódása  elsiratlan  zokogásait.
Istenbe vetett hitét, mindvégig hű reménységét.

Elhoztam  ehhez  az  egyszerű  fekete  koporsóhoz  az  utolsó
áldást.  Mikor  ifjú  koromban  a  soproni  templom  oltárzsámolyán
térdeltem,  Gyurátz  Ferenc  áldása  és  főpásztori  csókja  avatott
lelkésszé.  Egyházi  működésemet  az  ő  oldalán  kezdtem  meg
és  mindig  éreztem  erős  kezének  és  áldott  jó  szívének  feledhe-
tetlen  hatásait.  Mikor  azután  Isten  akarata  engem,  Jézus  érde-
metlen  szolgáját,  püspöki  állásra  hívott  el,  az  ő  remegő,  de  még
mindig  erős  kezéből  vettem  át  a  pásztorbotot  s  az  ő  csókjával
és  áldásával  indultam  új  hivatásom  mezejére.  Most  én  hozom
koporsójához  halkan,  imádkozva,  könnyezve  az  utolsó  áldást.
Hálámat,  szeretetemet  pedig  lelkem  csókjaként  ráhullatom
koporsójára, mint egy hálás fiúi kéz utolsó búcsúzó simogatását.

Szavamban  százezrek  áldása  rezeg.  Könnyemben  százezrek
fájdalmas  könnye  csillog.  Ez  órában  Dunántúl  minden  evangé-
likus  gyülekezetében  minden  harang  megkondul.  így  siratjuk
az  agg  főpásztort,  így  búcsúzunk  szívünknek,  lelkünknek  oly
kimondhatatlanul drága püspökünktől, Gyurátz Ferenctől.

Apostoli  igéket   olvastam  fel   a  Szentkönyvből.   „Az   oda-
 



504

felvalókkal  törődjetek,  ne  a  földiekkel.  Mert  meghaltatok  és
a  ti  éltetek  el  van  rejtve  a  Krisztussal  együtt  az  Istenben.  Mikor
a  Krisztus,  a  mi  életünk  megjelenik,  akkor  majd  ti  is  Ővele
együtt megjelentek dicsőségben.”

A  szentigék  a  halál  felett  diadalmaskodó  isteni  kegyelmet
ragyogtatják  meg  lelki  szemeink  előtt.  Krisztus,  a  mi  életünk
megjelenik  s  akkor  mi  is  megjelenünk  vele  együtt  a  dicsőségben.
De  ugyanakkor  érezteti  az  apostol  a  halál  előtti  élet  tőlünk
megkövetelt  mélységeit.  Minden  élet  az  Istenben  van  elrejtve,
csak  az  él  igazán,  ki  belemerül  Isten  mélységeibe  és  megkeresi
az Istenben elrejtett igazi életet.

Magunk  előtt  látjuk  törékeny  alakját.  Sápadt  arcán  a  beteg-
ség  mélyvágású  betűi.  Ajka  szélén  az  elcsigázottak  kemény
barázdája.  De  a  gyenge  váll  szépépítésű  fejet  hordoz.  Boltozatos
homloka  világít,  mintha  márványból  formálta  volna  ki  művész
keze.  Mélytüzű  szemeiben  csodálatos  lelki  lángok  lobognak.
Ez  a  tűzben  égő  szem  volt  lényének  jellemzője.  Nézése  simo-
gatott,  mint  az  édesanyák  gyengéd  keze;  haraggal  sújtott,  mint
a  szikrázó  villám;  a  férfienergia  szent  hevületében  izzott,  mint
az  Úr  igazságaiért  mártíromságra  kész  prófétalelkek.  Égő
szemeiben  benne  élt  minden  mélységével  az  egész  lelke.  Ez  a  lé-
lek  tette  a  gyenge  szervezetű,  beteges  embert  erőssé,  szívóssá,
minden terhet elbíróvá, hérosszá, apostollá és prófétává.

Egyénisége  a  Krisztushoz  való  viszony  alapján  alakult  ki.
Életmeggyőződése  abban  a  minden  beteges  túlzástól  ment,
egészséges  vallásos  miszticizmusban  alakult  ki,  hogy  az  ember
élete  a  Krisztussal  együtt  el  van  rejtve  az  Istenben.  A  lélek  és
igazság  Istenének  mélységében  van  elrejtve  az  ember  igazi  lénye.
Isten  lénye  hordozza  magában  az  ember  hivatását  és  kialaku-
lásra  váró  életét.  És  ezt  az  életet  senki  sem  találhatja  meg
és  senki  sem  valósíthatja  meg  önmagában,  hanem  csak  a  Krisz-
tussal  való  közösségben.  A  mi  életünk  a  Krisztussal  együtt  el
van  rejtve  az  Istenben.  Belső  arc,  jellemvonások,  színek  és  han-
gok,  gondolatok  és  érzések,  Istennel  egybekapcsoló  szent  érzel-
mek  és  emberekkel  összefűző  kapcsolatok  mind-mind  ott  pihen-
nek  az  Istenben.  És  minékünk  Krisztussal  való  közösségünk  által
ezeket  kell  megkeresnünk,  össze  kell  állítanunk,  életté  és  való-
sággá  kell  tennünk.  A  Krisztus  példája  szerint  ki  kell  mintáz-
nunk  egyéniségünket,  hogy  életünk  arcán  minél  több  és  erősebb
legyen a Krisztushoz való hasonlatosság.

 



505

Gyurátz  Ferenc  püspök  egész  életében  az  Istenben  elrejtett
életet  kereste.  És  ezt  mindig  a  megváltó  Krisztussal  való  lelki
közösségben  kereste.  Lelkében  sohasem  száradt  Jézus  holt  dog-
mává,  mindig  élő  valóság  maradt,  élő,  személyes  lény,  kihez
szent  áhítattal,  mélységes  hittel,  minden  áldozatra  kész  szere-
tettel közeledett.

Lelket  megragadó,  ahogy  ezt  az  életcélt  maga  elé  állítja.
Habozás,  alkudozás,  önfeledkezés  nélkül  abban  látja  emberi
rendeltetését,  hogy  Istenben  elrejtett  életét  megkeresse  és  a
Krisztus  példája  szerint  ezt  az  életet  kidolgozza.  És  milyen  meg-
ható  az  az  állandó,  öntudatos,  fegyelmezett  munka,  mellyel  az
élő  Krisztussal  való  lelki  kapcsolatot  fenntartja.  Korán  kristá-
lyos  meggyőződésű,  körülsáncolt  világnézetű  ember  és  mégis
élete  végéig  önmagát  neveli,  egy-egy  vonást  megjavítgat  lelke
arcán,  korrigál  a  gondolkodásán,  enyhít  az  elvein,  mígnem
élete arca mindjobban hasonlít az örökkévaló Krisztushoz.

Így  alakul  ki  harmonikus  emberi  jelleme.  Mélységes  bűn-
tudata,  az  alázatosság,  a  bűnbánat  és  a  megváltó  kegyelembe
vetett  hit  útján  vezeti  Istenhez.  Az  ő  életét  igazán  jellemzi
az  apostol  szava:  „Meghaltatok,  a  ti  éltetek  el  van  rejtve  a  Krisz-
tussal  együtt  az  Istenben.”  Minden  nap  meghalt  a  bűnnek  és
minden  nap  megtalálta  a  Krisztus  megváltó  kegyelme  által  az  ő
életét  Istenben.  Minden  egyéni  kiválósága,  magas  egyházi  méltó-
sága,  elért  kiváló  munkaeredményei  dacára  megőrizte  alázatos-
ságát.  Nem  mondta,  hogy  elérte  a  célt,  avagy  hogy  immár
tökéletes  lenne,  hanem  igyekezett  a  maga  elé  kitűzött  célt  el-
érni.  Nem  tekintett  a  háta  mögött  levő  dolgokra,  elfelejtett
mindent  és  csak  a  maga  elé  kitűzött  célra:  a  Krisztusra  tekin-
tett.  (Fil.  3,  12.  14.)  Kifogyhatatlannak  érezte  a  szent  Isten
iránta  tanúsított  szeretetét  s  ebből  az  örökkévaló  szeretet-
forrásból  erősödve,  kifogyhatatlanná  tette  saját  szeretetét
embertársaival  szemben.  Szeretete  levetkőzte  az  önzés  gyarló-
ságait.  Önmagáról  elfeledkezett,  mindig  embertársait  tekin-
tette.  Mástól  sohasem  kért,  de  mindenét  közös  tulajdonnak
érezte.  Önmagát  a  kötelesség  szolgálatába  állította.  Kora  reg-
geltől  késő  éjszakáig  folyton  dolgozott.  Még  pihenési  idejét  is
munkára  fordította.  A  halál  kegyetlen  keze  az  írótollat  vette  ki
kezéből,  midőn  imádságos  könyveit,  imádkozó  lelkének  utolsó
ajándékait  készítgette  egyházának  és  az  Istent-kereső  keresz-
tyén lelkeknek.

 



506

Ebben  az  életkereső  munkában  a  Biblia  volt  legdrágább
kincse.  A  Szentkönyv  tükrében  látja  a  Krisztus  arcát  s  a  Krisz-
tus  arcából  olvassa  ki,  hogy  milyennek  kell  neki  is  lennie.
Mindennap  a  Biblián  erősödik  lelke.  Életrendjében  ez  volt
a  kora  reggel  szent  munkája.  Igazi  bibliaolvasó  és  imádkozó
keresztyén  volt.  Hosszan,  buzgón,  sokszor  imádkozott  minden-
nap.  De  Bibliát  olvasni  és  magányban  imádkozni  senki  sem
látta.  A  hozzá  közelállók  jól  tudják,  hogy  mindig  szeretettel
fogadta  a  hozzá  érkezőket.  Szobája  ajtajával  szíve  ajtaja  is  meg-
nyílt  embertársai  előtt.  De  ha  biblia-olvasás  és  imádkozás  ide-
jében  kopogtattak  ajtaján,  redők  húzódtak  hatalmas  homlokára.
Mikor  Istenével  beszélgetett,  akkor  zavartalan  csendességet  pa-
rancsolt  maga  körül.  Mikor  az  ő  Urának  parancsoló  széke  elé
állott,  nem  akart  senkit  látni,  hanem  csak  az  ő  Urát  és  semmi
mást hallani, hanem csak az Ő szavát.

Kiforrott  tudós  egyéniség.  Felemelkedett  a  régi  és  modern
filozófusok  rendszerének  magas  bércormaira.  Elmélyedéssel
kutatja  az  emberiség  s  különböző  nemzetek  történetét.  Nem
elégszik  meg  a  történettudós  részletező  adataival,  hanem  a
történetfilozófiában  a  világkormányzó  isteni  hatalom  örökké-
való,  megmaradó  igazságait  fürkészi.  Római  és  görög  klasszi-
kusok  lábainál  ül  és  mindennap  tiszta  szellemükön  neveli  lelkét.
De  az  ő  széleskörű  tudományosságán  is  átvilágolt  a  Krisztus
arca.

Tanult  teológus.  Igazi  példája  a  biblikus,  széleskörű  teoló-
giai  ismeretekkel  rendelkező  tudósnak,  de  azért  a  rendszerező
teológiai  tudományokkal  sohasem  helyettesíti  magát  a  Bibliát.
Mint önmagát képző teológus benne él a Bibliában.

Tudós  és  teológus  egymással  összekapcsolódó,  egymást
támogató  összhangot  alkotnak  az  ő  egyéniségében.  Teológiai
hitvallásának  mélyülését  és  szélesebb  sugarát  szolgálja  tudomá-
nyos  műveltsége.  Tudományos  működése  pedig  sohasem  zavarja
teológiai  meggyőződését.  A  tudós  kezében  is  igazságok  forrása
maradt  a  szent  Biblia.  Az  apostol  szerint  az  ő  számára  is  „ebben
volt  a  bölcseségnek  és  ismeretnek  minden  kincse  elrejtve'1,
(Kol. 2, 3.)

Ezt  a  kiforrott,  harmonikus,  biblikus  egyéniséget  beleviszi
egész életébe és minden életmunkájába.

Igehirdetői  és  lelkipásztori  működése  gyönyörűséges  Krisz-
tus-arcot  mutat.  Fél   évszázadig  hirdette   a  pápai  templomban



507

az  Isten  igéjét.  Nem  saját  bölcseségét,  hanem  Isten  örökké-
való  akaratát.  Ε  templom  szószéke  és  oltára  tehetnek  bizony-
ságot  arról,  hogy  a*z  ő  igehirdetésében  Isten  hamisítatlan  be-
széde  zendült  meg.  Ha  ezek  a  templomi  falak  megszólalnának
s  újra  visszavernék  az  ő  erős  hitétől  áthatott  és  csodálatos  szó-
noki  képességével  elmondott  prédikációit,  újra  megtelnék  lel-
künk  felülről  adott  erővel  és  egy  jobb  élet  után  való  sóvárgó
vágyódással.

A  krisztusi  lélek  teszi  őt  igazi  lelkipásztorrá.  Krisztusi  érzé-
seket,  krisztusi  jellemvonásokat  visz  szeretetmunkájába.  Láto-
gatja  a  betegeket,  imádkozva  áll  meg  a  szenvedők  ágya  mellett.
Felemeli  az  elhagyatottság  porából  a  szegény  árvát  és  segítő
jó  lélekkel  támasza  lesz  az  elhagyott  özvegynek.  Van-e  valaki  is
ebben  a  gyülekezetben,  aki  ne  érezte  volna  áldott  szíve  jósá-
gát, soha el nem fogyó szeretetének melegségét?

Ugyanezen  krisztusi  arcot  vetítette  társadalmi  működésére.
Ez  a  város  és  annak  társadalma  mindenkor  bizton  számíthatott
reá.  Minden  nemes  ügy  hűséges  vezért,  avagy  fáradhatatlan
munkást  talált  benne.  Az  emberi  jogokért,  az  igazságért,  a  sze-
retetért  küzdött.  Kulturális  és  szociális  tevékenységében  minden
idők  változásai  között  is  ugyanaz  maradt,  mert  ugyanaz  volt
a lelkébe zárt Krisztus.

Püspöki  működésében  is  az  Istenben  elrejtett  krisztusi  ar-
cot  kereste.  Meggazdagította  a  püspöki  hivatás  képét.  Egyesí-
tette  abban  az  egyházkormányzó  és  a  lelkipásztor  kettős  hiva-
tását.  Megmutatta,  hogy  az  egyházkormányzó  programmja
a  lelkipásztori  munkán  fejlődik  s  csak  az  a  püspök  kormányoz-
hatja  egyházkerületét  az  Isten  által  megadott  örökkévaló  Pro-
gramm  szerint,  ki  egyházkerületének  hűséges  lelkipásztora.
Csak  az  az  egyházkormányzási  programm  biztosít  belső  fejlő-
dést  az  egyháznak,  biztosít  lényegkifejlést  az  egyház  számára,
mely  az  egyházkormányzás  lelki  tartalmát  megőrzi.  Megértő,
meleg  szívvel  ő  ismerte  fel  elsőnek  a  nő  egyházi  hivatásának
kiváló  jelentőségét.  A  nőegyesületek  bölcsőjénél  áll  és  az  egyet-
len  fundamentumra  helyezi  a  leánynevelés  szent  ügyét.  Kőszegi
leányiskolánk Gyurátz Ferenc élő, fejlődő, örök emléke.

A  haza  az  ő  lelkében  nemcsak  egy  körülhatárolt  földet  je-
lentett,  hanem  erkölcsi  értékek  foglalatát  is.  Mikor  a  hazasze-
retetről    prédikált,   azt   saját   életében  megmintázta   s   a   haza



508

jövendőjét,  erkölcsi  értékét,  fejlődését,  boldogságát  biztosító
önzetlen munkában és makulátlan jellemben szemléltette.

Istent  olyan  fenséges  és  tökéletes  szeretetnek  ismerte  meg,
hogy  szívében  saját  egyházszeretete  mellett  helyet  talált  a  más
egyházak  iránti  megbecsülés  és  minden  embertársa  iránt  érzett
őszinte  krisztusi  szeretet  is.  Ez  a  szeretet  az  ő  ajkán  nem
jelszó,  udvariaskodó  beszéd,  hanem  lelki  meggyőződés  és  élet-
valóság volt.

Gyönyörűséges  emberi  élet  formálódott  ki  őbenne.  Ki-
apadhatatlanul  buzogott  rajta  keresztül  Krisztus  szeretetének
megtisztító  és  megtermékenyítő  vizáradata.  A  mindig  jót  akaró,
megbocsátani  hajlandó,  a  segítésben  el  nem  fáradó  tiszta  sze-
retet.  A  Krisztusért  munkálkodó  apostoli  lelkesedés.  A  köteles-
ség  pihenéstelen  szolgálása,  a  kicsiny  és  nagy  dolgokban  való
egyforma  hűség,  a  próféták  bűnt  ostorozó,  romboló,  azután
plántáló  és  újraépítő  szent  hevülete.  És  minden  a  Krisztus  sze-
retetének  áldásaképpen!  ...  Életének  jellemzője  mindvégig  az
volt,  hogy  átragyogott  rajta  az  örökkévaló  Krisztus  töviskoro-
nás  arca,  melyet  Isten  mélységéből  erős  hittel,  élő  szeretettel
kiemelt és kidolgozott.

Olyan  volt,  mint  egy  Krisztust  hordozó  szelíd  lelkű  tanít-
vány.  Fény,  pompa  nem  vette  körül.  Magasztaló  hirharsona  nem
járt  nyomában.  Kizárólag  lelkének,  jellemének  és  életének  belső
értékei  emelték  embertársai  fölé.  Mindenek  szeme  előtt  fel-
magasztosult  abban  a  felséges  élethivatásban,  hogy  evangéliomi
egyszerűségű  életében  a  Krisztus  arcát  rajzolta  elénk.  Aki  vele
heszélt,  jobb  lett  általa.  Világosabbá  lett  a  hajlék,  melybe  ő
betette  lábát.  Fájdalmak  s  bűnök  sötétségére  hajnali  derengés
világolt, az ő tiszta lelkének elhullatott aranysugarai.

Ez  a  tiszta,  nemes  élet  a  mi  boldogságunk.  Koporsójánál
állva  is  áldjuk  a  gondviselő  Istent,  hogy  nékünk  adta,  ilyenné
tette és ilyen hosszú időn át számunkra megtartotta.

De  ez  a  mi  gyászunk  is.  Az  ilyen  nagy  értéknek  elvesztése
mély  sebet  üt  a  szíveken.  Méltán  gyászolja  ez  a  gyülekezet,  me-
lyet  a  veszendőség  porából  felemelt  és  hegytetőre  épített  vá-
rossá  tett.  A  dunántúli  egyházkerület,  mely  egész  életében
érezte  apostoli  lelkének  áldásait  és  21  éven  át  a  magáénak  mond-
hatta  vezéri  egyéniségét.  Pápa  városa,  melynek  hűséges  pol-
gára,  irányt  mutató,  nemes  jóságot  sugárzó  vezérembere  volt.
A  társadalom  és  nemzet,  melynek  egyik  legkiválóbb,  ideális  jel-



509

lemű  oszlopa  volt.  A  rokonok,  akik  mindig  csak  atyai  szívének
áldó melegségét érezhették.

A  válás  fájdalmának  könnyeit  letörli  hitünk  bizonyossága.
Ha  a  Krisztus,  a  mi  életünk  megjelenik,  akkor  ő  is  vele  együtt
megjelenik  az  ő  dicsőségében.  Koporsójánál  állva  könyörögve
imádkozunk  az  örökkévaló  Istenhez:  koronázza  meg  az  örök-
élet  dicsőségével  az  ő  pihenni  tért  hűséges  szolgáját,  ki  egész
életében  semmi  mást  nem  keresett,  hanem  hogy  Isten  nevének
adassék dicsőség örökké.

Felemeli  lelkünket  az  a  tudat,  hogy  a  krisztus-arcú  életek
nem  semmisülnek  meg.  Csak  a  testet  temetjük.  Ami  benne  örök-
kévaló,  az  tovább  él  alkotásaiban.  Lelke  is  tovább  él  és  közöt-
tünk munkálkodik.

Ha  önzetlen,  kötelességtudó,  szent  eszmékért  hevülő,  lelkes
bajnokokat  keres  az  egyházi  és  nemzeti  közélet,  akkor  meg-
jelenik  előttünk  az  ő  életpéldává  nemesedett  alakja,  a  hit  baj-
noka, a szeretet apostola és követésre hív mindnyájunkat.

Ha  földön  járó  jó  pásztort  keres  az  evangéliom  népe,  ak-
kor  emlékezetünk  csendes  országútján  halk  léptekkel  végigmegy
Gyurátz  Ferenc  egyszerű  alakja.  Járja  külvárosok  utcáit,  be-
nyit  a  szegények  viskójába,  lehajol  a  ruhátlan  koldushoz,  ma-
gához  öleli  az  apátlan  árvát  és  megáldja  a  betegágyon  szen-
vedőket.  Esztendő  esztendőnek  ássa  meg  sírját,  de  egymás  után
következő  papi  nemzedékek  az  örökkévalóság  kapuján  eltávozó
jó  püspökre  függesztik  tekintetüket  és  az  ő  példájából  meríte-
nek erőt Krisztus követésére.

Láthatatlanul  ott  ül  egyházkerületünk  kormányszékén.  Ta-
nít  bölcseségre  és  arra  a  soha  el  nem  felejthető  igazságra,  hogy
az  élő  hit  az  első  és  igazi  érték,  mely  nélkül  semmi  sem  lehet,
mely minden életre és alkotásra elvezet.

Valahányszor  liliomlelkű  leánycsapat  kilép  a  kőszegi  leány-
iskola  falai  közül  s  megy,  hogy  lelke  virágos  fájáról  fehér  vi-
rágokkal  szórja  tele  a  család,  az  egyház,  a  haza,  a  társadalom
munkamezőit,  mindannyiszor  lehajol  az  ő  lelke  s  megáldja,
megcsókolja  bennük  a  Mártákat  és  Máriákat:  ilyeneké  az  Isten
országa!...

Csak  a  teste  vész  el.  Csak  a  testtől  búcsúzunk.  Lelke  nem
vész el, megmarad közöttünk.

Lelkét költögetjük!
Krisztus-szolgák,  világi  vezérek,   evangélikus  egyháztagok

 



510

és  mindenek,  magyarok,  kik  ismertétek  és  láttátok  őt,  zárjátok
szívetekbe.  Ha  elhallgat  prédikáló  ajkam,  szólaljon  meg  maga
a koporsó s prédikáljon nekünk csudálatos dolgokat.

Megértettük a koporsó prédikációját!
Megáldjuk  ezt  az  egyszerű  fekete  koporsót.  Megsiratjuk

elveszett  drága,  jó  püspökünket.  Azután  még  egyszer  hosszan,
erősen  belenézünk  Krisztus  arcát  mintázó  életébe  és  követjük
nemes életpéldáját.



Krisztus világi papja.
Dr. Berzsenyi Jenő egyházker. felügyelő koporsójánál.

Ján.  6,  68—69.  Felele  Simon  Péter:  Uram,  kihez  mehet-
nénk?  Örök  életnek  beszéde  vagyon  tenálad.  És  mi  elhittük
és megismertük, hogy te vagy a Krisztus, az élő Istennek Fia.

Az  élet  utolsó  értékelése  végső  elemzésben  attól  függ,
hogy  az  ember  milyen  viszonyban  állott  azzal  a  Krisztussal,  ki-
vel  valahogyan,  valahol,  valamikor  találkozott  s  kinek  tanít-
ványságra  szóló  hívása  halk  kopogtatásként  ráhullott  lelkére.
Mikor  a  halál  fuvalma  ránehezedik  a  lehunyó  szemekre  s  Isten
keze  lezárja  az  élet  könyvét,  akkor  nyilvánvaló  lesz,  hogy  mi
volt  a  befejezett  földi  élet  vezetőgondolata,  álma  és  megmaradó
értéke.

Berzsenyi  Jenő  is  találkozott  Jézussal  s  ez  a  találkozás  el-
határozóvá  vált  egész  életére.  Számára  Jézus  nem  suhanó  han-
gulat,  avagy  múló  lelki  felmelegedés,  hanem  hatalom,  lelkület,
jellem és életvalóság.

Élete  különböző  időszakában  és  elhívatásában  mindig
Krisztus  tanítványa  volt.  Az  orvosi  rendelőben,  a  könyvtár-
szobában,  családi  körben  és  közéletben,  az  ősi  birtok  parcellái
között,  a  törvényhozás  házában  és  az  anyaszentegyház  szolgá-
latában.  Bárhová  állították,  mindenütt  ugyanaz  maradt.  Őt  nem
változtatta  meg  sem  életkörülmény,  sem  munkakör,  hanem  ő
változtatott azokon.

Jézushoz  való  viszonyának  értékét  ez  a  két  szó  jelzi:
elhittem  és  megismertem.  Egész  élete  azért  vált  Jézus  tanít-
ványságának  bizonyságává,  mert  Bibliába  mélyedő  lélekkel,  fel-
emelt  fejjel,  imádkozó  lélekkel  elmondhatta,  hogy  ő  elhitte  és
megismerte  életének  Urát,  az  örökkévaló  Krisztust.  Ezután  a
megismerés  után  Jézus  áldott  szívű  tanítványává  lett  s  az  örök-
élet  beszéde  szerint  élt.  óh,  micsoda  életmagasságokat  és  mély-
ségeket mutatott neki a Krisztussal való eme egyesülése!

Otthona  olyan  volt,  mint  a  bethániai  ház.  Jellemét  a  Biblia

 



512

szelleme  csiszolta.  Gondolatvilága  aranyfényben  csillogó  hegy-
csúcsokat  mutatott.  Szívében  jóság  és  bölcseség,  balzsam  és  erő
egyesültek.  Hatalmas  műveltsége  a  história,  a  természettudo-
mány,  a  filozófia,  a  klasszikus  irodalmi  tudás  foglalatait  mutatta.
Idegen  nyelvek  tudója  volt,  világot  járt  ember,  de  szellemi  nagy-
ságánál  nagyobb  volt  alázatos  szerénysége.  Ha  beszédét  hallgat-
tuk,  a  próféták  jutottak  eszünkbe.  Ha  életét  szemléltük,  Jézusra
gondoltunk.

Papi  köntöst  nem  hordott  vállán,  mégis  Krisztus  elhívott
szolgája  volt.  Nem  prédikált  templomi  szószékről,  mégis  olyanná
vált  élete,  mintha  egy  hatalmas,  kongó  boltozatú  katedrálisban
állandóan zengő igehirdetés lenne.

Életéről  ő  maga  mondja:  „Használni  vágytam  és  nem  csil-
logni.  Az  a  széndarab,  mely  egy  szegény  család  otthonát  mele-
gíti,  vagy  a  villanygépben  áramot  fejlesztve  egy  megbénult  kar-
nak  visszaadja  munkaképességét,  több  boldogságot  áraszt,  mint
az  a  szén,  mely  gyémántként  koronákban  ragyog.”  Az  ő  élet-
elve volt: használni és nem csillogni!

Ezért  volt  drága  áldás  a  ti  számotokra,  gyászoló  család-
tagok.  Gyengéd-szívű  és  mégis  erőslelkű  férj,  oltár  mellett
imádkozó,  jövendőt  egyengető,  boldogulást  és  boldogságot
munkáló édesatya, hűséges testvér.

Ezért  vált  egyházunk  értékes  munkásává:  a  Gyámintézet
templomépítő  munkájában,  az  egyházmegye  kormányzásában.
Ezért  lett  egyházkerületünk  felügyelőjévé  és  ezért  maradt  mind-
nyájunk  szívében  akkor  is,  mikor  megfáradtán  a  vezéri  botot
hivatott  utódja  kezébe  átadta.  Ezért  volt  minden  munkatéren
a közélet nyeresége.

Életének  bizonyságtevése  szelíd  vigasztalásként  hull  a  ti
gyászoló  lelketekre.  Mert  nagy  emberek  elvesztésekor  fájdalom
és  vigasztalás  képezik  az  életmérleg  két  serpenyőjét  s  a  vesz-
teség  nagyságával  emelkedik  a  vigasztalás  nagysága  is.  Joggal
mondjátok:  Leesett  a  mi  fejünk  koronája!  De  vigasztalástok  is,
hogy ő korona volt és ez a korona a tietek volt.

Életének  emlékei  megmaradnak.  Ha  bejárjátok  a  kert
árnyas  utait,  ha  körülhordozzátok  tekinteteket  a  régi  Berzsenyi
kúrián,  avagy  ezen  az  új  hajlékon,  megtaláljátok  tervező,  alkotó,
a  jövendőért  munkálkodó  lelkét.  És  még  maradandóbban  bírjá-
tok  ennek  a  nemes  léleknek  áldott  emlékeit  önmagatokban:
életpéldája  áldott  emlékezetében.  És  megmarad  egyházunkban,



513

közéletünkben  nemes  egyéniségének  és  önzetlen  életmunkájá-
nak áldott hatása.

De  az  igazi,  Istentől  áldott  vigasztalás,  a  Krisztus  ígéretében
hajlik  hozzánk.  Krisztus  nem  hagyja  el  azt  a  tanítványát,  ki
egész  életét  hűséggel  neki  felajánlotta.  Vallást  tesz  Isten  előtt
arról,  ki  az  emberek  előtt  vallást  tett  Öróla.  Teljék  meg  hát
lelkünk  a  hit  boldog  próféciájával.  A  halál  ablakán  át  tekint-
sünk  be  az  örökkévalóság  napfényes  birodalmába.  Mert  hiszen
tulajdonképpen  ez  történik:  patriarchal  korának  súlya  alatt
meghajolva,  hazaérkezik  Krisztus  hű  tanítványa  s  lelke  kopog-
tat a kegyelem ajtaján.

Csendesedjetek el! A tanítvány hazaérkezett!

 



Az életkönyv három lapja.
Geduly Henrik püspök koporsójánál.

/.  Tim.  I. 15  17.  Igaz  beszéd  ez  és  teljes  elfogadásra
méltó,  hogy  Krisztus  Jézus  azért  jött  e  világra,  hogy  meg-
tartsa  a  bűnösöket,  akik  közül  első  vagyok  én.  Az  Örökké-
való  Királynak  pedig,  a  halhatatlan,  láthatatlan,  egyedül  bölcs
Istennek tisztesség és dicsőség örökkön örökké. Ámen.

Ebben  a  kongó  bolthajtású  templomban,  ahol  egy  nagy
és  jó  ember  koporsójánál  gyásznapot  ül  a  fájdalom,  szeretet,
hála és kegyelet, kétféle látás jelenik meg előttem.

Az  egyikben  templom-oltár  előtt  magasra  ágyazott  kopor-
sót  látok.  Koporsóban  papi-köntösbe  öltözött  némaajkú,  már-
ványarcú  embert.  Koporsó  mellett  érdemes  munkás  életének
külső  jeleit.  Körülötte  gyászoló  családot:  hitvest,  gyermekeket,
rokonokat, munkatársakat, barátokat. Ezt látja testi szemem.

A  másik  látásban  emberi  ékességeitől  elbúcsúzott  embert
látok  az  örökkévalóság  kapujában.  Homlokán  nincsen  koszorú.
Válláról  hiányzik  a  papi  palást.  Mellét  nem  ékesíti  csillogó
érdemrend.  Kezében  sincsen  semmi  egyéb,  hanem  egy  vásott-
tábla  jú  könyvecske:  életének  a  könyve.  Megáll  a  küszöbön  erőt-
lenül,  gyámoltalanul  s  kinyújtott  kezében  megreszket  az  élet-
könyv. Ezt látja lelki szemem.

Ez  a  második  látás  arról  beszél,  hogy  Isten  előtt  megsemmi-
sül  minden  nagyság.  A  koporsóban  pihenő  emberre  nem  saját
nagyságának  fénysugara  esik,  hanem  az  örök  ige  fénye.  Az
örökkévalóság  ajtaján,  a  leggazdagabb  tartalmú  életkönyv  is
hasztalan zörget, az csak a kegyelem érintésére tárul fel.

Ezért  szólok  Geduly  Henrik  életkönyvének  három  lapjáról.
Az  első  lap  Isten  kezével  beírt  rövid  sorokat  tartalmaz:  ez  a
megbízás.  A  második  lapon  emberi  írásokkal  találkozunk:  elénk
tűnnek  élete  elvégzett  munkái,  küzdelmei  és  csalódásai,  mosoly-
gások  és  nyögések,  verőfény-hullások  és  éjszakai  sötétségek.
Ez  a  lap  szolgálatról  beszél.  A  harmadik  lapon  a  kezéből  kihul-
lott  toll   félbemaradt   mondata  sötétedik,   azután  egy  darabka

 



515

üres  hely,   melyre  majd  Isten  jegyzi   a  végső   ítéletet.  Ez   a
számadás.

Az  életkönyvnek  tehát  három  lapja  van:  a  megbízás,  a  szol-
gálat, a számadás.

1. Az  első  lap  azzal  kezdődik,  hogy  Isten  bejegyzi  meg-
bízását  az  ember  életkönyvébe.  Kiosztja  talentumait  s  egy  nagy
küldetéssel  elküldi  a  földre.  Az  ember  sokféle  talentumot  kap
Istentől.  De  sokszor  éppen  a  legdrágábbról  felejtkezik  meg:
az  Isten  képét  rejtő  lélekről.  Pedig  minden  életkönyvben  ez  az
első  megbízás.  Eljutni  és  elvezetni  Istenhez.  Fénysugárrá  lenni
és  másokat  fénysugárrá  tenni.  Sugárzó  erkölcsi  tisztaságot  hozni
a  mennyei  szentségből,  szeretetet  Isten  szeretetéből.  Megérteni
és  másokat  is  annak  megértésére  vezetni,  hogy  a  lélekben  két
nagy  megismerés  szól  hozzánk:  bűnösségünknek  és  Isten  ke-
gyelmességének megismerése.

Ezt  a  megbízást  írta  Isten  keze  Geduly  Henrik  életkönyvé-
nek  első  lapjára.  Legyen  napból  hulló  sugár,  szeretetet  vissza-
tükröző  szeretet,  igazságért  élő  egész  ember.  Dolgozza  ki  lelké-
ben  és  életében  Isten  képét  s  minden  emberi  munkán  ragyog-
tassa át Isten dicsőségét.

Számára  ez  az  egyetemes  megbízás  különös  értelmet  nyert
az  ő  lelkipásztori  és  püspöki  szolgálata  által.  Isten  az  ő  gond-
jaira  bízta  a  magyar  evangélikus  egyház  szolgálását,  egy  nagy
történeti  egyház  jövendőjének  erősítését,  egy  láthatatlan  lelki
egyházban  a  Krisztus  misztikus  testének  építését.  Rábízta  sok
ezer  halott-  vagy  égő-szívű,  közömbös  vagy  vágyakozó,  ön-
magával  eltelt  vagy  bűnbánó  embernek  az  élő  Krisztushoz  való
elvezetését.

Légy  munkás  és  hívő  ember!  Légy  hű  lelkipásztor!  Légy
Isten  lelke  szerinti  püspök.  Ez  életkönyvének  első  lapján  a  meg-
bízás.  A  megbízás  foglalata  pedig  az  apostol  szava:  „Az  Örökké-
való  Királynak,  a  halhatatlan,  láthatatlan,  egyedül  bölcs  Isten-
nek tisztesség és dicsőség örökkön örökké!”
2. A második lap a szolgálatról beszél.

Geduly  Henrik  egész  életét  az  egyház  szolgálatának  szen-
telte.  Családi  hagyományai  és  egyéni  képességei  ezen  munkához
utalták.  Külső  és  belső  elhívatása  Krisztus  tanítványságára  köte-
lezte.  Állandóan  emelkedő  és  mindjobban  mélyülő  életmunká-
jában Krisztust állította élete középpontjába.

 



516

Életéből  három  arc  tekint  felénk:  emberi-,  pásztori-  és
vezéri arca.

Emberi  arcát  a  jóság,  a  szeretet  és  gyengédség  szépítet-
ték.  Belső  acélvázát  pedig  az  erkölcsi  igazságokhoz  való  törhe-
tetlen  ragaszkodás  állapították  meg.  Soha  sem  elégítette  ki  a
formai  igazság,  mindig  a  lényegbeli  igazságot  kereste.  Ez  az  ön-
magára  alkalmazott  követelés  a  lelki  korrektség  ezüstpalástját
borította életére, mint egy drága, szent palládiumot.

Nézzétek  őt  családja,  barátai,  munkatársai  körében!  A  gon-
dos,  gyengéd,  melegszívű  férjet.  A  gyermekeit  erős  és  hűséges
kézzel  vezető  édesapát.  Nézzétek  őt,  amint  gyengéden  lehajol
unokáihoz  s  boldogan  mélyeszti  tekintetét  ártatlan  szemükbe.
Hogyne  sírna  koporsójánál  a  hű  özvegy,  a  gyermekek,  a  roko-
nok  és  unokák  szíve!  Figyeljétek  a  hűszívű,  mindig  egyforma
érzésű  jóbarátot,  a  munkatársakat  megbecsülő,  a  méltatlanság
keresztjét  szelíd  tűréssel  hordozó,  mindig  megbocsátani  tudó
igazságos  embert.  Hogyne  gyászolná  őt  a  munkatársak  és  jó-
barátok nagy serege! Ez az ő emberi arca.

Lelkipásztori  arcát  hűség  és  felelősség  ragyogták  be.  A  nyír-
egyházai  gyülekezetnek  szentelte  életét  kora  fiatalságától  kopor-
sója  bezártáig.  Ez  a  templom  tesz  bizonyságot  igehirdetésének
erejéről  és  krisztusi  lelkéről.  Ez  a  gyülekezet  beszélhet  pásztori
szíve  kimeríthetetlen  szeretetéről,  kezekről,  melyekbe  kenyeret
hullatott,  vérző  szívekről,  melyekbe  az  evangéliom  olaját  cse-
pegtette,  összetört  emberi  roncsokról,  melyeket  megerősített  és
új  küzdésre  buzdított.  Ez  az  ő  lelkipásztori  arca.  Sirassátok  őt,
kit Isten lelke számotokra pásztorrá tett!

Isten  még  ennél  is  nagyobb  szolgálatra  kötelezte:  a  tiszai
egyházkerület  püspöki  kormányrúdja  mellé  s  egyetemes  egy-
házunk  lelki  vezetőhelyére  állította.  Huszonöt  esztendő  változó
jelenésű  eseményeinek  színjátékából  komoran  rajzolódik  elénk
Geduly Henrik vezéri arca.

Annak  a  kornak  volt  neveltje,  mely  a  reformációt  szívesen
azonosította  a  protestantizmus  általános  kulturális  eredményei-
vel.  Ez  az  irányzat  az  emberi  jogok  biztosításában  ismerte  fel
a  reformáció  jelentőségét  s  a  lelkiismereti  szabadság  felkent
papjaként  állt  az  emberiség  oltáránál.  Avultnak  érezte  az  egy-
ház  hitvallását  és  élettelennek  annak  dogmatikai  követeléseit.
Fölényes  mozdulattal  szerette  volna  elintézni  az  egyházak  belső
hitbeli  és  lélekbeli  különbségeit,  azután  szívesen  átváltotta  volna



517

a  reformáció  elnémíthatatlan  hitbeli  és  vallási  követeléseit  az
erkölcsi élet síkjába.

Geduly  Henrik  azonban  Istentől  kapott  megbízása  szerint
az  evangélikus  egyházat  a  maga  hitvallási  hűségében  és  ki-
fosztatlan  lelki  gazdagságában  látta  maga  előtt.  Nem  elégedett
meg  a  kultúr-protestantizmus  hitegető  tündérvárával,  hanem  a
lelki  egyházat  kereste  s  a  történeti  egyházban  is  állandóan  a
lelki  egyházat  építette.  26  évvel  ezelőtt  elmondott  püspöki
programmjában  kimondotta,  hogy  az  egyházat  hitvallási  alapon
kell  fejleszteni  és  pedig  az  ősi  reformátori  alapelvek  érvénye-
sítésével.  Nem  kísérletezett  emberi  szervezkedésekkel,  avagy
tetszetős,  újszerű  berendezkedéssel,  hanem  az  egyház  alapsejt-
jének:  a  gyülekezetnek  élő  kiépítését  tartotta  első  feladatának.
A  püspöki  szék  magasságában  is  világosan  látta,  hogy  az  egy-
ház  felsőbb  egységei  elsősorban  kormányzati  jelentőséggel
bírnak,  lelki  és  hitéleti  jelentősége  a  gyülekezetnek  van.  Az
igazi  püspöki  munkaprogramm:  a  gyülekezet  élő  hitének  fel-
ébresztése és megerősítése.

Elrendelt  sorsa  szerint  több  erőt  és  időt  fordított  a  ro-
mokba  dőlt  látható  világ  megmentésére,  mint  a  lelkek  láthatat-
lan  világának  meghódítására.  De  nehéz  küzdelmekben,  véres
verejtéket  kiváltó,  egyházát  és  egyházkerületét,  gyülekezeteit
és  iskoláit  elszántan  védelmező  harcai  közt  is  meglátta  az
egyház  új  elindulásait.  A  lelki  egyház  sugaras  mezői  felett  úgy
állt  mozdulatlanul,  kitárt  karral,  mint  Mózes  az  igéretföld
kéklő határánál.

Egyénisége  szerint  kemény  cserből  ácsolt  vezérember.
Határozott,  de  nem  meggyőzhetetlen.  Óvatos,  de  nem  bizony-
talankodó.  Részletekbe  mélyedő,  de  a  részletekben  a  lényeget
el  nem  veszítő.  Megfontolt  és  bölcs,  hadvezér  és  diplomata  egy-
szerre.  Volt  benne  valami  előkelő  személyi  kikapcsolódás,  mely-
lyel  a  dolgokat  elválasztotta  személyi  vonatkozásoktól  és
kizárólag önmagukban vizsgálta.

Vezéri  arcára  a  legmélyebb  vonásokat  Trianon  húzta.
Pásztorbotja  alól  elveszítette  Árvától  Brassóig  terjedő  egyház-
kerületének  nagyrészét.  Ennek  a  nagy  történeti  egységnek
romjai  felett  sziklaszoborként,  mozdulatlanul  megállt,  mint  egy
élő  tilalomfa.  Ő  a  magyar  protestantizmus  történeti  tragikumá-
nak  némaságában  is  beszédes  élőszobra.  Személyében  megtes-
tesült  az  egyházi  integritás  s  lelkiismeretében  végiglen  zengett

 



518

a  magyar  nemzet  és  az  evangélikus  egyház  elnémíthatatlan
követelése.

A  nemzet  szolgálatában  is  hűséges  munkás.  Városának,
vármegyéjének,  az  egész  országnak  hű  vezérembere.  Vezetői
polcon  gazdagon  adja  a  vezér  bölcseségét,  de  mindig  hajlandó
a névtelen közkatona mindennapi munkájára is.

Ha  emberi-,  pásztori-  és  vezéri  arcának  vonásait  egységes
képben  egyesítjük,  elmondhatjuk,  hogy  Geduly  Henrik  élete
szolgálat  volt.  Szolgálatában  Isten  megbízását  igyekezett  telje-
síteni.  Az  emberekben  ébresztgette  az  örök  lelket.  Bűnbánatra
korbácsolta  a  lelkeket.  Prédikálta  és  megmutatta,  hogy  Krisztus
azért  jött  e  világra,  hogy  a  bűnösöket  megváltsa.  Az  egyházat
a  Krisztus  élő  testévé,  a  nemzetet  Isten  élő  népévé  igyekezett
tenni.  Életszolgálata  Krisztus  nemes,  felelősségteljes  szolgálata
volt,  melyben  kihamvadt  az  emberi  nagyravágyás,  a  hiúság,  az
önmagáért  és  saját  erejéből  való  dolgozás  hitető  önáltatása.
Szolgálatának  alaptételét  az  apostol  eme  mondatában  hordozta:
„Az  Örökkévaló  Királynak  pedig,  a  halhatatlan,  láthatatlan,
egyedül bölcs Istennek tisztesség és dicsőség örökkön örökké!”

Ez  volt  Geduly  Henrik  életkönyvének  második  lapja:  a
szolgálat.
3.  Az életkönyv harmadik lapja: a számadás.

A  Krisztust  szolgáló  ember  élete  örök  elégedetlenség  és
örök  megnyugvás.  Saját  tehetetlenségében  és  méltatlansága
tudatában  naponként  összeomlik,  azután  Isten  megújuló  kegyel-
mében  naponként  újra  felemelkedik.  Mindennap  leborul  az
ítélőszék  elé,  hogy  mindennap  megerősödhessék  a  kegyelem
oltáránál.  Mindennap  átérzi  életének  az  üdvösség  szempontjá-
ból  való  elégtelenségét,  de  mindennap  megtapasztalja  Isten
kezének  aláhajlását  s  Krisztus  váltsághalálának  mindent  el-
fedező erejét.

Az  embernek  van  számadása  önmagával  szemben.  A  hal-
dokló  embernek  is  van  egy  utolsó  tollvonása  életkönyvének
harmadik  lapján.  Számbaveszi  elvégzett  munkáját,  elmulasztott
óráit  és  alkalmait,  a  kiejtett  szavakat,  a  fellobbant,  vagy  meg
nem  született  érzéseket,  az  elmondott,  vagy  elhallgatott  igaz-
ságokat,  Krisztusból  származó  erőit  és  Krisztussal  egyesítő
hitét.

Geduly  Henrik  a  bűnbánati  oltár  gyertyafényénél  nézte
életét.   Krisztus  szolgáinak  hitével   vallotta,   hogy  életmunkája

 



519

nem  érdem,  hanem  kegyelem.  Alázatos  lélekkel  ismételgette  az
apostol  szavát:  a  bűnösök  közül  első  vagyok  én!  De  a  hívő
ember  boldog  bizonyosságával  érezte  azt  is,  hogy  „Krisztus
Jézus azért jött a világra, hogy megtartsa a bűnösöket.”

Ez  a  mi  hitünk  és  könyörgésünk  az  ő  életkönyve  szám-
adáslapjának földi lezárásánál.

A  számadás-lap  emberi  vonala  alatt  üres  fehér  hely  maradt:
várja  Isten  kezének  befejező  utolsó  sorait.  Mit  ír  majd  Isten
keze  erre  az  üres  fehér  lapra?  Hogyan  összegez  majd  és  hogyan
ítélkezik  majd  a  szent  Isten?  Ember  nem  tudhatja.  Kettőt  azon-
ban biztosan tudunk.

A  számadás  mindig  érték-elvesztés  és  érték-megtartás.
Az  ítélet  rostáján  nyomtalanul  áthull  sok  nemes  emberi  munka
és  fáradozás,  amihez  Geduly  Henrik  könnye,  vére  és  verejtéke
tapad.  Ez  közös  emberi  sorsa  a  világ  küzdelmeibe  helyezett  és
szolgálatában  elégő  embernek.  De  amit  Isten  lelke  munkáltatott
vele  és  általa:  az  ajkáról  alászálló  Ige,  az  egyház  lelki  építése,
a  nyugtalanított  lelkiismeretek  bűntudatba  zuhanása  s  a  kegye-
lem  karján  boldog  felemelkedése  a  kereszthez,  a  megvédelme-
zett  és  kiviaskodott  igazságok,  a  nemzet  és  egyház  lelkiismere-
tének  felébredése,  —  az  élete  befejezése  után  is  megmarad,
tovább él és munkálkodik.

És  tudjuk  azt,  hogy  Isten  nem  bírói,  hanem  atyai  szívvel
ítél.  Az  embert  nem  önmagában  nézi  és  méri.  Tekintete  a
keresztre  feszített  Krisztuson  át  hull  alá  az  örökkévalóság  kapu-
jában  megállóra  s  számadás-lapjának  üres  helyére  rájegyzi  az
utolsó szót: Krisztus érdeméért bűnbocsánat és üdvösség!

Ez  az  üdvösség  örökélet,  szerető  szívek  boldog  találkozása
a  feltámadás  után.  A  legnagyobb,  az  egyetlen  vigasztalás,  mit
ajak  hirdethet.  Ezt  hirdetem  néktek  gyászoló  család:  kegyelem-
ből  van  feltámadás  és  viszontátás!  Imádkozzunk  ezért  az  egyet-
len vigasztalásért!

Amint  búcsúzásul  mégegyszer  rátekintek  Geduly  Henrik
életkönyvére,  felismerem  annak  két  elrejtett,  csodálatos  titkát.
Életkönyve  három  lapján,  mint  életzsendülést  ígérő  napsugár,
ugyanazon  lélek  suhant  át:  Isten  lelke.  Megbízása,  szolgálata,
számadása  azért  volt  drága,  tartalmas  és  áldásos,  mert  nem
emberi erő, nem is emberi lélek, hanem Isten lelke hatotta át.

És  meglátom  életkönyvének  második  titkát.  A  három  lapot
aranykapocs   tartja   össze:    Isten   kegyelmének   aranykapcsa.

 



520

Nélküle  széthullana  az  egész  könyv.  Megsemmisülne  a  megbízás,
mert  aki  kapta,  már  nincsen.  A  szolgálat,  mert  a  szolgálatra'
elhívott  kialudt  mécsesét  már  Isten  lábához  hullatta.  A  szám-
adás,  mert  számadáslapja  immár  lezáratott  és  az  emberek  közül
senki  sem  állhat  meg  Isten  előtt.  És  mégis,  megmarad  az  egész
életkönyv,  mert  három  lapját  összetartja  egy  drága  arany-
kapocs: az Isten kegyelme!

Geduly  Henrik  koporsójánál  legyen  ajkunkon  ez  az  utolsó
szó:  életben, halálban egyetlen megtartásunk — a kegyelem.



Általment.
Domján Elek püspök koporsójánál.

Ján.  5,  24.:  Bizony,  bizony  mondom  néktek,  az,  aki  az  én
beszédemet  hallja  és  hisz  annak,  aki  engem  elbocsátott,  örök
élete  van  és  nem  megy  a  kárhozatra,  hanem  általment  a
halálból az életre.

Fojtott  könnyekkel,  hálával,  szeretettel  megállunk  ennél  a
koporsónál  s  a  szentigével  csendesen  elmondjuk:  általment  az
életből a halálba!

Azután  könyörögve  kérjük  Krisztust,  hogy  mondja  ő  el
a második igét: általment a halálból az életre.

Krisztus  ezen  szavaiban:  általment,  élet  és  halál  kérdése
simul  csodálatos  összhangba.  Megérteti  az  élet  ama  összefüggő
egységét,  mely  szerint  a  földi  lét  az  életnek  egy  szakasza  csu-
pán.  A  halál  látszólag  tagadása  az  életnek,  mégis  annak  alkotó
része.  Az  örökkévalóság  ismeretlen  rejtett  világ,  mégis  a  földi
élet befejezése.

Ebben  az  igében:  általment,  elcsendesednek  a  megrázó
nagy  emberi  érzések.  A  lelkevesztett,  sikoltó  fájdalom,  a  hitves,
a  gyermekek  feleletnélkül  maradó  kétsége.  A  hitetlen  ökölrázó
kétségbeesése,  a  haldokló  hasztalan  viaskodó  halálborzalma
diadalmas  zúgással  beleolvad  az  egyetlen  élet-himnuszba:  által-
ment! ... általment!...

Ennek  a  tanításnak  két  része  van:  az  ember  általmegy  az
életből a halálba, azután általmegy a halálból az életbe.
1. Az ember általmegy az életből a halálba.

Krisztus  az  emberi  életet  a  hit  síkjába  helyezi,  nem  pedig
az  erkölcsiség,  a  kultúra,  a  szociális  élet  síkjába.  Nem  kérdezi,
hogy  mennyit  tudsz,  mit  vívtál  ki,  milyen  az  erkölcsöd,  van-e
tekintélyed, hanem hogy van-e hited?

Az  igazi  élet  feltételét  abban  állapítja  meg,  hogy  az  ember
hallja-e  az  Ő  beszédét  és  hisz-e  abban,  aki  Őt  elbocsátotta.
Az  igazi  ember  Krisztussal  való  közösségben  alakul  ki.  Ennek
feltétele  viszont  az  embernek  az  igével  való  közössége.  Ez  a
Krisztus életkövetelése.  



522

Van  valami  mélyen  megrázó  abban,  hogy  Isten  szolgája
koporsójánál  hangzik  el  ez  az  ige.  Isten  szolgája  önmagát  és
híveit  Isten  akarata  szerint  való  emberekké  akarja  nevelni.
Számára  az  ige  kettős  felelősséget  jelent:  életépítő  és  lélek-
mentő  eszközzé  tette-e  önmaga  számára,  életépítő  és  lélek-
mentő eszközként hűséggel felhasználta-e mások számára?

Az  a  férfi,  ki  ebben  a  koporsóban  pihen,  69  évvel  ezelőtt
egy  kis  dunántúli  faluból  indult  el  élete  útján.  Népének  gazdag
kincseit  hozta  magával.  Ismeretvilágát  Dunántúl  Athenaejének
falai  között  építgette.  Miskolc,  Sátoraljaújhely,  Nyíregyháza
életútjának  stációi.  Megbízatásaival  együtt  izmosodik  képessége
és  belső  embere.  Lelkipásztor,  esperes,  majd  püspök  volt,  de
mindegyik  hivatáskörében  ugyanazon  hűség  hordozója.  Egy
évvel  ezelőtt  állította  a  bizalom  a  tiszai  egyházkerület  püspöki
székébe.  Az  anyagi  és  lelki  kérdések  hegyláncolata  meredt
eléje.  Gyülekezetek  és  iskolák  létkérdései,  egy  nagy  egyházi
terület  sorsdöntő  problémái.  A  kormányzás,  pásztorolás,  ige-
szolgálat, építés, mentés, fejlesztés nehéz követelései.

Egyénisége  hivatásához  formálódott.  Krisztus  beszédének
hallgatója,  hirdetője  és  megtartója  volt.  Ez  egyéniségének  alap-
vonása  s  minden  más  jellemvonása  ebből  támadt.  Az  elmélyedő
gondolkodás  embere.  Éles  ítélőképességével  gyökéréig  boncol-
gatja  a  teológiai,  történeti  és  szociális  problémákat.  Ezen  képes-
ségéből  táplálkozik  reális  életszemlélete,  mely  gondolkodását
a  látással,  elméleti  tudását  a  tapasztalással  kapcsolja  egybe.
Külsőleg  az  értelem  embere,  de  keménynek  látszó  egyénisége
és  hallgatagsága  mögött  meleg  szív  rejtőzködött.  Hazaszerete-
tében  a  föld  és  fajtája  szerelmese,  magyar  jelleme  a  végeken
formálódott.  A  határszéli  magyarság  sötét  felhője  ólomködként
ülte  meg  lelkét,  de  átvilágított  rajta  a  némzet-szolgáíat  minden
áldozatot természetesnek tartó izzó hevülete.

Életmunkáját  és  egyéniségét  vallási  patina  borítja.  Krisztus
beszédét hallja és hisz árinak, aki őt elbocsátotta.

Most  midőn  Krisztus  ezen  szóval:  általment  az  életen,  le-
zárta  életútjának  ezen  szakaszát,  álljunk  meg  egy  pillanatra.
Köszönjük  meg  az  örökkévaló  Istennek  mindazt,  amit  benne
gazdagodásul  adott.  Azután  áldjuk  meg  Krisztus  hű  szolgáját;
kinek  távolodó  alakját  befogja  az  aláereszkedő  köd  sötét
felhője.

2. Az életen általmenés után jön a hálál. Az élet lezárul.

 



523

Az ember  megszűnik lenni  a világ számára és számára a világ
halott birodalommá válik.

Ez  az  általmenés  könnyel,  sóhajjal  terhes.  Ezt  a  fájdalmat
szenvedi  a  család.  Hitves,  gyermekek,  unokák  égő  szemekkel
tekintenek  annak  koporsójára,  ki  általment  az  életből  a  halálba.
Szíve  megszűnt  dobogni.  Kezei  soha  többé  nem  simogatják
gyengéd szeretettel arcukat. Ajka soha többé nem szól hozzájuk.

A  veszteség  fájdalmát  hordozza  gyülekezete.  Megszűnt  do-
bogni  lelkipásztorának  szerető,  hű  szíve.  Elnémult  igehirdetőjé-
nek  ajka.  Kormányrúdja  mellett  álló  vezérének  bölcs  tanács-
adása  megszűnt.  Meghajtott  fejjel  áll  koporsója  mellett  tiszai
egyházkerülete,  annak  gyülekezetei,  iskolái,  munkásai  és  hívei.
Választott  vezérüket  siratják.  Kevéssel  ezelőtt  babérkoszorút
nyújtottak  feléje  s  íme,  az  sírkoszorúvá  vált.  A  veszteség  fájdal-
mát  szenvedi  evangélikus  egyházegyetemünk,  mely  kipróbált
vezérmunkását  gyászolja  benne,  a  város  és  nemzeti  közéletünk,
mely  oly  sokszor  gazdagodott  lelke  bölcseségével,  szíve  tüzé-
vel és szívós kitartásával.

Megrázóan  fájdalmas  az  ő  általmenése.  Két  évtizeden  át
égő  szemmel  nézte  Sátoraljaújhelyen  a  trianoni  határt.  Minden
imádsága,  gondolata,  érzése  és  munkája  azért  volt,  hogy  lelké-
nek  álmaképen  visszatérjen  az  elszakított  föld  a  magyar  föld-
höz,  az  idegenbe  kényszerített  testvér  a  magyar  testvérhez.
És  íme,  mikor  a  történelmi  igazságszolgáltatás  órája  ütött  s
ő  remegő  vágyakozással  megállt  a  Nébó  hegyén,  az  Ígéret  föld-
jére nem léphetett be.

A  gyászos  fájdalomban  Krisztus  szava  vigasztalólag  csen-
dül: általmegy a halálból az életre.

Aki  az  Úr  beszédét  hallja  és  hisz  annak,  aki  őt  elbocsá-
totta,  örök  élete  van.  Nem  megy  a  kárhozatra,  hanem  általment
a halálból az életre.

Ezt  az  igét  maga  Krisztus  mondja.  Az  a  Krisztus,  ki  szen-
vedett,  keresztfára  szegeztetett,  ki  önként,  örök  irgalmas  szere-
tetből  magára  vállalta  az  ember  bűneit.  Aki  ma  is  halkan  a
koporsó  mellé  lép  s  szelíd  szóval  szól:  én  átvezetlek  a  halálból
az életbe, kapaszkodj karomba!

Az  elmúló  élet  is  sok  vigasztalást  rejt  magában.  Vannak
megmaradó  értékei.  Az  elköltözött  becsületes  és  hű  élet  mun-
kája.  Értékként  megmarad  mindaz,  amit  lelkek  építésére,  az
egyház  fejlesztésére  tett.  Ajkának  igehirdető  beszéde,  pásztori

 



524

szívének  gyógyító  munkája,  becsületes  életének  tiszta  példája,
kötelességteljesítése,  jelleme,  szívének  gazdag  érzésvilága.  Éle-
tének  szorgalommal  összehordott  homokszemei  és  építőkövei
elhelyezkednek  az  egyház  és  nemzet  templomában  s  akkor  is
beszélnek  róla,  ha  ő  már  nem  áll  az  építők  sorában.  Ezek  azon-
ban  csak  részleges  értékek.  Az  egyetlen  igazi  vigasztalás  Krisz-
tus  kegyelmet  hirdető  igéje,  az,  hogy  általvezeti  őt  halálból
az  életbe.  Ez  a  váltsághalál  boldogító  ajándéka,  ez  az  életadó
kegyelem.

Azért  könyörgünk  ennél  a  koporsónál,  hogy  egykor  Krisz-
tus mondja el csendes szóval róla: általment a halálból az életre!



Az Úr beszéde megmarad örökké.
Pálmai Lajos nyűg. győri esperes-lelkész koporsójánál.

7.  Pét.  1,  24—25.:  Minden  test  olyan,  mint  a  fü  és  az
embernek  minden  dicsősége  olyan,  mint  a  fű  virága.  Meg-
szárad  a  fű,  virága  elhull,  de  az  Úr  beszéde  megmarad  örökké.
Ez pedig az a beszéd, amely néktek hirdettetett.

Visszajött  és  hazaérkezett.  Visszajött  a  régi  börcsi  kúriáról
a  jólismert  győri  házsorok  közé.  Visszajött  szeretett  családja
köréből  nagy  családja:  gyülekezete  és  Szeretetháza  karjai  közé.
Visszajött  mégegyszer  papi  palástosan,  kebléhez  szorított  bibliá-
val  s  letelepedett  a  győri  templom  oltárának  árnyékába.  Vissza-
jött  bizonyságot  tenni  arról,  hogy  ő  mindig  ezé  a  templomé  volt
és mindig ezé a templomé marad.

Visszajött  és  hazaérkezett!  A  hazaérkezés  célhoz  érést  je-
lent.  Pálmai  Lajos  élete  befejezett  élet.  Ez  az  élet  elindulásától
lezárásáig  Isten  szolgájának  az  ige  fényében  visszatükröző*
képét  rajzolja  elénk  azzal  a  felírással,  hogy  az  Úr  beszéde  meg-
marad örökké.

Ebben  az  igében  meglátjuk  Isten  szolgájának  küldetését,,
méltóságát és reménységét.

Az  Úr  beszéde  megmarad  örökké!  Ez  az  ige  az  ő  életének
foglalata  és  tartalma.  Küldetésül  kapta,  céllá  tette  és  életté  vált
számára.  Benne  feloldódott  és  leköttetett,  szabaddá  lett  és
Krisztus  boldog  rabságába  hajolt.  Ez  az  ige  nyugodott  meg
feje  felett,  midőn  az  oltár  zsámolyára  borulva  elmondta  lelkészi
esküjét.  Ebben  az  igében  zendült  feléje  Isten  küldő  parancsa,
melyet  fejhajtva,  remegő  lélekkel  zárt  magába.  Ez  az  ige  el-
kísérte  tárnokréti-i  gyülekezetébe  és  parancsolólag  kijelölte
munkahelyét a győri gyülekezetben.

Ez  az  ige  azonban  nem  elkülönülő  munkát  jelentett  szá-
mára,  hanem  magát  az  életet.  Nem  lelkészi  szolgálatának  külön
részét  jelölte  meg,  hanem  hivatásának  teljességét.  Tulajdon-
képen  soha  sem  tett  egyebet,  mint  mindig  igét  hirdetett  és
arról tett bizonyságot, hogy az megmarad örökké.  



526

Az  ige  formálta  lelkét  papi  lélekké.  Szívét  megtöltötte
szeretettel  és  bizalommal  s  kialakította  papi  egyéniségét.  Apos-
toli  egyszerűség,  pásztori  szelídség  és  engedelmes  hűség  jelle-
mezték.  Igazi  lelkipásztor,  ki  szívét  ajkán,  lelkét  szeme  tükré-
ben  hordozta.  Csendesszavú  vigasztaló  a  betegágynál,  de  kemény
acélember  az  ige  védelmében.  Jóság  sugárzott  melegtekintetű
szeméből,  megértéssel  hajolt  le  a  bűnöshöz.  Sokat  megértett
és  sokat  megbocsátott,  de  szeges  korbácssal  ostorozta  magát
a  bűnt  s  az  istentagadás  szomorú  idejében  bátor  határozott-
sággal  hirdette,  hogy  minden  emberi  hatalom  és  dicsőség  meg-
szűnik, egyedül az Úr beszéde marad meg örökké.

Alázatos  lelke  nem  ismert  hiúságot.  Hiába  járt  körülötte
a  nagyság  bíborpalástos  kísértője,  Isten  alázatos  szolgája  ma-
radt  mindvégig,  ki  egyetlen  dicsőséget  ismert  csupán:  Isten
dicsőségét. Szolgálatának méltóságát Isten dicsőségében látta.

Fiatalkorában  a  győri  gyülekezet  meghívja  lelkipásztorá-
nak.  Később  a  győri  egyházmegye  esperesi  székébe  emeli,
dunántúli  egyházkerületünk  pedig  főjegyzővé  teszi.  Személyi
jelentőségében  is  magasra  emelkedik.  Papi  nemzedékek  ragyogó
szemmel  tekintenek  reá  s  benne  látják  az  evangélikus  lelki-
pásztor  ideálját.  Sok  ezer  lélek  nyitja  meg  előtte  életének  titkos
kamráját  s  kezébe  helyezi  rejtett  fájdalmait,  kísértéseit  és  vergő-
déseit.  Isten  kegyelme  mindig  többet  bíz  rá.  Vele  alkottatja
meg  a  győri  diakonisszaházat,  őt  teszi  a  Szeretetház  alapító-
jává  és  építő  munkásává.  Gondjaira  bízza  elhagyott  öregek  és
árvagyermekek  sorsát.  Ő  pedig  marad,  ki  kezdettől  fogva  mind-
végiglen  volt:  önmagát  elfelejtő  névtelen  szolga,  ki  küldetését
nagy  bizonyságtétellé  tette:  az  ember  dicsősége  olyan,  mint  a  fű
virága!  Egyedül  Isten  dicsőségét  kereste,  kinek  beszéde  meg-
marad örökké! Ez volt szolgálatának méltósága.

Isten  igéje  volt  egyetlen  reménysége.  Nem  saját  erejében
és  képességeiben  bízott.  Pillanatmúlásig  sem  gondolt  arra,  hogy
ő,  avagy  mások  elvégezzék  azt  a  munkát,  melyhez  Isten  ereje
szükséges.  Töretlen  hittel,  egyedül  abban  bízott,  aki  őt  szol-
gálatra  küldte,  munkamezőre  állította,  ki  igéjében  számára
drága  ígéretet  biztosított.  Reménységében  tudott  várakozni,
Istenben bízni s tudta önmagát maradéktalanul odaadni!

Isten  várakozó  munkása  volt.  Elsietés  nélkül,  türelmesen
megvárta,  mikor  nemcsak  ő,  hanem  az  Isten  is  akarta  tervének
megvalósítását.  Istent  komolyan  számbavevő  munkás  volt.  Kicsi



527

és  nagy  dolgaiban,  szervezésében  és  alkotó  munkájában,  lelki
és  anyagi  számvetésében  mindig  valóságértéknek  tekintette
Isten  segítségét.  Mindig  Istenre  függesztette  tekintetét.  Ha  az-
után  megérezte,  hogy  Isten  akarata  paranccsá  vált  számára,
akkor  boldog  önfeledtséggel  odaadta  önmagát  engedelmes  mun-
kásnak.  Kishitűen  nem  félt  a  csalódástól,  mert  Isten  igéje  volt
a reménysége.

Elmúltak  munkásévei.  Leperegtek  pihenésének  csendes  esz-
tendei.  Kiégett  életmécse  immár  lehunyt  szemmel  tekint  az  éjsza-
kába.  De  az  utolsó  búcsúzáskor  felbúg  az  ige  igazsága:  az  Úr
beszéde  megmarad  örökké!  Elpusztulhat  a  test,  mint  a  fú.  Le-
hervadhat  az  ember  dicsősége,  mint  a  virág,  de  az  Úr  beszédét
hirdető munka megmarad!

Prédikációi  az  emberek  szívén  át  tovább  élnek  a  fiak  és
unokák  lelkében.  Az  Isten  igéjét  hirdető  alkotások  tovább  mun-
kálkodnak.  Az  új  lelkiúton  elindult  győri  gyülekezet  élete  meg-
őrzi  lelke  nyomát.  A  Szeretetházban  elhintett  mustármag  tere-
bélyes  fává  növekedik.  A  szociális  szolgálatra  alapított  Belmísz-
szió  Egyesület  folytatja  áldott  munkáját.  Életpéldájának  igét
sugárzó  csendes  nemessége  embereket  nevel  Isten  számára.  így
kell  ennek  lennie,  mert  az  életnek  csak  emberi  része  semmisül
meg,  annak  isteni  alkotó  elemei  névtelen  örökségként  tovább
élnek.

Köszönjük  meg  a  jó  Istennek,  hogy  őt  nekünk  drága  aján-
dékul  adta  és  az  ige  halálig  hű  szolgájává  tette.  Köszönjük  meg
azt  is,  hogy  áldott,  meleg  szívét,  gondoskodó  életét  odaaján-
dékozta  családjának  s  azt  boldoggá  és  áldássá  tette  hitvese,
gyermekei, testvérei, szerettei életében.

Az  Úr  beszéde  megmarad!  Ez  az  ige  az  üdvözítő  kegyelmet,
a  feltámadás  és  az  örökélet  reménységét  jelenti.  Kifejezi  halál-
félelmét  eloszlató  hitét,  mellyel  nehéz  szenvedései  közt  Isten
kezét  soha  el  nem  eresztette.  És  elmondja  azt  az  egyetlen  vigasz-
talást,  mellyel  hozzátartozói  fájó  szívvel,  hívő  reménységgel,
hálás lélekkel ködbevesző alakjától mégegyszer búcsút vesznek.

Ráborul  a  halál  éjszakája,  de  örök  tűzként  átvilágít  rajta
az ige ígérete: az Úr beszéde megmarad örökké!

 



Az egyetlen élettörvény.
Bancsó Antal nyug. teol. akad. igazgató koporsójánál.

Róm.  8,  13-7-15.  Ha  test  szerint  éltek,  meghaltok;  de  ha
a  test  cselekedeteit  a  lélekkel  megöldöklitek,  éltek.  Akiket
Isten  lelke  vezérel,  azok  Istennek  fiai.  Mert  nem  kaptátok
a  szolgaság  lelkét  a  félelemre,  hanem  a  fiúságnak  lelkét  kap-
tátok, aki által kiáltjuk: Abba, Atyám!

Ez  az  ige  nem  úgy  hangzik,  mint  egy  temetési  gyászbeszéd
alapigéje,  hanem  mint  egy  örök  élettörvény  kijelentése,  egy
hosszú  élet  összefoglaló  zárótétele  és  a  hívő  szív  megnyugvó
reménysége.

Az  az  igazság  foglaltatik  benne,  hogy  Isten  az  élet  értékét
és  annak  megmaradását  a  lélekhez  kapcsolja.  Aki  a  test  sze-
rint  él,  az  meghal,  de  aki  uralomra  viszi  a  test  felett  a  lelket,
az  él.  Az  életmentő  lélek  azonban  nem  az  ember  lelke,  hanem
az  Isten  lelke.  Az  ember  lelke  feldíszítheti,  kicsiszolhatja,  gazda-
gíthatja  és  kiaknázhatja  az  életet,  de  megmaradó  értékét  egye-
dül  Isten  lelke  biztosíthatja.  Isten  lelke  az  értékes,  megmaradó
örökélet  egyetlen  biztosítéka.  Isten  lelke  felemel  a  törvény  szol-
gaságából  a  hit  szabadságának  méltóságára.  Félelem  helyett  bi-
zalmat  önt  belénk.  Kényszer  helyett  boldog  odaadásra  erősít.
Nincsen  is  más  életlehetősége  az  embernek,  hanem  csak  a  Krisz-
tus  megváltásába  elrejtett  és  a  Lélek  által  kegyelemből  meg-
adott  bizonyosság,  mely  boldogan  kiáltja:  Atyám!  Ez  az  Isten-
fiúság boldog ígérete és kegyelemből való megvalósulása.

Gondolatban  tanítványi  hűséggel  leülök  Bancsó  Antal
koporsója  mellé,  ki  41  éven  át  acéllá  keményedett  meggyőző-
déssel  hirdette  a  teológia  tanári  katedráján  Isten  megbontha-
tatlan  örök  élettörvényét  az  istenfiúság  feltételéről  és  boldog
Ígéretéről.  Ezt  az  igazságot  összesítette  tudományos  bibliai
kutatásának  eredményeiből.  Ez  volt  hittanának  és  erkölcstaná-
nak  örök  summájú  élettörvénye.  Aranyhíd,  melyen  Isten  az
emberhez,  ember  az  Istenhez  eljuthat,  melyen  szenvedés,  bűn,

 



529

gyarlóság,  halál  között  is  Isten  gyermeke  marad,  ki  mindig
kiálthatja: Atyám!

De  ez  a  bibliai  ige  Bancsó  Antal  koporsójánál  úgy  hangzik,
mint egy hosszú élet összefoglaló zárótétele.

86  évet  élt  s  végiglen  a  lélek  embere  volt.  Emberi  materiá-
jából a lélek dolgozta ki nemes egyéniségét.

Hajthatatlan  és  kemény  volt  a  meggyőződésben.  Alkuvás-
nélküli  a  kötelesség  és  lelkiismeret  kérdéseiben.  Törvény  betűje
fölé  emelte  erkölcsi  életszemlélete  és  Isten  igéje  jármának  bol-
dog  elfogadása.  A  stoikus  filozófusok  zavarhatatlan  nyugal-
mára  emlékeztetett  kevésszavú  és  ritka  mosolygású  arca,  de
márvány  mozdulatlansága  mögött  Istenbe  vetett  hite  világolt
s  ebből  merített  erőt,  békességet,  lelki  egyensúlyt  és  határo-
zottságot.

Nehéz  megpróbáltatások  érték.  Feslő  bimbó  kisleányát
koporsóba  fektette.  Diplomás  fia  elesett  a  harcmezőn.  Asszony-
leánya  koporsójára  unokájával  együtt  neki  kellett  néma  fájda-
lommal  ráborulnia.  Élete  osztályosát,  hitvesét  idő  előtt  elveszí-
tette.  A  nemzet  életét  munkáló  lelke  százszorosan  átszenvedte
a  világháború  rettenetes  következményeit.  Számára  a  nagy  nem-
zeti  katasztrófa  lezáratlan  koporsó  maradt  mindvégig.  De  min-
den  veszteségében,  gyászában,  megpróbáltatásában  megőrizte
hitét  és  hite  megőrizte  őt.  Isten  lelke  vezérelte.  Nem  a  szolgaság
lelkét  kapta  félelemre,  hanem  a  fiúság  lelkét  és  megnyugvással
kiáltotta: Atyám!

Ez  az  ige  a  hívő  szív  megnyugvó  reménysége.  Hosszú,
gyötrő  szenvedésében  ez  volt  vigasztalása:  van  Atyám!  Halál-
küzdelmében ez volt bizonyossága: van Atyám!

Ez  a  gyászoló  szívek  megnyugvása  is.  Csendesítő  vigaszta-
lás  a  gyermekeknek,  kik  édesatyjuk  egész  életét,  jóságát,  áldo-
zatát,  nevelő  munkáját  és  szeretetét  a  búcsúzás  utolsó  pillana-
tában  szemeik  előtt  elvonulni  látják,  az  unokáknak,  dédunokák-
nak,  kik  könnyes  orcával  tekintenek  felhőbe  burkolózó  alakja
után,  a  rokonoknak,  kik  életük  hű  osztályosát  gyászolják.
Kegyelettel  búcsúzik  tőle  Dunántúli  egyházkerületünk,  mely
benne  régi  soproni  teológiai  akadémiájának  kiváló,  tudós  taná-
rát  és  igazgatóját  gyászolja.  Búcsúznak  pályatársai,  kik  közös
oltárszolgálatuk  hálás  kegyeletében  emlékeznek  életet  betöltő
tanári  és  nevelői  munkájáról,  barátai,  kik  kevés  szót,  de  sok
meleg érzést kaptak tőle ajándékul.



530

Ez  az  ige  a  hívő  szív  megnyugtató  reménysége:  az  Atyához
megy.  Az  Atyához  egyedül  Krisztus  által  juthatunk.  Isten  lelke
vezérelte.  A  fiúság  lelkével  gazdagodott  s  némaságra  záródó
ajka utolsó sóhajtásával is boldogan rebegte: Atyám!

Hiába  zörgetne  a  kegyelem  ajtaján  ezzel  a  szóval:  sok
szellemi  kincset  gyűjtöttem,  tudós  voltam!  Hiába  mondaná:  sok
ifjú  lelket  gazdagítottam  s  tanítottam  őket  az  Úr  szolgálására!
Hiába  mondaná:  becsületes,  tisztaéletű,  jó  ember  voltam!  Hiába
mondaná:  sokat  szenvedtem,  keresztet  hordoztam!  A  kegyelem
ajtaja  nem  nyílnék  ki  előtte.  De  ő  nem  ezt  mondja!  Mikor  gör-
nyedt  testtel,  fáradtan,  szívét  kezében  tartva,  megáll  az  örök
ajtó  előtt,  így  szól:  Atyám,  abban  hittem,  akit  Te  elbocsátottal,
a Krisztus Jézusban, nyisd meg nékem!

Legyen  alázatos  imádságunk  és  boldog  megnyugvásunk,
hogy  erre  a  kopogtatásra  Isten  megnyitja  a  hazaérkező  előtt
az ajtót.



Két kút az élet útján.
Tolnai Vilmos egyetemi tanár koporsójánál.

Ján.  4,  13—14.:  Monda  Jézus:  Mindaz,  aki  ebből  a  vízbőt
iszik,  ismét  megszomjúhozik.  Valaki  pedig  abból  a  vízből
iszik,  melyet  én  adok  néki,  soha  örökké  meg  nem  szomjú-
hozik,  hanem  äz  a  víz,  amelyet  én  adok  néki,  örök  életre
buzgó víznek kútfeje lesz ő benne.

Ebben  a  bibliai  versben,  mely  Tolnai  Vilmos  koporsója
felett  ezüstharangként  búcsúzásul  halkan  megcsendül,  két  kút-
ról szól Jézus.

Az  egyik  kút  ágyát  emberkezek  ássák,  mélyítik  és  tisztítják,
hogy  üdítő  vizet  kínáljon  a  tikkadt  földi  vándornak.  A  másik-
nak  Isten  kegyelme  a  teremtője.  Emberkezek  helyett  Isten  rejti
el  kimeríthetetlen  forrását  az  élet  titokzatos  mélységébe  s
emberi  szellem  helyett  örökkévaló  lélek  teremtő  értékeiből
táplálkozik.

Az  emberkéz-ásta  kút:  a  kultúra.  Az  Isten  teremtő  lelke
által teremtett kút: az örökélet kútja.

Milyen  viszonyban  áll  egymással  ez  a  két  kút  Tolnai  Vil-
mos  egyetemi  professzor  életében,  ki  hivatása  szerint  a  magyar
kultúra  kútja  mellett  állott  felkent  papként  s  kit  teremtő  Istene
az örökélet kútjához királyi vendégként meghívott?

Tolnai  Vilmos  gazdag-tartalmú,  hangya-szorgalmú,  alkotó-
és  nevelő-életében  mindig  egymás  mellett  állt  a  kultúra  és  az
örökélet  kútja.  Nemzeti  mívelődésünk  építő  munkása  volt.  A
magyar  nyelv  törvényeit  kutatta,  annak  tisztaságát  védelmezte.
Irodalmunk  értékeit  letűnt  évszázadok  elfelejtettségének  ködé-
ből  napfényre  hozta  és  kiásta  azokat  a  köznapi  megítélések
homokrétegéből.

De  mikor  ebben  az  irányban  a  tudós  önemésztő  szenvedel-
mével  dolgozott,  szóval  kifejezhető  céljánál  nagyobb  cél  heví-
tette.  Mindig  a  nemzet  lelkét  kereste.  Mikor  kibontotta  a  ma-
gyar   nyelv   bedőlt    földalatti   tárnáit,    mikor   költők  alkotását

 



532

magyarázta  és  felkutatta  nemzeti  műveltségünk  veszendő  nyo-
mait,  akkor  nemzetünk  lelkiismeretét  és  életigényét  szólaltatta
meg.  Katedrán  és  az  élet  zúgó  küzdései  között,  élő  szóval  és
nyomtatott  betűvel  állandóan  évezredes  történetünk  igazságát
hangoztatta:  a  nemzeti  élet  ősfenntartója  egyedül  a  nemzeti
lélek lehet.

De  a  lélek-ébresztés  és  hivatás-költögetés  víztükrében  már
megcsülanik  az  élet-kút  ezüst  erecskéje:  a  nemzet  isteni  küldetése
és  lélekből  való  tápláltatása.  Ez  búvárkodó  és  rendszerező  mun-
kájának  az  eredetiség  felett  is  magasan  kiemelkedő  vonása:
belemerítkezik az élet vizébe.

Ez  a  kapcsolat  megállapította  életmunkájának  sajátos  érté-
két,  mely  nem  merül  ki  a  tudományos  esztétikai  értékelésben,
hanem  mindig  lelki  értékadást  jelent.  Annál  értékesebbnek  érezte
munkáját,  minél  több  élővizet  szivárogtatott  az  életkútból  a
magyar kultúra kútjába.

Tanítványainak,  olvasóinak  nagy  serege  bizonyságot  tehet
arról,  hogy  értékes  tudományos  munkálkodásait  is  csodálatos
erővel  beragyogta  tisztult,  nemes  egyénisége.  Emelkedett,  arany-
fényben  sugárzó,  vallásos  lelke  betöltötte  egész  életét  s  leg-
nagyobb  értékét  abban  bírta,  hogy  ez  nem  az  ő,  hanem  Isten
lelkéből való volt.

Ez  az  állandó,  sőt  folytonosan  erősödő  kapcsolat  gyönyö-
rűen  megoldotta  benne  az  emberi  kultúra  kínzó  tragédiáit.  Mert
minden  kultúrának  égető  kínja,  hogy  kielégítetlenül  kielégítés
után  sóvárog.  Cserepezett  ajkát  hasztalan  nedvesíti  a  kultúra
vizével.  Epedve  tovább  szomjazik  s  szomjúságát  csak  az  élet
vize csillapíthatja.

Tolnai  Vilmos  úgy  áll  a  magyar  kultúra  kútja  mellett,  hogy
kinyújtott  kézzel  az  élet  kútja  felé  mutat.  Ahhoz  megy  és
ahhoz  vezet.  Egész  élete  Krisztus  felé  menetel  és  Krisztusnál
való  boldog  megtelepülés.  Munkája,  emberi  lénye,  gondolkodása
és életszemlélete az élet örök vizének nemes hatásait mutatja.

Halk  imádságban  tegyetek  erről  bizonyságot  családjának
tagjai:  szerető  hitvese,  hálás  gyermekei  és  unokái,  közeli  és
távoli  rokonai,  tanártársai  és  tanítványai.  Nagy  tudós  volt.  De
a  tudósban  nagy  volt  az  ember  is,  mert  az  emberben  nagy  volt
a  lélek.  Koporsójánál  Isten  iránti  hálával  elmondjuk:  ez  az  ember
ivott az élet kútjának a vizéből!

Isten   kijelentéséből   tudjuk,   hogy   utolsó   megítéltetésünk

 



533

nem  elvégzett  munkánk,  nem  kiválóságunk,  nem  erkölcsi  és
szellemi  értékünk,  hanem  Krisztushoz  való  személyes  viszo-
nyunk  alapján  történik.  Megítéltetésünkkor  Isten  a  mi  hitünket
keresi.

Tolnai  Vilmos  koporsójánál  hívő  szívvel  reméljük,  hogy
a  ki  Krisztus  életvizéből  egész  életében  boldogan  ivott,  az  Isten
kegyelméből  soha  meg  nem  szomjúhozik.  Elnyeri  Krisztus  ígé-
rete  szerint  a  hit  jutalmát:  az  üdvösséget.  Nem  azért,  mert  ő
ivott  az  élet-vizéből,  hanem  mert  az  élet-vizéből  ivott.  Ez  a
kegyelem.

Legyen  csendes  vigasztalástok,  a  hűségestől  búcsúzó  hű
szívek,  hogy  megértitek  életbölcsesége  summáját:  szeressétek
az  életmezőn  egymás  mellett  álló  két  kutat,  de  ne  felejtsétek,
hogy életet csak az élet kútja ad.

 



Isten dicsőségének világoltatása.
Stráner Vilmos egyetemi teol. tanár koporsójánál.

//.  Kor.  4,  5—7.:  Nem  magunkat  prédikáljuk,  hanem  az
Úr  Jézus  Krisztust;  magunkat  pedig,  mint  a  ti  szolgáitokat,
a  Jézusért.  Mert  az  Isten,  aki  szólt:  setétségből  világosság
ragyogjon,  ő  gyújtott  világosságot  a  mi  szívünkben  az  Isten
dicsősége  ismeretének  a  Jézus  Krisztus  arcán  való  világolta-
tása  végett.  Ez  a  kincsünk  pedig  cserépedényekben  van,  hogy
amaz erőnek nagy volta Istené legyen és nem magunktól való.

Ez  a  csodálatos  ige  különböző  zengéssel  száll  felénk,
aszerint,  hogy  kicsoda  és  mikor  mondja  el.  Az  apostol  ajkán
kemény  kötelezés,  Isten  szolgáinak  minden  időben  való  evan-
géliumi  küldetéséről  beszél.  Oltár  elé  térdelő  ifjú  Timotheus
ajkán  megremegő  szent  fogadalom,  isten  megfáradott  szolgája
ajkán  könnyes  búcsúzás  a  katedrától,  az  oltártól,  a  munka-
mezőtől.  Elröppenő  utolsó  sóhajtás,  mely  megfáradott  szárnyú
galambként  ráhull  az  örökkévalóság  pitvarának  küszöbére  s
elhaló  sóhajtással  rebegi:  egész  életemben  ez  szerettem  volna
lenni, Uram!

Ez  a  sokzengésű  ige  megáll  a  koporsó  felett.  A  kötelezés,
a  fogadalom,  a  számadás  és  isteni  kegyelem  hangjaiból  össze-
csendülő  halk  korállá  lesz  s  lezárja  egy  áldott  tanítóember  élet-
munkáját, imádságait és tanulságait.

A  felolvasott  ige  Krisztus  szolgálatának  lényegét  abban
jelöli  meg,  hogy  Isten  dicsőségét  világoltassa  a  Jézus  Krisztus
arcán.  Ez  pedig  olyképpen  válik  lehetővé,  hogy  Isten  az  Ő
szolgájának  szívében  világosságot  gyújt  s  ebből  hullat  fény-
sugarat  Krisztus  arcára.  Ezen  szolgálatnak  egyedüli  eszköze
Isten  igéje.  A  szolgálatra  kötelezettek  Krisztust  prédikálják,
nem  pedig  önmagukat.  Ezen  szolgálat  egyedüli  ereje  nem  az
ember  szétomló  cserépedénye,  melybe  az  örökkévaló  kincs
helyeztetett, hanem Isten megsegítő kegyelme.

Ezen  elhívást  szent  elkötelezésnek  érezte  Stráner  Vilmos,
ki  életét  és  képességeit  maradék  nélküli  teljességgel  Krisztus
szolgálatának  szentelte.  Életének  fő  jellemzője  a  hűség,  ennek
egyetlen  forrása  a  hit.  Bármily  munkakörben  állott  légyen,  a

 



535

pinkafői  és  kőszegi  templom  oltáránál,  a  soproni  teológiai
akadémia  és  teológiai  fakultás  katedráján,  papiköntösben  és
munkakabátban  ugyanazon  hivatásban  égett:  Isten  dicsőségét
mutatta  meg  Krisztus  arcán.  Lelke  és  egyénisége  ebben  a  tűzben
lángolt.  Krisztust  prédikálta,  Krisztust  tanította  és  Kriszust
mintázta.

Tudósi  meggyőződésében  acélegységgé  vált  a  teológia  és
az  egyház,  melyek  egymásra  utaltan  és  egymástól  erősödve
töltik  be  hivatásukat.  Tanártól,  lelkésztől,  teológustól  hitet
követelt,  mert  életszolgálatuk  csak  hit  által  tölthető  be.  A  hit
erejével  építi  a  tanár  a  teológia  tudomány  templomát.  A  hit
erejével  vezeti  a  pásztor  nyáját  Jézus  élő  vezérsége  alá.  A  hit
ereje  győzi  le  az  ifjúság  lelkét  Krisztussal,  megerősíti  és  meg-
nemesíti jövendő hivatására.

Egyéniségének  második  elhatározó  vonása  a  történeti  egy-
házzal  való  eleven  kapcsolatából  fejlődik.  A  hitvallásosság  ko-
moly  tógájában  áll  előttünk.  Igehirdetése,  tanítása  és  oltári
szolgálata  tartalmában  és  irányában  egyházunk  templomi  éle-
tének  kultikus  szépségét  őrzi.  Rohanó  idő  viharzása  felett  moz-
dulatlanul  áll  törékeny  alakja  s  a  hagyományok  patinás  értékeit
átmenti a jövendő időkbe.

Emberi  jellemvonásain  Isten  dicsősége  sugárzott.  Szíve
hűséges  és  meleg.  Jelleme  biztosépítésű.  Kedélye  mély.  Szelleme
szikrázó  és  gazdag  fénytörésű.  Az  élet  etikájának  s  a  lélek
esztétikájának  embere  volt.  Az  erkölcsi  megtévelyedés  meg-
döbbentette,  de  a  lelki  ízléstelenség  szintén  fájdalmat  okozott
szívének,  mely  finommívű  aeolhárfaként  minden  eseményre
megrezdült.  Felelősségtudata  érzékeny  és  kihagyásnélküli.  Ön-
marcangolással  bírálta  munkáját,  az  ifjúságot,  az  egyházat  és
nemzetet.  Sokszor  ólomsúlyú  gránittömbként  nehezedett  lelkére
álmot  kergető  felelősségérzete.  Talán  épen  ezért  borongott
lelkén  gyakorta  a  csalódottság  szürke  selyemfátyola.  Aggódó
lélekkel  úgy  látta,  hogy  eszményeitől  távolesnek  a  valóságok,
álmaitól  elmaradnak  követelései.  Sokszor  csalódott  az  embe-
rekben,  az  intézményekben,  de  mindig  boldog  bizalommal  haj-
totta  annak  keblére  fejét,  kinek  orcáján  felragyogni  látta  Isten
dicsőségét.

Élete  felemelt  kéz  volt,  állandóan  Krisztus  dicsőségtől
ragyogó  orcájára  mutatott.  Ez  a  fény  töltötte  be  tanári  munká-
ját, ez jellemezte gyülekezeti, közéleti és irodalmi munkásságát.

 



536

Ezt  a  fényt  hullatta  szeretett  családjára  Egy  nagy,  boldog
Isten-magasztalás  volt  családi  élete:  a  hűség,  szeretet,  meg-
becsülés,  gondosság  kölcsönössége.  Tépetlen  együttélés,  mely-
ben  az  előretekintést  mindig  megelőzte  a  felfelétekintés.  Eresz
alá  rakott  fészekben  boldog  együttlakás,  mégis  állandó  készü-
lés  a  vándormadarak  útján  az  örök  tavasz  felé.  Koporsójánál
hitves,  gyermek,  testvér,  unoka  és  rokon  vérző  szívvel  meg-
köszönik  Istennek,  hogy  őt  nékik  ajándékozta  s  általa  az  ő
számukra is felragyogtatta Isten dicsőségét.

Ezt  a  kincset  cserépedénybe  adta  nekünk  az  Isten.  A  cserép-
edény  összetört.  Ékességei  megsemmisültek,  színei  letörlődtek,
díszítései  elvesztek.  Porból  vétetett  és  porrá  kell  lennie.  De  a
cserépedénybe  helyezett  örök  érték:  Isten  dicsősége  szétárad.
Ez az Isten hívő szolgája életmunkájának megmaradó értéke.

Mikor  lelke  fáradt  galambként  lehull  az  örökkévalóság
pitvarának  küszöbére  s  utolsó  sóhajával  megtartásért  könyö-
rög:  Uram,  Uram  egész  életemben  egyedül  a  Te  dicsőségedet
szolgáltam,  akkor  elindul  trónusáról  az  örök  irgalom.  Lehajol
hozzá,  felemeli,  keblére  öleli  és  így  szól:  jöjj  be  hü  szolgám,
lásd  színről-színre  annak  dicsőségét,  ki  a  halál  sötétségéből
az élet világosságát felragyogtatja.

 



Régi idők rejtett dolgainak
beszélője.
Payr Sándor egyet. teol. tanár, történettudós koporsójánál.

78.  zsolt.  7—7.  Figyelj,  én  népem,  az  én  tanításomra;
hajtsátok  füleiteket  számnak  beszédeire.  Megnyitom  az  én
számat  példabeszédre,  rejtett  dolgokat  szólok  a  régi  időből.
Amiket  hallottunk  és  tudunk  és  amiket  atyáink  beszéltek
nekünk,  nem  titkoljuk  el  azokat  az  ő  fiaiktól,  a  jövő  nemze-
déknek  is  elbeszéljük  az  Úr  dicséretét,  hatalmát  és  csodáit,
amelyeket  cselekedett...  Hogy  megtudja  azokat  a  jövő  nem-
zedék,  a  fiak,  akik  születnek  és  felkeljenek  és  hirdessék  azo-
kat  fiaiknak,  hogy  Istenbe  vessék  reménységüket  és  el  ne
felejtkezzenek  Isten  dolgairól,  hanem  az  ő  parancsolatait  meg-
tartsák.

Régi  idők  rejtett  dolgainak  beszélője  pihen  ebben  a  kopor-
sóban.

A  koporsó  mellé  állított  pulpitus  nem  bírói  szék  és  nem
emberdicsőítő  katedra.  Térdelő  zsámoly  az,  melyre  rároskad
a kifosztott lelkű ember és Istennel beszélteti a szívét.

Koporsónál  találkozik  legélesebben  az  emberi  semmiség  és
az  isteni  mindenhatóság.  Döbbenetesen  ráeszmélünk  arra,  hogy
mögöttünk  ködbe  temetkezik  munka,  kötelesség,  méltóság,  rang
és  dicsőség  s  csupán  a  bűnös  ember  marad  meg,  aki  kinyújtott
kolduskézzel  megáll  a  küszöbön  s  szívszorongva  várja,  hogy
mikor nyílik meg előtte az ajtó.

És  mégis,  a  küszöbön  innen  sok  alázatos  mondanivalónk
van Isten színe előtt.

Hálát  kell  adnunk  e  koporsó  lakójáért,  ki  egész  életévei
Isten  nagy  követelését  magyarázta.  Szemeink  elé  rajzolta  azt
a  közös  emberi  feladatunkat,  hogy  életünkkel  „az  Úr  dicséretét;,
hatalmát  és  csodáit”  kell  elbeszélnünk.  Bármilyen  munkakörben
éljünk,  értékmutatónk  ahhoz  igazodik,  hogy  örök  küldőnket
mennyire  tudjuk  szolgálni.  Minden  munkánkkal  Őt  kell  szolgál-
nunk,  életünk  minden  eredményével  Őt  kell  magasztalnunk.
Akkor  kezdünk  lenni,  mikor  megszűnünk  önmagunk  lenni  és
akkor  találjuk  meg  igazi  célunkat,  mikor  elveszítjük  öncélú-
ságunkat.

Payr  Sándor  élete  halkszavú,  alázatos  bizonyságtétel  volt

 



538

arról,  hogy  eszköz  akar  lenni  Isten  kezében  és  egyedül  Isten
dolgait akarja hirdetni.

Egész  életét  az  egyháznak  szentelte.  Először  templomi  szó-
székről  hirdette  Isten  igéjét  s  boldog  pásztori  hűséggel  vezette
nyáját.  Azután  egyetemi  tanári  katedrára  lépett  s  a  teológiai
tudományosság  munkása  lett.  Vaskos  kötetek,  ismeretlen  fólián-
sok  és  poros  akták  betűtengeréből  egy  nagy  mozaikkép  szét-
szórt,  színes  kődarabjait  gyűjtögette,  hogy  feltárhassa  a  magyar
evangélikus  egyház  történetét.  Messze  századok  alvó  tengerének
mélyéről  elsülyedt  templomokat,  parochiákat  és  iskolákat  emelt
magasba.  Gyülekezetek  régmúlt  életét  bontakoztatta  elénk  s  be-
népesítette  azt  bizonyságtevő  prédikátorok,  iskolamesterek  és
hitükért  szenvedő  névtelenek  seregével.  Hangyaszorgalmú  kuta-
tója  volt  egyházunk  múltjának  s  megbecsülhetetlen  sok  értéket
mentett meg a jövendőnek.

Régi  idők  rejtett  dolgainak  beszélője  volt.  A  zsoltárköltő
szavai  híven  jellemzik  életmunkáját:  „amiket  hallott  és  tudott,
amiket  atyáink  beszéltek  neki,  azokat  nem  titkolta  el.  A  jö-
vendő  nemzedéknek  is  elbeszélte  az  Úr  dicséretét,  hatalmát  és
csodáit, amelyeket cselekedett.”

Életmunkájának  nemcsak  tárgya  és  anyaga,  hanem  a  lelke  is
az  egyházé  és  az  Istené  volt.  Ragyogó  képességgel,  lelkiisme-
retes  pontossággal  és  pártatlan  igazságérzettel  végezte  tudósi
munkáját,  de  tudományos  céljánál  mindig  magasabbra  tekintett.
Embereket  nevelt  az  egyház,  a  nemzet,  az  Isten  számára.  A  zsol-
tárköltővel  azt  akarta,  hogy  „megtudja  azokat  a  jövendő  nem-
zedék,  a  fiak,  akik  születnek”.  Azt  akarta,  hogy  az  élőkből
és  utánuk  következőkből  erőslelkű  emberek  támadjanak,  kik
„Istenbe  vetik  reménységüket  és  nem  felejtkeznek  el  Isten  dol-
gairól”,  így  egyesült  benne  a  történettudós  a  prófétával.  Mikor
az  egyház  történetében  Isten  csodálatos  munkáját  szemléltette,
ugyanakkor  az  emberi  történések  és  változások  felett  meg-
mutatta  az  élő  Isten  örök  tervezését  s  az  egyház  számára  ki-
jelölt  útját.  Könyvtárt  megtöltő  munkáinak  történeti  tanulsága
ez  a  mondat:  Istenben  bízzatok,  ne  felejtkezzetek  el  az  Ő  csodá-
latos dolgairól!

Közéleti  munkájával  is  Istent  szolgálta.  Nagy  hűséggel  dol-
gozott  azok  sorában,  kik  nemzeti  művelődésünk  sáncfalát  épí-
tik.  Tudós,  kultúrpolitikus,  zeneművész,  költő  volt,  de  mind-
egyik munkatéren ugyanazt a lelket sugározta.

 



539

Családi  otthonában  is  Isten  csodadolgainak  bizonyságtevője
volt.  Mélyen  vallásos  világnézetében,  napsugaras  kedélyében,
szellemének  sziporkázó  játékában,  szíve  hűségében  és  féltő
szeretetében evangéliumi hite ragyogott.

Köszönjük  meg  mindezt  az  Istennek.  Adjunk  neki  hálát,
hogy  a  régi  idők  rejtett  dolgait  beszélő  életével  és  munká-
jával  az  Ő  dicsőségét  hirdette  nekünk.  Kérjük  a  szent  Istentől,
hogy  lezárt  munkáját  áldja  meg  s  tegye  azt  építőkővé  egy-
házunk épületében.

A  teológiai  fakultás  történetkönyvébe  már  régen  feljegyez-
tetett  az  ő  neve.  Most  babérkoszorúval  fonják  azt  körül  s  mel-
léje  rajzolják  a  kereszt  jegyét.  Babér  illeti  meg  a  győztes  hőst»
kereszt  pedig  Krisztus  hű  szolgáját,  kinél  a  kereszt  nemcsak
halált, hanem életet is jelent.

Fájdalmas  szívvel  intenek  feléje  búcsút  tanártársai,  kik  ön-
feláldozó  hűségét,  meleg  szívét,  példaszerű  kötelességteljesítését
Isten  drága  ajándékának  tekintették.  Búcsúzik  tőle  tanítványai-
nak  nagy  serege:  közelállók,  távolban  élők,  kik  mindannyian
hálás szívvel lelki kincsként őrzik a tőle kapott drága örökséget.

Búcsúzzék  tőle  kicsi  családja:  özvegye  és  leánya.  Szemetek
előtt  elvonul  szeretetben  és  hűségben  gazdag  élete  s  rólatok
való  féltő  gondoskodásának  csodálatos  szépségeket  mutató
bizonyságtétele.  Búcsúzáskor  kezeteket  egymásba,  mindkettőtö-
két  Isten  kezébe  helyezte  és  ebbe  a  mondatba  foglalta  össze
köszönetét,  áldását  és  intelmét:  „olvassátok  János  apostol  leve-
leit,  legyetek  erősek,  tartsatok  össze  és  bízzatok  a  szent  Isten-
ben!” Legyen az ő intése szerint.

Megáldjuk  Isten  hazatérő  szolgáját,  ki  életével  és  munká-
jával  hű  krónikása  volt  régi  idők  rejtett  dolgainak  és  hirdetője
Isten  dicsőségének.  Most  már  csak  a  megérkező  bűnös  embert
látjuk  benne,  kit  érdem,  munka,  kiválóság  meg  nem  tarthat,
hanem  egyedül  a  kegyelem.  Életkönyvének  utolsó  szavát  Isten
keze  jegyzi  be.  Imádkozzunk  a  megfeszített  Krisztus  nevében,
hogy ez a mondat zárja le életét: Menj be a te urad örömébe!

 



Széttört hárfa.
Kirchner Elek győri orgonista és egyházi énekköltő
koporsójánál.

57.  zsolt.  8—10.  „Kész  az  én  szívem,  óh  Isten,  kész  az  én
szívem,  hadd  énekeljek  és  zengedezzek.  Serkenj  fel  én  dicső-
ségem,  serkenj  fel  te  lant  és  hárfa,  hadd  költsem  fel  a  hajnalt.
Hálát  adok  néked,  óh  Uram,  a  népek  között  és  zengedezek
néked a nemzetek között.”

A  zsoltárversből  egy  énekköltő  lép  elénk,  ki  szent  reme-
géssel  felajozza  szíve  hárfáját,  azután  sötét,  ólmos  éjszaka  kiáll
az  élet  ormára  és  szent  ihletben  felragyogó  orcával  énekli:  Kész
az  én  szívem,  óh  Isten,  kész  az  én  szívem,  hadd  énekeljek  és
zengedezzek, hadd költsem fel a hajnalt!

Ez  a  zsoltárvers  Kirchner  Elek  élete,  szolgálata  és  haza-
érkezése.

Az  volt  az  élete  és  szolgálata,  hogy  énekével  hajnalt  költö-
getett.  Azt  a  hivatást  jelölte  ki  számára  az  Isten,  hogy  az  egy-
házban  énekeljen  és  zengedezzen.  Ez  a  zsoltárvers  jelzi  haza-
érkezését  is.  Lepattogtak  a  hárfa  húrjai,  halkabb  lett  éneke.
Egyszerre  fáradt  zengéssel  meghalt  az  utolsó  húr  s  csendes
akkordja  beletemetkezett  az  elszálló  lélek  búcsúzkodó  sóhaj-
tásába.

Ebben  a  koporsóban  széttört  hárfa  nyugszik:  Kirchner  Elek
muzsikáló szíve.

Művészlelkének  elindulása  és  fejlődése  csodás  titokzatosság.
Falusi  házból  indul  el.  Paróchiák  tűzhelyénél  melegszik  s  oltári
gyertyák  fénye  vetődik  rá.  Templomi  orgonazúgás  szól  hozzá,
azután  falusi  gyülekezet  egyszerű  éneke.  A  tolnai  erdős  lankák
vidékéről  elkerül  a  nagy  győri  gyülekezetbe  s  papi  szószékét
felcseréli  az  orgonával.  Szolgálatának  helye  és  eszköze  változik
csupán,  lényege  ugyanaz  marad:  Isten  igéjét  hirdeti  minden-
képen.

Lelke  megtelik  csodálatos  hangú  zenével.  Számára  vonal,
szín,  alak,  természeti-  és  szellemi  szépség  zenei  hanggá  válik.
Könnyéből  zsoltár  lesz,  magyarföld  szeretetéből  balatoni  nóta,

 



540

művészi  látásából  magyarlelkű  klasszikus  zene.  Három  forrásból
táplálkozott  énekmondása:  Istenből,  az  evangélikus  egyházból
s a magyar lélekből.

Művészi  lelkének  belső  emelkedése  is  csodálatos.  Ütja  kez-
detén  talán  még  elmondta  néha:  Serkenj  fel  én  dicsőségem!
De  azután  elfelejtette  önmagát  s  egyedül  Isten  dicsőségét  ke-
reste.  Nem  akart  egyéb  lenni,  mint  zengő  visszhangja  az  örök
harmóniának  s  alázatos  hárfása  az  Örökkévalónak.  Templomi
énekeiben  fenséges  magasztalás  zendül,  bűnbánat  zokog,  bol-
dog  bizodalom  repdes.  Koráljai  a  Krisztus  keresztjéhez  érkező
ember  magasztaló  énekei.  Istenfélelemben  születnek  és  isten-
félelemre  tanítanak.  Azért  mondhatott  éneket  Istenről,  mert  ő
maga  is  Istené  volt.  Azért  iett  egyházunk  zengő  hárfása,  mert
ezzel  a  vallomással  borult  Isten  elé:  Kész  az  én  szívem,  óh  Isten,
kész  az  én  szívem!  Mélyen  vallásos  lélek  volt.  Nem  azért,  mert
teológiát  tanult  s  pályája  kezdetén  lelkész  volt,  hanem  mert
állandóan  látta  az  Istent  s  elszakíthatlan  vallási  bizonyosságok
kapcsolták vele egybe.

Élete  harmonizált  zengő  ének.  A  művész  ártatlan  gyermek-
dedségével  élte  le  életét.  Tárult  szemmel  nézett  emberre,  küz-
désre,  világra,  de  nem  az  előtte  lévő  láthatót,  hanem  az  örök
láthatatlant  látta.  Tisztalelkű,  nemesszívü.  Gyengéd,  hűséges  férj,
jó  apa,  és  melegszívű  barát.  Félszázad  emlékké  váló  bizonyság-
tétele  beszél  egyházszeretetéről,  családi  életéről,  apai  gondosko-
dásáról,  érzései  változatlanságáról.  Ugyanakkor  beszél  ez  a
koporsó  elveszítésének  fájdalmáról,  szívek  hálájáról  s  búcsúzá-
suk szívtépő kínjáról.

Széttört  hárfával  kezében  immár  Isten  előtt  áll  az,  ki  hitt
abban,  kiről  zsoltárokat  énekelt  és  bízott  abban,  ki  keresztfán
érte  is  elsóhajtotta  a  legmegrázóbb  nagypénteki  éneket.  Kezé-
ben  hárfás  szívével  immár  Isten  előtt  elkezdi  utolsó  énekét:
Kész  az  én  szívem,  óh  Isten,  kész  az  én  szívem!  De  éneke  félbe-
maradt, mert az ember nem tudja felkelteni a hajnalt!

A  hajnalt  egyedül  Isten  keze  tudja  felébreszteni.  És  mi,
a  kereszten  értünk  meghalt  Krisztus  érdeméért,  imádkozva  kér-
jük  az  élet  urát,  hogy  az  ő  hazaérkező  hárfását  fogadja  kegye-
lemből az örökélet hajnali énekével.



Az elrejtett élet.
Nádossy Imre volt országos főkapitány koporsójánál.

Kol.  3,  31b.:  „A  ti  éltetek  el  van  rejtve  együtt  a  Krisztus-
sal az Istenben.”

Minden  embernek  van  elrejtett  élete.  A  külső  viszonyok
által  meghatározott,  emberek  közé  ágyazott  életén  kívül  van
egy  titokzatos,  sejtésszerű  élete.  Parázsló  tüzű  vágyódás  hevíti,
mégis  öntudatosan  él  benne  és  saját  álmainak  hősévé  válik.
Epedő  szerelemmel  vágyódik  utána,  mint  szerelmes  ara  a  vőle-
génye  után.  Eltölti  szívét,  ereiben  lüktet,  feszülő  erővé  válik
izmaiban,  irányítja  elhatározását  és  kikovácsolja  igazi  egyéni-
ségét. Az elrejtett élet így lesz diadalmas életté.

Abban,  hogy  Nádossy  Imre  mereven  pihenő  testtel,  már-
ványos  orcával  és  imádságra  kulcsolt  kézzel  halotti  koporsójá-
ban  hazaérkezett  az  ősi  földre,  benne  van  rejtett  életének  csodá-
latos megnyilatkozása.

Az  anyaföld  szerelmese  volt.  Szerette  az  ősi  birtokot.
Drága  volt  néki  a  jól  ismert  lankás  domb  és  a  távolba  terülő
rónaság.  Lelkét  érezte  a  földnek.  Omlós  göröngyök  gördülésé-
ben  a  föld  szívének  dobbanását  vélte  hallani.  Ösi  házban,  hal-
mok  tetején,  árnyas  fák  közt  imbolygó  léptekkel  körötte  járt
századok dicső, hős emléke: családi hagyományok lelke.

Az  anyaföldben  elrejtett  élete  nem  ködös  érzelgősség  volt,
hanem  erkölcsi  tartalommal  telítődött  valóság.  Becsülte  és
megtartotta  az  ősi  hantot.  Átvette  és  betöltötte  a  birtokos
tisztségét.  Apja  volt  népének.  Háza  kapuja  és  szíve  ajtaja  tárva
volt előttük. Fia volt neki mindenki.

Ez volt az ő egyik elrejtett élete.
A  másik  elrejtett  élete  a  magyar  nemzet  szívében  szunnyadt.

Magyar  voltában  elhívatást  látott.  Életén  végighúzódott  egy
tündöklő  nagy  vezetőérzés:  nem  a  magáé,  nem  is  a  családjáé
csupán, hanem elsősorban, mindig és teljesen a nemzeté.
 



543

Képességei  és  egyéni  jellemvonásai  korán  vezetőszerephez
juttatták.  Készültsége,  átfogó  tudása,  gyors  áttekintése  és  biz-
tos  ítélőképessége,  meleg  szíve,  homálytalan  úri  gondolkodása
s  érdekek  fölé  emelő  önzetlensége  adnak  súlyt  működésének
akár  az  igazságügyminisztériumban  teljesít  szolgálatot,  akár  az
országos  főkapitányi  székben  végzi  építő  munkáját.  De  hivatás-
teljesítése  mindig  nemzet-szolgálat.  Közhasznú  tevékenységé-
nek  mértéke,  sugara  és  tartalma  mindig  a  nemzet  érdekeihez
igazodik.  Elrejtett  élete  így  pihen  a  kifosztott,  legázolt,  meg-
alázott nemzet szívében.

Ekkor  történt,  hogy  sötét  magyar  éjszakában,  virrasztó
kétségbeesett  lelkek  mákonyos,  nehéz  álmot  láttak.  Az  álom
nem  valósághoz,  hanem  összeomláshoz  vezetett.  A  romok  maguk
alá  temették  életét.  De  ő  a  romok  között  is  hős  maradt.  A  bíró-
ságnak  el  kellett  ítélnie,  a  nemzet  felmentette.  Fel  kellett
tárulnia  előtte  a  börtönajtónak,  a  nemzet  forró  szeretettel  szí-
vébe  zárta.  Az  ítélet  homlokára  ütötte  a  bűnösség  bélyegét,  a
nemzet  letörölte  azt.  A  válságos  időben  egész  férfinak  mutatta
magát.  Nem  elégedett  meg  az  ügyész  vádjával,  vádolta  önmagát.
Nem  elégedett  meg  a  bíróság  által  kiszabott  büntetéssel,  büntette
önmagát.  Cselekedetének  minden  következményét  szigorú  igaz-
ságérzettel  levonta.  Kegyelmet  nyújtottak  feléje,  nem  fogadta
el.  Kiváltságokban  akarták  részesíteni,  elutasította  azokat.  Át-
lépte  börtöne  küszöbét,  darócruhában  ült  cellája  asztalánál.
Elítéltekkel  egysorban,  kapára  hajló  testtel  munkálta  a  földet
s  panasztalanul  ette  a  rabkenyeret.  Sebeit  később  sem  muto-
gatta.  Nem  kovácsolt  tőkét  szenvedéséből  és  nem  szőtt  nimbus-
fátyolt  jövendője  szemöldökfájára.  Amint  érvényesülése  teljes-
ségével  nemzetét  szolgálta,  úgy  tudta  nemzetét  szolgálni  csön-
des félrevonulással is.

Ez  volt  második  elrejtett  élete,  melyet  a  nemzet  szívében
élt végig.

Volt még egy elrejtett élete, melyet az Istenben élt végig.
Vallásos  lélek  volt.  Istenben  hívő,  Bibliából  táplálkozó,

imádkozó  evangélikus  ember.  Vallásosságát  nem  mutogatta,  de
a lelke közelségében élők állandóan érezték.

Soproni  ősi  líceumunk  és  családi  otthona  erősítették  vallá-
sos  szellemét,  melyre  egyházunk  mindenkor  biztosan  számít-
hatott.  Líceumi  Diákszövetségünk  nevével  ékesítette  címerpaj-
zsát.   Üjdombóvári   gyülekezetünk   felügyelői   székébe   ültette.

 



544

Bonyhádi  gimnáziumunk  iskolafelügyelőjévé  tette.  Pécsi  gyüle-
kezetünk egyháztanácsába választotta.

Istenben  elrejtett  élete  adott  színt,  tartalmat,  erőt  másik  két
elrejtett  életének.  A  magyar  föld  és  nemzet  szeretete  vallásos-
sága  által  vált  számára  kötelességgé  és  erkölcsi  valósággá.
Istenből  való  táplálkozása  adott  néki  erőt  válságos  időben,
nehéz  kísértések  közötti  megállásra.  Fogsága  esztendeiben  a
Bibliából  táplálkozott,  bűnbánata  és  reménysége  Isten  igéjében
újult  meg.  Keményvonású,  sokszor  zordon  férfias  arcán  is  a
kegyelmet  megtalált  ember  lelki  derűje  ömlött  el.  Keménységé-
ben tudott meghajolni, büszke önérzetében alázatos lenni.

Két  elrejtett  élete  immár  befejezéshez  érkezett.  Összedőlt
a  magyar  rögben  és  a  nemzet  lelkében  átálmodott  élete.  De  a
harmadik  elrejtett  élete  most  teljesedik  ki,  mint  holdsugaras  tó
elcsendesedő  vizén  kinyíló  lótuszvirág.  Most  látja  meglátó  szem-
mel,  hogy  az  ember  igazi  élete  Krisztussal  együtt  el  van  rejtve
az  Istenben  és  ez  az  élet  összeomláson  és  halálon  túl  megmarad
örökké.

Az  örökkévalóság  pitvarában  leszakad  róla  életének  minden
külső  dísze,  dicsősége  és  fénye.  Egyszerű  bűnösként  áll  az  örök-
kévalóság  kapuja  előtt.  Most  válik  bizonyossá  számára,  hogy
az igazi elrejtett élet csak egy lehet: a kegyelem élete.

Köszönjük  meg  Istennek,  hogy  őt  nekünk  adta.  Áldjuk
meg  őt  mindenért,  ami  jót  emberért,  nemzetért,  egyházért  cse-
lekedett.  Búcsúzzanak  el  tőle  szeretettel  testvére,  rokona,  pálya-
társa, jóbarátja.

Az  irgalmas  Istent  pedig  imádkozva  kérjük,  hogy  sírba
omlott  élete  felett  kegyelemből  vezesse  dialalra  az  ő  megmaradt
elrejtett életét.



Krisztus az élet.
Dr. Töpler Kálmán nyűg. soproni polgármester,

gyűl. felügyelő koporsójánál.

Fil.   I,    21.:   „Nékem   az   élet   Krisztus   és   a   meghalás
nyereség.”

Ennek  az  igének  borongó,  őszi  napfényben  ragyogó  ablak-
szemén  át,  egyszerre  felismerjük  az  élet  és  halál  csodálatos
titkát.

Azt  mondja  az  apostol,  hogy  néki  Krisztus  az  élet.  Van
más  élet  is,  de  nem  szól  róla,  mert  Krisztus  az  igazi  élet.  Joga
van  ezt  az  igazságot  megállapítani,  mert  Jézus  az  ő  közvetlen
közelébe  lépett,  vele  közösséget  teremtett,  számára  célt  és  erőt
adott. Igazán elmondhatja tehát: „Nékem Krisztus az élet!”

Ez  az  igazság  az  apostol  számára  megtapasztalt  és  meg-
próbált  valóság.  Krisztus  a  keresztfán  meghalt,  azután  feltáma-
dott,  felment  a  mennyekbe.  Az  apostol  mégis  ujjongva  érzi  vele-
való  közösségének  megmaradását:  Nekem  Krisztus  az  élet!
Ha  majd  elközeleg  hozzá  a  halál,  akkor  is  együtt  marad  Krisz-
tussal  és  boldogan  vallja:  Nekem  Krisztus  az  élet!  Sőt  kiegészül
az  igazság  azzal  a  megállapítással,  hogy  a  meghalás  nyereség.
A  halál  megszünteti  az  ember  és  a  Krisztus  között  a  testi  világ
közbevetését.  A  halál  után  minden  akadály  nélkül  diadalmas-
kodik Isten örök élettörvénye: Krisztus az élet!

Ennek  az  igének  a  búcsúzó  őszi  fényben  ragyogó  ablak-
szemén  át,  meglátjuk  elköltözött  testvérünk  életét  és  halálát.
Életének  szemlélői,  munkásságának  tanúi,  gazdag  lelkének  meg-
ajándékozottal  vagyunk  és  nincsen  jogunk  arra,  hogy  vele
szemben  isteni  hatalmat  gyakoroljunk  s  fejére  ráhelyezzük  az
üdvösség koronáját.

Emberi  szívünk  mégis  úgy  érzi,  hogy  ennek  a  koporsónak
a  lakója  kora  ifjúságától,  késő  öregségéig,  komolyan  töreke-
dett  arra,  hogy  az  ő  számára  érték,  irány,  lelkület  és  tartalom
legyen ez az ige: Nékem Krisztus az élet.

 



546

Háromszázados  ősi  soproni  család  életfájának  keményépí-
tésű,  alkotó  munkára  hivatott,  szívós  hajtása  volt.  Híven  őrizte
Töpler  Gottfried  tisztes  polgári  erényeit  s  azt  az  emberbaráti
szolgálatot,  melynek  lelke  az  Evangélikus  Testvéregyesületet
megalapító Töpler Károly orvosban hatalmas tűzzel lobogott.

Életének  különböző  állomásai  voltak.  Bírói  katedrán  ült  és
igazságot  osztott.  Sopron  bizalma  a  város  élére  állította  s  pol-
gármesterévé  tette.  Ezen  szolgálatában  igazán  lelkén  hordozta
a  történelmi  dicsőséggel  megkoronázott  város  gondját,  népének
könnyét  és  örömét.  Nehéz  időben  erejét  végsőig  megfeszítve,
dolgozott  a  város  javán.  Utcáit  járva,  gondos  édesatyaként  für-
készte  a  szembejövők  arcát,  hogy  megismerje  sorsukat,  érzel-
meiket,  kívánságaikat.  Munkálkodott  az  ország  törvényhozásá-
ban,  mint  országgyűlési  képviselő  és  mint  a  felsőház  tagja.
Szolgálatra  elhívta  dunántúli  evangélikus  egyházkerületünk  is,
soproni  gyülekezetünk  pedig  különböző  megbízatások  után  fel-
ügyelői  székébe  ültette.  Sok  társadalmi  intézmény  igénybe  vette
bölcseségét  és  munkaerejét.  Állt  a  hatalom  bércormán,  mikor
hűséges  táborként  sok  ezer  harcrakész  ember  sereglett  köréje.
Azután  állt  az  üldözöttség  magányosságában,  a  vele  ugyanazon
meggyőződésűek  szétszórt  seregével,  amikor  öklét  emelgetve
sok  ezerből  álló  tömeg  állt  vele  szemben.  De  élete  minden  válto-
zásában  volt  benne  valami  a  Krisztus-szolgálás  kemény  határo-
zottságából, hűségéből, bátorságából és önfeláldozásából.

Meghitt  családi  körében  hűség,  önfeláldozás,  határozott
akarat  és  kemény  törvény  volt.  Életváltozásaiban,  a  boldogság,
a  siker,  az  öröm,  a  szenvedés,  a  megpróbáltatás  hullámzásaiban
mindig ugyanaz: hívő ember.

Életirányában,  tartalmában,  gondolkodásában  volt  valami
felsőbbséges  határozottság  és  biztos  nyugalom,  ez  pedig  ama
élettörvényből  származott:  Nekem  Krisztus  az  élet!  Nem  azt
vallotta,  hogy  nekem  én  magam  vagyok  az  élet,  nekem  a  csalá-
dom  az  élet,  nekem  a  közéleti  munka  az  élet,  hanem  kezdettől
végig  azt  mondotta:  Nekem  Krisztus  az  élet!  Azért  vált  élete
ezerek  áldásává,  azért  lett  családja  oszlopa  és  boldogsága,  azért
vált  az  egyház,  a  nemzet,  a  város  közéleti  értékévé,  mert  Krisz-
tus volt az ő élete.

Ezen  a  következetesen  vezetett,  soha  törést  nem  mutató
életvonalon  élte  le  életét:  78  esztendőt.  Öregsége  külön  isteni
ajándék  volt.  Szikár  teste  kissé  meghajolt,  de  acélfényű  tekin-

 



547

tétében  merengő  emlékezés  és  jövőbelátás  parázslott.  Rugalmas
lelkében  öregsége  bölcseségén  átfénylett  az  érett  férfi  nemes
tettvágya.

Sokan  voltak  megajándékozottal  és  sokan  maradtak  adó-
sai.  Az  önmagukat  elégető  emberek  sorsa  teljesedett  be  rajta.
Hűségét,  kötelességtudását,  önfeláldozó  önzetlenségét,  szeretetét
a  mindennapi  ajándékozás  eme  királyi  tékozlását  természetesnek
vette  mindenki.  Sokszor  megköszönni  is  elfelejtették.  Koporsó-
jánál,  midőn  búcsútekintetünk  már  csak  a  halotti  szemfedőn  át
hull  merev  arcára,  köszönjük  meg  őt  az  Istennek,  néki  pedig
köszönjük  meg,  hogy  mindennap  sokakért  odaajándékozta  ön-
magát.

Kiváló  képességű,  értékes  munkát  végzett,  jólelkű,  nemes-
szívü,  hívő  ember  volt,  de  mégis  csak  ember,  gyarló  és  bűnös.
Koporsójánál  imádkozzunk  Istenhez,  hogy  kegyelmével  törölje
el  bűneit  s  engedje  meg  néki,  hogy  majdan  élhessen  a  Krisztus-
sal  s  megismerhesse  a  legnagyobb  boldogságot:  a  meghalás
nyereség!

Gyászoló  családja,  hitvese,  gyermekei,  unokái,  testvérei,
rokonai,  áldjátok  meg  búcsúzóul  azt,  aki  életében  áldástok  volt.
Köszönjétek  meg  neki  a  már  megköszöntet,  azt  is,  amit  meg-
köszönni  elmulasztottatok,  azt  is,  amit  elég  sokszor  meg-
köszönni  nem  lehet.  Legyen  vigasztalástok  ez  az  ige:  a  meg-
halás nyereség!

Áldást  mondunk  az  elköltözöttre,  ki  nemzetnek,  egyház-
nak,  gyülekezetnek,  városnak  hű  munkása  volt  s  Istennek  meg-
köszönjük,  hogy  benne  elénk  példázta  örök  élettörvényeinek
felemelő  szépségét:  Nékem  Krisztus  az  élet  s  a  meghalás
nyereség!

 



Aratás.
Vidovszky Kálmánnak, a Luther Otthon igazgatójának
koporsójánál.

Hós.  10,  12.:  Vessetek  magatoknak  igazságra,  arassatok
kegyelem  szerint.  Szántsatok  magatoknak  új  szántást,  mert
ideje  keresnetek  az  Urat,  mígnem  eljő,  hogy  az  igazság  esőjét
adja néktek.

Van  valami  mélyen  megrázó  tragikum  az  aratásban.  Mikor
a  kasza  belevág  a  sárga  vetéstengerbe  s  a  gabona  önmaga  át-
engedésével  ráborul  az  anyaföldre,  mikor  önmagát  megadó  befe-
jezésképen  belesimul  az  ölelő  karok  közé  s  engedi  vinni  magát,
hogy hivatása  beteljék  és  életkenyérré  legyen,  akkor  az  árván  ma”
radt  száraz  tarló  sirató  temetőkertté  válik.  A  csonka  gabonaszár
letört  életről  beszél.  Zizegő  hangja  elfojtott  zokogás.  Mindent
odaadtam,  mondja  sóhajtva  s  az  üres  tarló  sírva  továbbadja:
mindent odaadtam!

A  halál  mindig  aratás.  A  kegyetlen  kaszás  végigmegy  az
életmezőn  és  suhintása  nyomán  ráborul  az  anyaföldre  a  meg-
ért kalász.

Ennél  a  koporsónál  különösen  érezzük  a  halál  kegyetlen-
ségét.  Elolvassuk  sírkeresztjének  felírását:  Vidovszky  Kálmán,
élt 45 évet.

Fájdalmas  a  halál,  mert  élete  derekán  döntötte  sírba.  Küz-
delmes  volt  a  múltja.  Nehéz  volt  felkészülése  az  életre.  Ifjúsá-
gának  esztendei  kemény  viaskodásban  teltek  el.  De  éveit  és  év-
tizedeit  munkává,  tapasztalatok  gyűjtésévé,  előkészületté  tudta
tenni,  hogy  értékessé  tehesse  életét.  Háborús  szolgálatában
esztendőket  s  egészségét  ajándékozta  nemzetének.  Azután  bele-
vetette  magát  az  eszményekért  élő  férfi  küzdelmes  harcaiba.
Szélesre  tárta  szomjúhozó  lelkét,  hogy  megteljék  álommal,  erő-
vel,  jövendőlátással.  Világosan  szemlélte  kötelessége  útját.  Meg-
látta hivatása oltárait s Isten lelke az oltár papjává szentelte őt.
 



549

Nemcsak  lelkészi  diplomája  és  szolgálata,  hanem  álmai,  tervet
és lelkülete szerint is Krisztus szolgája volt, az ifjúság apostola.

Korai  elmúlása  fájdalmas  hivatása  szempontjából  is.  Egész
élete  egy  nagy  készülés  volt  az  alkotó  munkára.  Először  ön-
magát  készítette  elő  a  nagy  munkára.  Azután  a  kemény  talajt
igyekezett  megtörni,  önmagának  vetett,  hogy  vethessen  mások-
nak.  Lelket  törő  acélekéjét  saját  lelkébe  hasította,  hogy  új
szántást  végezhessen  a  magyar  anyaföld  testén  és  íme,  munkája
delelőjén sírba dönti a halál kaszája.

Korai  halála  családja  szempontjából  is  megrázóan  fájdal-
mas.  Hű  hitvese  siratja,  kicsi  gyermeke  tekint  váró  szemmel
a  nyíló  ajtó  felé.  öreg  édesanyja  gyászolja  emlékektől  meg-
áldott  szülővárosában.  Testvérei,  rokonai,  barátai,  tanítványai
fordítják feléje könnyes orcájukat.

Óh milyen kegyetlen aratási ünnep!
Isten  igéje  az  aratás  mellé  helyezi  a  vetés  munkáját.  Ezzel

az  aratás  megdöbbentő  fájdalmát  feloldja  a  vetés  boldogító
Ígéretében.  Vessetek  magatoknak  igazságra,  arassatok  kegye-
lem  szerint.  Szántsatok  magatoknak  új  szántást!  Ideje  keres-
netek az Urat, mígnem eljo, hogy az igazság esőjét adja néktek.

Istentől  adott  csendes  vigasztalás,  hogy  egész  élete  veté?f
munkája  volt.  Ismerte  munkája  célját.  Új  embereket  akart
nevelni.  Új  szántást  akart  végezni,  hogy  az  ifjúság  lelkében  olt-
hatatlan szomjúság ébredjen az élő Isten után.

Isten  lelkétől  ihletett  tanítóember  volt.  Elfogadta  a  kapott
ember-matériát.  Tudta,  hogy  ebből  kell  új  embert  formálnia.
Letördelte  a  gondolkodás,  a  jellem,  az  életirány  szögletes  éleit.
Formálgatta  Krisztus  arca  szerint  az  emberek  egyéniségét,  hogy
bennük Krisztus élő valósággá váljék.

Ismerte  munkája  eszközeit  is.  Nem  elégedett  meg  önmagá-
val,  tudásával,  nevelési  ügyességével,  hanem  magát  az  élő  Krisz-
tust  tette  eleven  munkaeszközévé.  Saját  életpéldájának  is  csak
annyiban  látta  jelentőségét,  ha  abban  Krisztus  élettanítása  vált
érezhetővé.

Isten  igéjét  tette  munkaeszközévé,  a  templomot,  a  katedrát
és  dolgozószobáját  tette  műhelyévé.  Az  volt  az  ereje,  hogy
önmagát  adta  oda.  Az  volt  munkájának  diadala,  hogy  engedte
munkálkodni Isten lelkét.

Óh,  hogyan  felolvadt  Vidovszky  Kálmán  ebben  a  tanító-

 



550

munkában.  Kicsoda  hallotta  ajkáról:  nincs  időm!  Mikor  mérte
ki  grammonként  erejét,  idejét,  lelkesedését?  Mikor  mondta
az  ajtón  kopogtató  tanítványának,  tanácsát  kérő  ifjúember-
nek,  vagy  a  magyar  cserkészek  táborának:  most  nincs  időm,
jöjj  máskor!  Önmagát  teljesen  odaadta.  Igazán  vetett  önmagá-
ból. Magvetéssé tette a szívét, a gondolatait, az álmait.

Világosan  látta,  hogy  nemzetére  és  egyházára  új  feladato-
kat  hoz  a  vésszel  terhes  nehéz  idő.  Nem  lehet  a  régit  folytatni.
Fel  kell  törni  a  meddő,  csontkemény  ugart.  Új  szántással  új
munkamezővé  kell  tenni  az  emberek  szívét,  a  nemzet  és  egyház
életét.  Új  ember-típusnak  kell  születnie,  a  hívő,  a  kötelességtudó,
az  önfeláldozó,  az  erős  jellemű  magyar  emberképnek  kell  ki-
formálódnia.  Mindez  attól  függ,  hogy  megkeressük-e  az  Urat.
Ettől  függ  a  magyar  ifjúság,  a  magyar  nemzet,  a  magyar  evan-
gélikus  egyház  jövendője:  megkeresi-e  az  Urat?  Nem  várakoz-
hatunk!  Nem  késlekedhetünk!  Ideje,  hogy  megkeressük  az  Urat,
ha  nem  sietünk  és  nem  vesszük  komolyan  Isten  követelését:
Istennel együtt magunkat is elveszítjük!

Élete  áldott,  gazdag  ígéretű  magvetés  volt.  Most,  mikor  le-
aratta  őt  a  halál,  korai  elmúlásának  tragikuma  feloldódik  annak
meglátásában,  hogy  halála  is  egy  nagy  magvetés.  Elmúlásának
fájdalma  megenyhül  abban  a  bizonyosságban,  hogy  nem  a  halál,
hanem  az  Isten  arat.  Isten  arat  kegyelem  szerint.  Ő  nemcsak
a  vetést  látja,  hanem  a  szívet  is  leméri.  Az  összetört,  szennyes,
igénytelen  gabonaszárat  atyai  kezébe  veszi  és  megáldja.  Szét-
szórja a mulandó testet, mint magot és feltámasztja egykoron.

Az  az  ige,  hogy  az  Isten  arat,  azt  jelenti,  hogy  az  aratás
meglévő  gyümölcsét  nem  engedi  elveszni.  A  lelki  munkások
magvetése  és  aratása  csodálatos.  Állandóan  hintik  az  élet  mag-
ját.  Verejtékükkel,  könnyükkel,  vérükkel  öntözik.  Sarjadozó
vetés  felett  próféta-lelkűk  tavaszi  éneke  zeng.  Késő  fagykor,
jégveréskor imádságuk takaróját fedik rájuk.

Maga  az  Isten  arat!  Kidőlnek  az  első,  ötödik,  tizedik  sor-
ban  munkálkodók,  Isten  parancsa  szerint  újak  lépnek  helyükre
s  a  kidőlt  munkás  kezéből  átveszik  a  lobogó  fáklyát.  Életük
szétomlott  oltárán  felmelegítik  szívük  lelkesedését.  Tanítvány-
ból  tanítóvá  lesznek,  munkásból  prófétává  és  tovább  folytatják
az álomra szenderedett tanítómester szolgálatát.

Isten  kegyelem  szerint  és  nem  az  ember  érdeme  szerint
arat.   Kiválóság,  jóság  és  nemes  igyekezet   mellett   senki  sem

 



551

állhat  meg  az  örök  bíró  előtt.  A  legkiválóbb  és  leghívebb  is
bűnös  szolga  csupán  Isten  ítélőszéke  előtt.  De  Isten  kegyelem
szerint arat!

Az  elköltözött  életének  eltört,  sebhelyes,  gyenge  gabona-
szárát  elveszi  a  halál  kezéből  s  odahelyezi  a  Krisztus  ölébe.
Ez az aratás befejezése.

 



Diadalmas élet.
Czipott Géza szombathelyi lelkésznek,
a Harangszó szerkesztőjének koporsójánál.

Róm.  8,  35—39.  Kicsoda  szakaszt  el  minket  a  Krisztus
szerelmétől?  Nyomorúság  vagy  szorongattatás,  vagy  üldözés,
vagy  hévség,  vagy  mezítelenség,  vagy  veszedelem,  vagy  fegy-
ver?  Amint  meg  van  írva,  hogy  éretted  gyilkoltatunk  minden
napon;  olybá  tekintenek,  mint  vágó  juhokat.  De  mindezekben
felettébb  diadalmaskodunk  az  által,  aki  minket  szeretett.  Mert
meg  vagyok  győződve,  hogy  sem  halál,  sem  élet,  sem  angya-
lok,  sem  fejedelemség,  sem  hatalmasságok,  sem  jelenvalók,
sem  következendők,  sem  magasság,  sem  mélység,  sem  semmi
más  teremtmény  nem  szakaszthat  el  minket  az  Istennek  ama
szerelmétől, mely vagyon a mi Urunk Jézus Krisztusban.

Elégett,  mint  egy  oltári  gyertya.  Elhalkult,  mint  egy  mély-
zengésű  templomi  ének.  Elnémult,  mint  egy  ámenbe  olvadó
halk  prédikáció.  Utána  sötétség,  várakozó  csendesség  és  halotti
némaság.

Mozdulatlanul  fekszik  koporsójában.  Merev  testére  lágyan
simul  fekete  papiköntöse.  Imádságra  kulcsolt  keze  mozdulatlan
tartja  foszladozókötésű  Bibliáját.  Beszédes  ajkára  a  halál  csont-
keze  ráütötte  a  némaság  zárát.  Lehunyt  szeme  már  az  örökké-
valóság tájait járja.

Krisztus  hű  szolgájának:  Czipott  Gézának  parancsolt  az  Úr
és ő engedelmeskedett.

Kegyetlennek  látjuk  a  halált.  Élete  delelőjén,  munkaereje
teljében  kellett  elmennie,  élete  jutalmazó  idejében,  midőn
becsületes  munkálkodásának  erkölcsi  eredményei  vették  körül:
szeretet, megbecsülés, tisztelet és hűség.

Kevéssel  ezelőtt  sírva  búcsúzott  szeretett  szentgotthárdi
gyülekezetétől  s  Istenbe  vetett  bizalommal  foglalta  el  a  szom-
bathelyi  gyülekezet  lelkészi  székét,  melyet  közbizalom  és  szere-
tet  ajánlott  fel  néki.  Lelkében  színes  álmok  rajoztak.  Tele  volt
lelkesedéssel,  hittel,  életbátorsággal,  alkotó  erővel.  És  ime,  le-
csúszik  keze  a  kormányrúdról,  elhalványuló  ajkáról  elröppen
az  utolsó  szó  s  porba  hull  munkálkodásának  egyik  áldott  fegy-
vere: az írótoll.

Kegyetlen a halál!

 



553

Boldog  családi  körben  élt,  de  nehéz  kötelességek  gondját
hordozta  élete  vállain.  Hűséges  hitvese  szeméből  permetez  a
fájdalom  könnye.  Kisebb-nagyobb  gyermek  veszíti  el  a  gondos-
kodó  apai  kezet.  Öreg  édesapa  mered  koporsójára  s  gyámolát
vesztett nővér súgja sírva a nevét.
Kegyetlen a halál!

És  én  mégsem  halotti  éneket,  hanem  Pál  apostol  élethim-
nuszát  prédikálom  ennél  a  koporsónál.  Nem  eltiport,  hanem  dia-
dal  mas  élet  bontakozik  ki  szemeim  előtt,  s  a  kétségbeesés  sötét-
sége  helyett  győzedelmes  bizonyosság  áramlását  érzem.  Mert  a
megváltó  kegyelemben  újjászülető  emberi  élet  törvénye  abban
összegeződik,  hogy  bár  sok  mindent  elveszít  és  eltemet  az
ember,  egyet  mindvégig  drága  kincsként  megőriz:  a  lelket
megtartó  isteni  kegyelmet.  Kiáltja  az  apostol:  Kicsoda  szakaszt
el  minket  a  Krisztus  szerelmétől?  Nyomorúság,  szorongattatás,
üldözés,  éhség,  mezítelenség,  veszedelem  vagy  fegyver?  Nem,
senkisem,  sohasem  szakíthat  el  Krisztus  szerelmétől!  Aki  földi
életének  erejét  lelkében  bírja  s  aki  lelke  erejét  Isten  lelkéből
nyeri,  az  beolvad  Krisztus  örökkévaló  nagy  életközösségébe.
Tőle  nem  szakíthat  el  földi  hatalmasság,  fejedelemség,  jelen-
való,  elkövetkezendő,  magasság,  vagy  mélység.  Jézustól  még  a
halál sem szakaszthat el! Senki, sohasem!

Ez  az  élet-himnusz  acéltükörré  válik  s  belőle  felénk  tekint
Czipott Géza szelíd pásztori arca.

Benne  eggyé  lett  az  igehirdető  és  lelkipásztor  két  irányban
kibontakozó,  de  közös  eredésű  és  közös  célú  hivatása.  Ember-
lelkeket  akart  megmenteni,  emberéleteket  akart  teremteni.  A
testi  és  lelki  élet  nagy  harcába  isten  szolgájaként  bátran  be-
lépett  s  hívő  lélekkel  prófétálta  az  ember  istenfiúságát.  Bűn-
tudatot  és  bűnbánatot  ébresztett  vergődő  szívek  mélyén,  de
ezzel  nem  a  kétségbeesés  meredélyére,  hanem  a  golgotai  kereszt
tövéhez  vezette  embertársait.  Prédikáló  munkájának  bölcsesége
ez  a  néhány  szó  az  élet  himnuszából:  akiben  nincs  Krisztus  lelke,
az nem az övé, de a halandó test is megelevenedik a Lélek által!

Pásztori,  samaritánusi  és  írói  munkájában  is  a  kegyelem-
ben  újjászületett  emberarc  vonalait  gyűjtögeti,  néki  ez  indítás  és
erő,  célmeglátás  és  boldog  célhoz  érkezés.  Ezért  kopogtat  házak
ajtaján  és  megáll  a  betegágyaknál,  a  szenvedők  csendes  kereszt-
hordozása  mellett.  Ezért  szolgálja  hangya  munkával  és  érzékeny
misszionárius  szívvel  gyámintézetünket.  Ezért  áldozza  Isten-adta

 



554

sokféle  képességét,  írótolla  erejét  és  színességét,  szervező  moz-
gékonyságát,  éjszakai  álmát  és  nyugalmát  az  egyházi  sajtónak,
lelke féltett gyermekének: a Harangszónak.

Az  élet-himnusz  acéltükréből  felénk  néz  Czipott  Géza
bánatos mosolygású emberi arca is.

Egyéniségét  lélek  formálta.  Jelleme  az  örök  ige  humuszán
nevelődött  és  tisztult  evangéliomi  jellemmé.  Prédikációvá  vált
élete  is,  közvetlen,  állandó  bizonyságtevéssé  arról  a  Krisztusról,
kitől  senki  és  semmi  el  nem  szakíthat  minket.  Hűsége  szolgá-
lattá  nemesítette  hivatás-betöltését  és  szakadatlan  élet-áldozattá
tette  mindennapi  munkáját.  Boldogan  tékozolta  erejét  s  ezt  ter-
mészetesnek  találta.  Érdek,  erővégesség,  kényelem  és  családias
gyengéd  érzés  nem  jelentett  számára  akadályt.  A  Krisztust  szol-
gáló  Pál  apostol  szavából  hull  rá  egy  fénysugár:  „éretted  öldö-
költetünk  minden  napon!”  Bátorsága  és  győzelme  is  felülről
adatott: „diadalmaskodunk az által, a ki minket szeretett!”

A  kiegyensúlyozott  lelkek  közé  tartozott.  Hitének  bizonyos-
sága  minden  életváltozás  között  erőssé  tette.  Láttam  koporsóra
borulva  és  nehéz  keresztek  alatt  görnyedten;  láttam  ostorozott
lélekkel,  megalázottan,  csalódottan;  láttam  a  tépelődések  hegy-
ormán,  ködbenézőn,  sötét  éjszakán  epedve  híva  a  hajnalt;  láttam
betegágyon,  elcsigázottan,  erőfogyottan.  De  sohase  hallottam
egyetlen  panasz-szavát,  sohase  zúgolódott,  sohase  láttam  kis-
hitünek.  Belső  világa  kiegyensúlyozott  maradt  minden  változá-
sok  között,  mert  volt  hite  és  életközössége  Jézusban.  Mindenek-
felett diadalmaskodott azzal, ki minket szeretett!

Az  élet-himnuszának  acéltükre  az  elköltözöttnek  nemcsak
papi  és  emberi  arcát  mutatja  meg,  hanem  belőle  felénk  ragyog
az örökkévalóság arca is.

Van  valami,  amitől  senki  sem  szakíthat  el  minket:  Jézus
Van  életkapcsolat,  melyet  nem  téphet  szét  az  élet  kegyetlensége
s  a  halál  csontkeze:  a  Jézussal  való  életkapcsolat.  Van  egy  élet-
folyam,  mely  erősebb  a  bűn  tengerénél  és  a  halál  vizénél:  Krisz-
tus megváltó vére.

Senkise szakíthatja el őt sem a Krisztus szerelmétől!
Kínzó  gyötrelem  az  utolsó  búcsúzás.  Hitves,  gyermek,  apa,

testvér,  rokon,  jóbarát,  nem  láthatjátok  többé  szelid  arcát,  nem
hallhatjátok  szavát,  nem  tekinthettek  mosolygó,  kék  szemébe
és  nem  erezhetitek  szeretetének  áldó  melegét.  A  szeretet  földi
kötelékei   elszakadnak  s  méltán  hull  könnyetek   az  elköltözött

 



555

koporsójára.  De  bizonyos  vigasztalásul  megzendül  az  élet  him-
nuszának  vezető  gondolata:  senkise  szakíthatja  el  őt  Krisztus
szerelmétől!  Hulljon  hát  meggyötört  lelketekre  a  feltámadás
hite  s  a  boldog  viszontlátás  reménysége.  Kérjük  a  jó  Istent:
legyen az elköltözött hite szerint és legyen a mi hitünk szerint!

De  az  élet-himnusznak  az  örökkévalóságban  diadalmaskodó
melódiáján  kívül  zengjen  és  munkálkodjék  itt  a  földön  is  az  el-
költözött  munkás  életének  megmaradó  értéke.  Nem  pusztulhat
semmiségbe  a  Krisztust  szolgáló  lelkipásztor  egész  életet  be-
töltő  erőáídozása.  A  világűrbe  kiáltott  hang  sem  vész  el,  vala-
hol  meg  van,  hullámzik  és  tovább  rezeg.  Az  oltárgyertya  fényét
sem  temetheti  halotti  lepelbe  a  ráborított  sötétség,  valahol  meg
kell  lennie  ennek  a  fénysugárnak  s  bele  kell  simulnia  a  nagy
világosságba.  Hogyan  pusztulhatna  el  a  hű  igehirdető  és  lelki-
pásztor  életmunkája?  Lelke  bizonyságtétele  tovább  hullámzik
templomfalak  között,  ha  ajka  örök  némaságra  csukódott  is  s
talán  késő  unokák  lelkében  virágzik  ki  a  nagyszülők  szívébe
hullatott  ige.  Tiszta  jelleme  eleven  útjelző  marad,  habár  hor-
padt sírja felett az enyészet bontogatja a márványkövet.

Munkálkodjék  közöttünk  az  elköltözött  nemes  életpéldája.
Neveljen  önzetlen  munkásokat  egyháznak,  hazának.  Sokasítsa
azok  táborát,  kiket  semmi  és  senki  sem  szakíthat  el  a  Krisz-
tus  szerelmétől.  Ezek  a  jövendő  prófétái,  boldog  ígéret  népe,
kiknek élettanulsága néhány rövid mondat:

nem  tragikus  embersors  oltárgyertyaként  mások  világítá-
sára elégni, hanem hivatás, méltóság és dicsőség;

nem  mostohakezű,  kényszerű  sors  prédikációvá  és  templomi
énekké  válni  Isten  nagy  élettemplomában,  hanem  elhívatás  és
önmagunk boldog odaadása;

boldogság  addig  zengeni  az  élet  himnuszát  önmagunkat
áldozva,  szívünket  ajándékozgatva,  mígnem  csendesen  belesimu-
lunk az isteni kegyelem örök himnuszába.

 



TARTALOM

Oldal

Ajánlás.............................................................................................................. 5
Előszó            .................................................................................................... 7

A KERESZTFA ÁRNYÉKÁBAN.

Karácsonyi   könnyek.    Karácsonyra............................................................... 11
Három  karácsony.   Karácsonyra...................................................................... 17
A  karácsonyi  öröm  forrása.   Karácsonyra...................................................... 23
A  szabadító.   Nagypéntekre............................................................................. 29
A keresztfán  elrejtett  élet.  Nagypéntekre........................................................ 35
Krisztus vére. Nagypéntekre.............................................................................. 41
Napkeltétől napnyugtáig.   Húsvétra................................................................. 47
A   halál   arca.   Húsvétra................................................................................. 54
Kétféle   Krisztus-hit.   Húsvétra....................................................................... 61
Hazaérkezés.   Áldozócsütörtökre..................................................................... 65
A   Szentlélek   munkája.   Pünkösdre............................................................... 71
Egy akarattal. Pünkösdre................................................................................... 77
Védekezés az üres pünkösd ellen. Pünkösdre.................................................... 83
Az   örökség.   Reformáció  ünnepére............................................................... 90
Az érett férfiúság vallásossága. Reformáció ünnepére...................................... 96
Az   ajtó.   Reformáció   ünnepére..................................................................... 102

ISTENTŐL ISTENHEZ.

Parancsoló igék az ember életében. Adventre................................................... 111
A fügefa beszéde. Adventre.............................................................................. 117
Én vagyok. Adventre......................................................................................... 125
A segítőtárs. Vízkereszt utáni vasárnapra.......................................................... 130
Szülő  és  gyermek.  Vízkereszt  utáni  vasárnapra........................................... 137
Isten követei. Vízkereszt utáni vasárnapra........................................................ 144
A szeretet csodaszelencéje. Vízkereszt utáni vasárnapra................................... 154
Az életöröm. Vízkereszt utáni vasárnapra......................................................... 160
Az Örömmondás hegyén. Böjti vasárnapra....................................................... 167
Isten az emberről és önmagáról. Böjti vasárnapra............................................. 173
Példakép-tükörkép.    Böjti    vasárnapra.......................................................... 179
Ments meg engemet, Uram! Böjti vasárnapra................................................... 185
A  szenvedés  dicsősége.   Böjti   vasárnapra.................................................... 190
Tőrrel  átszúrt szív.   Böjti   vasárnapra.     ....................................................... 196
Isten  eléd  megy!.............................................................................................. 202
A szeretet mindennapi tartozása....................................................................... 206



558

A   gyermek   három   arca................................................................................ 212
Isten    temploma.............................................................................................. 217
Imádkozásra   készülés...................................................................................... 223
Kérjetek,   amit   akartok!................................................................................. 229
A   megbocsátás................................................................................................ 235
Másokért        ................................................................................................... 243
Az emberi akarat ellenállása............................................................................. 248
Mindennap........................................................................................................ 255
Hol   az   én   helyem?...................................................................................... 261
Vetés    és    aratás............................................................................................ 267
Az  ember  igazi  arca....................................................................................... 273
A hála követelései............................................................................................. 280
A   mai  ember  betegsége................................................................................. 286
Prédikáció    négy    emberről........................................................................... 293
A   bűnös   gyönyör   veszedelme..................................................................... 299
Krisztus tanítása az ítéletről.............................................................................. 305
Krisztus kiábrázolása........................................................................................ 314
Isten levele........................................................................................................ 319
A búzaszem prédikációja.................................................................................. 325
A befejezetlen ember........................................................................................ 331
Prófétáló   ifjúság.............................................................................................. 337
A lelki szabadság szolgálata............................................................................. 345
Keresztyén   egység  és  hithűség...................................................................... 351
Ember- és nemzetmentés.................................................................................. 357
A nemzet bűnei................................................................................................. 364
Jézus a templomajtóban. Gyámintézeti istentiszteletre..................................... 369
Jézus   a   világtörténelem   országútján............................................................ 376
Jézus örök útja. Diakonisszavezetők konferenciájára........................................ 381
Világosságot látó és világosságban élő nép. István király ünnepére.................. 385
A nemzet életkútja. Hősök vasárnapjára........................................................... 389
Isten végigmegy a magyar temetőn. Március 15.-ére........................................ 395
Az ezüstolvasztó kemencében. Szilveszterre.................................................... 400
Istenkeresés.    Szilveszterre............................................................................. 405
Isten   hangszere.   Orgona   avatásra.................................................................     410
Napok és látások, öreg diákok találkozójára..................................................... 415
Az örökkévaló könyv. Biblia-vasárnapra.......................................................... 418

ÍRATTASSÉK MEG A KÖVETKEZŐ NEMZEDÉKNEK.

A  szentély  küszöbén....................................................................................... 425
A   reformáció   négyszázados   ünnepén.

Hitbizonyosság és győzelembizonyosság......................................................... 435
Az   Ágostai   Hitvallás   négyszázados   ünnepén.

Krisztus levele.................................................................................................. 441
A   teol.   fakultás   avatásakor.

A  Bibliára  helyezett  törvénykönyv................................................................. 444
Zsinatzáró   istentiszteleten.

 



559

Kő, arany és lélek.............................................................................................448
A   Gusztáv   Adolf   Egylet   százéves   jubileumán.

Megbízó levél — számadó levél.......................................................................456
Túróczy   Zoltán   püspökké   avatásán.

Elfogyhatatlan szeretet......................................................................................461
A    Győri   Szeretetház   félszázados    jubileumán.

Emberhalászat...................................................................................................466
A   soproni   Tanítóképző   Int.   75   éves   jubileumán.

Népek   ugyanazon   a   hajón...........................................................................471
Az    Evang.    Világszövetség    kongresszusán.

Luther  és  Gusztáv  Adolf  üzenete  Wittenbergből..........................................477
A    Gusztáv   Adolf    Egyesület   közgyűlésén.

Isten  lovagjai....................................................................................................483
A    Johannita    lovagrend    istentiszteletén.

A  gyülekezet  szolgálója..................................................................................488
A    Győri    Diakonisszaház    jubileumi    istentiszteletén.

ítélőszék előtt....................................................................................................494
A    soproni    népszavazás     előtti    istentiszteleten.

FELHŐN ÁTFÉNYLŐ CSILLAGOK.

Tanítvány és mester mindhalálig.......................................................................503
Gyurátz    Ferenc    püspök    koporsójánál.

Krisztus világi  papja.........................................................................................511
Dr.   Berzsenyi    Jenő    egyházker.    felügyelő    koporsójánál.

Az   életkönyv   három   lapja...........................................................................514
Geduly    Henrik    püspök    koporsójánál.

Általment..........................................................................................................521
Dómján    Elek    püspök    koporsójánál.

Az  Úr  beszéde   megmarad  örökké.................................................................525
Pálmai    Lajos   nyűg.    győri    esperes-lelkész    koporsójánál.

Az  egyetlen  élettörvény...................................................................................528
Bancsó    Antal    nyűg.    teol.    akad.    igazgató    koporsójánál.

Két kút az élet útján..........................................................................................531
Tolnai    Vilmos    egyetemi    tanár    koporsójánál.        _.

Isten dicsőségének világoltatása........................................................................534
Stráner    Vilmos    egyetemi    teol.    tanár    koporsójánál.

Régi  idők  rejtett  dolgainak  beszélője.............................................................537
Payr   Sándor   egyet.    teol.    tanár,    történettudós    koporsójánál.

Széttört hárfa.....................................................................................................540
Kirchner    Elek    győri    orgonista    és    egyházi    énekköltő    koporsójánál.

Az   elrejtett   élet..............................................................................................542
Nádossy    Imre    volt    országos    főkapitány    koporsójánál.

Krisztus   az   élet..............................................................................................545
Dr.   Töpler   Kálmán   nyűg.   soproni   polgármester,   gyűl.   felügyelő   koporsójánál.

Aratás................................................................................................................548
Vidovszky    Kálmánnak,    a    Luther    Otthon    igazgatójának    koporsójánál.

Diadalmas élet...................................................................................................552
Czipott Géza szombathelyi lelkésznek, a  Harangszó  szerkesztőjének koporsójánál.




